





# Contraction of the second of t

جي تهنيكيرن حيا المالكان المالكين الفائد الف

معَ تَهذيبٍ جَديد

الجزء الاول

سأليف

العلامة الفقيه الهفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى



مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازي؛ [با همكاري جمعي از فضلاً [[ويرأيش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابي طالب المثيلًا، ١٤٢٦ ق. - ١٣٨٤.

(دوره) ISBN:964-8139-61-x

١٥ ج

(۲۰۰۶) ISBN:964-8139-63-6

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فییا.

كتاب حاضر ترجمه تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسير شيعه - قرن ١٤. الف. مدرسة الامام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

**444/144** 

BP4A/p V ご Y . ٤ Y

1448

| الناز المالية                                                                              |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| سِيرِ مِهِ السِيرِينِ الْمُرْسِينِينِ<br>الشِيرِينِينِ الْمُرْسِينِينِ<br>الشِيرِينِينِينِ |  |

ناسينة ١١٦٠ - ١١١١ - ١١١١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل لسماحة الشّيخ ناصر مكَّارم عَلَيْتُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ الأوّل

عدد الصفحات: ..... ۸٤ .... ۸٤ ... ۵۸٤

حجم الغلاف:...... كبير

تاريخ النّشر:....١٣٨٤ هش \_ ١٤٢٦ هق

الطبعة: .... الاولى (التَصحيح الثّالث)

المطبعة:.....سليمانزاده

عنوان النّاشر:.....عنوان النّاشر:..... شهداء / فرع ٢٢

هاتف و فاکس: ..... ۲۵۱ ۷۷۳۲٤۷۸ .... هاتف و فاکس: ۸۲۵۱ ۷۷۳۲٤۷۸ هاتف و فاکس

ردمک: ۲\_۲۲\_۱۳۹۸ع۲۹

عنواننا في الإنترنت: www.amiral.nomeninpub.com

إلى مكتبة الجواسين 🛴 🛴

# الأمثل من جديد

لكل عصر خصائصه وضروراته ومتطلباته، وهي تنطلق من الأوضاع الاجتاعية والفكرية السائدة في ذلك العصر، ولكل عصر مشاكله وملابساته النّاتجة من تغيير المجتمعات والثّقافات، وهو تغيير لا ينفك عن مسيرة المجتمع التّاريخية الفكرية الفاعلة، هو ذلك الّذي فهم الضّرورات والمتطلبات، وإدرك المشاكل والملابسات.

هذا ما قاله البحّاثة الفريد الفقيه والمفسّر المعاصر، العلّامة آيـة الله العـظمىٰ مكــارم الشّيرازي(دام ظلّه) في دوافع تأليف تفسيره الأمثل.

ويقول: واجهنا دوماً أسئلة وردت إلينا من مختلف الفئات ــوخاصّة الشباب المتعطّش إلى نبع القرآن ــعن التّفسير الأفضل.

هذه الأسئلة تنطوي ضمنياً على بحث عن تفسير يبين عظمة القرآن عن تحقيق لا عن تقليد ويُجيب على ما في الساحة من احتياجات وتطلّعات وآلام وآمال... تفسير يجدي كل الفئات، ويخلو من المصطلحات العلميّة المعقّدة، وهذا التّفسير دوّن على أساس هذين الهدفين.

ولتنفيذ هذا الهدف العظيم، صمّم القسم الثّقافي لمدرسة الإمام أميرالمؤمنين إلى بعرض جديد كامل للتّفسير الأمثل، فأعاد النظر وامعن فيه بدقّة، مع تصحيح الأخطاء المطبعيّة والإنشائيّة والإملائيّة، وإضافة كثير من الأحاديث التي كانت محذوفة في الطبعة الأولى. نأمل أن يكون مقبولاً لدى الباري عزّ اسمه وجميع الباحثين في حقائق القرآن الكريم.

8003

القسم الثقافي لمدرسة الإمام أميرالمؤمنين

#### المقدّمة

#### ما هو التّفسير؟

التَّفسير في اللغة الإبانة وإماطة اللَّثام.

ولكن هل يحتاج القرآن إلى إبانة وإماطة لثام... وهو «النّور» و «الكلام المبين»؟!

كلّا، ليس علىٰ وجه القرآن لثام أو نقاب... بل إنّنا بالتّفسير ينبغي أن نكشف اللثام عن روحنا، ونزيج الستار المسدول علىٰ بصيرتنا، فنستجلي بـذلك مـفاهيم القـرآن ونـعيش أجواءه.

من جهة أخرى، ليس للقرآن بُعدٌ واحدٌ... نعم، له بُعدٌ عام ميسّر للجميع، ينير الطريق، ويهدى البشريّة إلى سواء السبيل.

وله أيضاً أبعادً أخرى للعلماء والمتفكّرين، لأولئك الطامحين إلى مزيد من الإرتواء... وهؤلاء يجدون في القرآن ما يروي ظمأهم إلى الحقيقة، ويغرفون من بحره قدر آنسيتهم... وتتسع الآنية باتساع دائرة السعى والجهد والإخلاص.

هذه الأبعاد أطلقت عليها الأحاديث اسم «البطون»... بطون القرآن... وهي لا تتجلّى للجميع، أو بعبارة أدقّ لا تقوى كلُّ العيون علىٰ رؤيتها.

والتّفسير بمنح العيون قوّة، ويقشع عن البصائر الحجب والأستار، وبمنحنا اللياقة لرؤية تلك الأبعاد بدرجة وأخرى.

وللقرآن أبعاد أُخرىٰ تنجلي بمرور الزمان وتعاقب التجارب البشرية ونموَّ الكفاءات الفكرية، وهذا ما أشار إليه ابن عباس إذ قال: «القرآن يفسّره الزمان».

أضف إلى ذلك أنّ «القرآن يغسّر بعضه بعضاً»، وهذا لا يتنافي مع كونه نوراً وكلاماً مبيناً، لأنّه كلُّ لا يتجزأ، وجميع لا يتفرّد، يشكّل بمبين النور والكلام المبين.

#### متى بدأ تفسير القرآن؟

تفسير القرآن بالمعنى الحقيقي بدأ منذ عصر رسول الله ﷺ، بل من بدء نزول الوحي إلا أنّه كره علم مدوّن» بدأ من زمن خلافة أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب الجلاكم تجمع على ذلك أقوال المورّخين والمفسّرين، ورجال هذا العلم يصلون بسلسلة أسانيدهم إليه، ولا عجب في ذلك، فهو باب مدينة علم رسول الله ﷺ.

إنّ مئات التفاسير كتبت لحدّ الآن، وبلغات مختلفة، وبأساليب ومناهج متنوعة، مـنها الأدبي، والفلسني، والأخلاقي، والروائي، والتأريخي، والعلمي، وكلّ واحد من المـفسّرين تناول القرآن من زواية تخصّصه.

وفي هذا «بستان» مثمر ومزدهر...، شُغف أحدهم بمناظره الشاعريّة الخلّابة.

وآخر عكف على ما فيه من أشكاليات طبيعيّة ترتبط بتكوين النبات وهندسة الأزهار وعمل الجذور.

وثالث ألفت نظره إلى المواد الغذائية المستفادة منه.

ورابع اتُّجه إلى دارسة الخواصّ العلاجيّة في نباتاته.

وخامس اهتم بكشف أسرار الخلقة في عجائب ثماره اليانعة وأوراده الملوّنة.

وسادس راح يفكّر من أيّ أزهاره يستطيع استخراج أفضل العطور.

وسابع كالنحلة لا تفكّر إلّا بامتصاص رحيق الورد لتهيئة العسل.

وهكذا روّاد طريق التّفسير القرآني، عكس كلَّ منهم بما يملكه من مرآة خاصّة، مظهراً من مظاهر جمال القرآن وأسراره.

واضح أنّ كلّ هذه التفاسير في الوقت الذي تعتبر فيه تفسيراً للقرآن، إلّا أنّها ليست تفسيراً للقرآن، لأنّ كلّ واحد منها يميط اللثام عن بُعد من أبعاد القرآن لا عن كلّ الأبعاد، وحتى لوجمعناها لتجلّى من خلالها بعض أبعاد القرآن لا جميع أبعاده.

ذلك لأنّ القرآن كلامُ الله وفيض من علمه اللامتناهي، وكلامه مظهرٌ لعــلمه، وعــلمه مظهرٌ لذاته، وكلّها لامتناهية.

من هنا، لا ينبغي أن نتوقع استطاعة البشر إدراك جميع أبعاد القرآن، فالكوز لا يسـع لبحر.

طبعاً، ممّا لا شكّ فيه أنّنا نستطيع أن نغرف من هذا البحر الكبير... الكبير جدّاً... بقدر

٨

سعة آنية فكرنا، ومن هنا كان على العلماء فرض أن لا يتوانوا في كل عصر وزمان عن كشف مزيد من حقائق القرآن الكريم، وأن يبذلوا جهودهم الخلصة في هذا الجال ما استطاعوا، عليهم أن يستفيدوا ممّا خلّفه الأسلاف رضوان الله عليهم في هذا الجال، ولكن لا يجوز لهم أن يكتفوا به، فرسول الله الله قال عن كتاب الله العزيز: «لا تحصى عجائبه، ولا تبلى غرائبه».

# خطر التّفسير بالرأي:

أخطر طريقة في تفسير القرآن هي أن يأتي المفسّر إلى كتاب الله العزيز معلّماً لا تلميذاً.

أي يأتي إليه ليفرض أفكاره على القرآن، وليعرض رؤاه و تبصورات المستولّدة من إفرازات البيئة والتخصّص العلمي، والاتجاه المذهبيّ الخاص، والذّوق السّخصي، باسم القرآن، وبشكل تفسير للقرآن، مثل هذا الشخص لا يتّخذ القرآن هادياً وإماماً، بل يتّخذه وسيلة لإثبات نظرياته و تبرير ذوقه وأفكاره.

هذا اللون من تفسير القرآن \_ أو قُل تفسير الأفكار الشخصية بـالقرآن \_ راج بـين جماعة، وليس وراءه إلّا الإنحراف... الانحراف عن طـريق الله... والإنـزلاق في مـتاهات الضّلال.

إنّه ليس بتفسير، وإنّما هو قسر وفرض وتحميل... ليس باستفتاء، وإنّما إفستاء... ليس بهداية، وإنّما هو الضلال... إنّه مسخ وتفسير بالرأي، ونحن في منهجنا التّفسيري سوف لا ننحو \_بإذن الله \_هذا النحو، بل نتّجه بكلّ قلوبنا وأفكارنا نحو القرآن لنتتلمذ عليه، لا غير.

#### متطلّبات العصر:

لكلّ عصر خصائصه وضروراته ومتطلّباته، وهي تنطلق من الأوضاع الاجــتاعية والمتغيّرات الفكرية والمستجدّات الثقافية الطارئة علىٰ مفاصل الحياة في ذلك العصر.

ولكلّ عصر مشاكله وملابساته الناتجة عن تغيير المجتمعات والثقافات، وهو تغيير لا ينفك عن مسيرة المجتمع التأريخية.

المفكّر الفاعل في الحياة الاجتاعية هو ذلك الذي فهم الضرورات والمتطلّبات، وأدرك المشاكل والملابسات... وبعبارة أخرى هو الذي استوعب مسائل عصره.

أمّا أولئك الذين لا يدركون هذه المسائل إطلاقاً، أو لا يتفاعلون معها بسبب عدم انتائهم إلى عصرهم، أي بسبب فقدانهم عنصر «المعاصرة»، فهم الهامشيّون الذيس لا يقدرون على التأثير ولا على المعالجة، بل يقفون دوماً متأسّفين ومتحسّرين وشاكين ومنتقدين، ويزداد تشاؤمهم ويأسهم باستمرار حتى يقعوا في طامّة «الإنزواء الاجتاعي». ذلك لأنهم ما استطاعوا أو ما أرادوا أن يستوعبوا احتياجات عصرهم ومشاكله.

هؤلاء يعيشون في ظلام مطبق، وبسبب عدم تفهمهم لأسباب الحوادث وعللها ونتائجها، يفقدون أنفسهم أمام هجوم هذه الحوادث ويرتبكون ويخافون وينظلون دون خطّة للمواجهة والدفاع، وبما أنّ مسيرتهم في الظلام، فسوف تزلّ قدمهم في كلّ خطوة، وما أجل ما قاله الإمام جعفر بن محمّد الصادق الم العالم بزمانه لا تهجم عليه اللوابس».

رسالة العلماء في كلّ عصر أن يدركوا بوعي كامل هذه المسائل... هذه الاحتياجات، وهذا الفراغ الروحي والفكري والاجتاعي، وأن يسعوا لمعالجتها بشكل صحيح كي لا يفسحوا الجال للأطروحات المنحرفة أن تخترق الساحة وتملأ الفراغ وتقدّم الحلول الكاذبة. من المسائل التي تلمّسناها بوضوح عطش الجيل الراهن لدرك المفاهيم الإسلامية والمسائل الدينية وخلافاً لما يردّده اليائسون والمتشائمون - إنّ هذا الجيل لا يتوق إلى الفهم فحسب، بل يتلهف إلى التطبيق العملي لهذه المفاهيم والمسائل، ولمس المعطيات الدّينية من

من الواضع أنّ أمام هذا الجيل التوّاق مسائل غامضة ونقاط إبهام ومواضع استفهام كثيرة، والخطوة الأولى لتلبية هذه الحاجات إعادة كتابة التراث العلمي والفكري الإسلامي بلغة العصر، وتقديم كلّ هذه المفاهيم السامية عن طريق هذه اللغة إلى روح الجيل وعقله. والخطوة الأخرى استنباط الاحتياجات والمتطلّبات الخاصة بهذا الزمان من مبادئ الإسلام العامّة.

وهذا التّفسير دُوِّن علىٰ أساس هذين الهدفين.

#### الأمثل بين التفاسير:

خلال العمل بها.

واجهنا دوماً أسئلة وردت إلينا من مختلف الفئات وخاصّة الشباب المتعطّش إلى نبع القرآن عن التّفسير الأفضل. هذه الأسئلة تنطوي ضمنياً على بحث عن تفسير يبيّن عظمة القرآن عن تحقيق لا تقليد، ويجيب على ما في الساحة من احتياجات وتطلّعات وآلام وآمال... تفسير نافع لكلّ الفئات، ويخلو من المصطلحات العلميّة المعقّدة.

في الواقع نحن نفتقر إلى مثل هذا التّفسير، فالأسلاف والمعاصرون رضوان الله عليهم كتبوا في حقل التّفسير كثيراً، لكنّ بعضها كتب قبل عدّة قرون وبأسلوب خاصّ لا يستفيد منه إلّا العلماء والأدباء، وبعضها مدوّن بمستوى علمي لا يدركه سوى الخواص، وبعضها تناول جانباً معيّناً من القرآن، وكأنّها باقة ورد اقتطفت من بستان مزدان، فهي قبس من هذا البستان، وليست البستان... وهكذا.

من هنا لم نجد أمام هذه الأسئلة المتدفّقة علينا جـواباً مـقنعاً يـرضي هـذه الأرواح المتعطّشة التّواقة. فآلينا على أنفسنا أن نجيب على هذا السؤال عمليّاً، فالكلام لا يـرضي السائلين.

لكنّنا وجدنا أنفسنا في خِضَمّ الأشغال المتزايدة من جهة، وأمام القرآن... البحر الذي لا ساحل له... من جهة أخرى، فأنى لنا أن نخوض عبابه دون عدّة ووقت واستعداد فكري، لذلك وقفنا على ضفاف هذا البحر الموّاج ننظر إليه بحسرة.

وفجأة هدانا الله إلى طريق الحلّ، وانقدحت في الذهن فكرة العمل الجماعي، فكان أن اجتمع معنا على الطريق عشرة من الفضلاء المخلصين الواعين كانوا حقّاً مصداق «عشرة كاملة» فبذلت المساعي الدائبة ليلاً ونهاراً لتثمر – خلال مدّة أقصر ممّا توقّعناها – هذا الذي يراه القارئ الكريم.

ولكي لا تبقىٰ نقطة غموض أمام القارئ الكريم نشرح باختصار منهج عملنا في هذا التّفسير.

قُسّمت الآيات الكريمة أوّلاً في الفروع المختلفة بين الاخوة وبتوجيه موحّد، ودرسوا المصادر المختلفة في التّفسير لكبار المفسّرين من علماء الشيعة وأهل السنّة، مثل:

١- مجمع البيان للشيخ الطبرسي. ٢- أنوار التنزيل للقاضي البيضاوي. ٣- الدرّ المنثور لحلال الدين السيوطي. ٤- البرهان للمحدّث البحراني. ٥- الميزان للعدّمة الطباطبائي. ٢- المنار، تقرير دروس للشيخ محمّد عبده. ٧- في ظلال القرآن للاستاذ سيد قبطب. ٨- المراغي لأحمد مصطفى المراغي. ٩- مفاتيح الغيب للفخر الرازي. ١٠- روح الجنان لأبي

الفتوح الرازي. ١٦ أسباب النزول للواحدي. ١٢ تفسير القرطبي لمحمد الأنصاري القرطبي لحمة بن أحمد الأنصاري القرطبي. ١٤ روح المعاني للعلامة شهاب الدين الآلوسي. ١٤ نورالثقلين لعبد على بن جمعة الحويزي. ١٥ الصافي للملا محسن الفيض الكاشاني. ١٦ التبيان للشيخ الطوسي. وتفاسير أخرى ....

ثمّ جمعنا من المفاهيم ما يتناسب مع متطلّبات عصرنا واحتياجاته، وفي الجلسات العامّة التي عقدناها يوميّاً أضفنا إلى كلّ ذلك المستجدات الضرورية من المعارف القرآنية، وبعد دراسات ومشاورات حول المباحث الختلفة، ومراجعة المصادر المتنوعة، أمليتُ تلك البحوث ودوّنها الاخوان بسرعة، ثمّ راجعنا الكتابات ودقّقنا فيها بصبر وسعة صدر، وأعددناها للطبع، وبعد الطبع أيضاً وقبل مرحلة النشر - أعيد النظر فيها مرّة أخرى وكانت نتيجة هذه الجهود ما يراه القارئ العزيز، ونرجو أن يكون بإذن الله نافعاً مفيداً للجميع.

# خصائص هذا التّفسير:

لكي يرد القرّاء الأعزّاء إلى هذا التّفسير برؤية أوضح، وليجدوا فيه ما يريدونه بشكل أيسر، نذكر باختصار خصائص هذا التّفسير ومزاياه:

1- لمّا كان القرآن «كتاب حياة» فإنّا لم نركز \_ في التّنفسير \_ على المسائل الأدبية والعرفانية، بل بدلاً من ذلك عالجنا المسائل الحيوية \_المادية والمعنوية \_وخاصّة المسائل الاجتاعية، وسعينا إلى إشباعها بحثاً وتحليلاً، وخاصّة ما يرتبط من قريب بحياة الفرد والمجتمع.

٧- في ذيل كلّ آية تناولنا تحت عنوان «بحوث» المسائل المطروحة في الآية بشكل مستقل، كالربا، والرّق، وحقوق المرأة، وفلسفة الحج، وأسرار تحريم القار، والخمر، ولحم الخنزير، ومسائل الجهاد الإسلامي، وأمثالها من الموضوعات، كي يستغني القارئ عن مراجعة الكتب الأخرى في هذه الجالات.

٣\_ عزفنا عن تناول البحوث ذات الفائدة القليلة، وأعطينا الأهميّة لمعاني الكمات
 وأسباب النّزول ممّا له تأثير في الفهم الدقيق لمعنى الآية.

٤\_ عرضنا التساؤلات والشبهات والإعتراضات المطروحة حبول أصول الإسلام

وفروعه بمناسبة كلُّ آية، وذكرنا الجواب عليها باختصار، مثل شبهة الآكــل والمأكــول، والمعراج، وتعدُّد الزوجات، وسبب الاختلاف بين إرث المرأة والرجل، وديمة المرأة والرجسل، والحسروف المنقطّعة في القبرآن، ونسبخ الأحكم، والغيزوات الإسلامية، والاختبارات الإلهيَّة، وعشرات المسائل الأخرى، كي لا تبقي أيَّة عـــلامة اســتفهام عــند مطالعة تفسير الآيات.

٥- أعرضنا عن استعمال المصطلحات العلمية المعقّدة التي تجعل الكتاب خــاصًا بــفئة خاصّة من القرّاء، ولدى الضرورة تناولنا ذلك في هامش الكـتاب مـن أجــل اســتفادة المتخصّصين.

نسأل الله سبحانه أن يأخذ بأيدينا لما فيه رضاه، ويوفّق كلّ العالمين لخدمة كتابه العظيم.

# الصّحوة الإسلامية المعاصرة وزيادة الحاجة إلى تفسير القرآن:

تشهد أمتنا الإسلامية خلال هذه الأعوام صحوة إسلامية عامّة، تتمثل في رفض كلّ المستوردات الفكرية، والعودة إلى الإسلام، لإقامة حياتها على أساس أحكام الرسالة الخاتمة.

هذه الصّحوة تعود إلى فشل كلّ الأطروحات الوضعية الكافرة في تحقيق ما لوّحت به من تقدُّميَّة وتحرّر وسعادة كما تعود أيضاً إلى العواطف الإسلامية المتوغّلة في أعماق أبناء

ويتحمّل العلماء الواعون في هذه المرحلة الحسّاسة مسؤوليّات كبرى تفرض عليهم أن يعمّقوا هذا التحرك الواعي بين صفوف الأمّة ويُجذّروه ويؤصّلوه، كي تكون المسيرة علىٰ بصيرة في حركتها وعلىٰ يقظة في اتّخاذ قراراتها، وعلىٰ ثقة من أنَّها تسلك الطـريق نحــو أهدافها الإسلامية الكبرى دون زيغ أو انحراف.

وكتاب الله هدئ ونور، وفيه الإطار العامّ للمسيرة، وفيه الزاد اللازم لمواصلة الطريق المستقيم نحو ربّ العالمين.

وأخيراً نشكر جهود العلماء والفضلاء الذين شاركونا في تأليف هذا التفسير الجليل:

١- الشيخ محمّد رضا الآشتياني.

٢- الشيخ محمد جعفر الإمامي.

- ٣- الشيخ داود الإلهامي.
- ٤ الشيخ أسد الله الإيماني
- ٥- الشيخ عبدالرسول الحسني.
  - ٦\_ السيد حسن الشجاعي.
  - ٧- السيد نور الله الطباطباتي.
    - ٨ الشيخ محمود عبداللهي.
      - ٩- الشيخ محسن القرائتي.

وينصرهم علىٰ أعدائهم.

١٠- الشيخ محمد محمدي الإشتهاردي

وكذلك نشكر الإخوة الأفاضل الاستاذ محمد على آذرشب، الشيخ محمدرضا آل صادق، الاستاذ خالد توفيق عيسى، السيّد محمد الهاشمي، الاستاذ قصي هاشم فاخر، الاستاذ أسد مولوي، الشيخ مهدي الأنصاري والسيّد أحمد القبانجي والشيخ هاشم الصالحي بمساهمتهم في تنقيح وإخراج هذا السفر الجليل وداموا مشكورين.

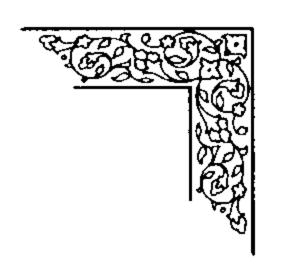
نسأل الله سبحانه أن نكون بهذا التّفسير قد ساهمنا في إعلان كلمة القرآن بشأن واقعنا، وبشأن مستقبلنا، وبشأن ما يجب أن نفعله للخروج من الواقع المؤلم الذي تعيش فيه أمتنا. ونسأله سبحانه أنّ يوفّق كلّ العاملين علىٰ إعلاء راية القرآن في العالم و يسدّد خطاهم

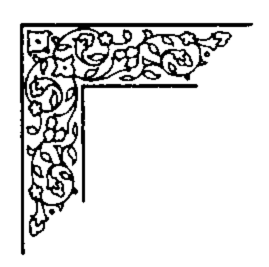
نسأله جلّ وعلا أن يوفّق العلماء والمفكّرين الواعين الملتزمين إلى قيادة هذا التحرك الإسلامي المتصاعد في كلّ أرجاء العالم الإسلامي، قيادة أصيلة قائمة على هـدى القـرآن والسنة.

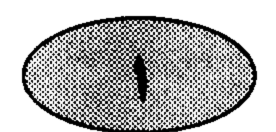
ونتضرّع إليه أن يوفّقنا لإكهال بقيّة أجزاء هذا التّفسير وأن يتقبّل من كلّ العاملين عليه في أي سبيل إنّه تعالى سميع مجيب.

#### ED CS

و آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين ناصر مكارم الشيرازي قم ـ الحوزة العلمية ١٤٠٤ هـ



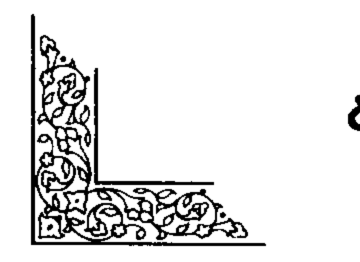


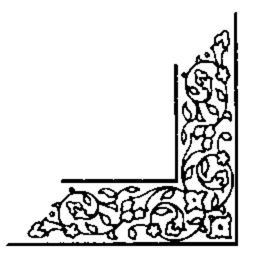


سورة

الحود

مكيّة وعدد آياتها سبع







#### سورة الحمد

#### مصالصها:

لهذه السّورة مكانة متميّزة بين سائر سور القرآن الكريم، وتتميز بالخصائص التالية:

#### ١ ـ سياق السّورة

تختلف سورة الحمد عن سائر سور القرآن في لحنها وسياقها، فسياق السور الأخرى يعبّر عن كلام الله، وسياق هذه السّورة يعبّر عن كلام عباد الله، وبعبارة أخرى: شاء الله في هذه السّورة أن يعلّم عباده طريقة خطابهم له ومناجاتهم إيّاه.

تبدأ هذه السّورة بحمد الله والثناء عليه، وتستمر في إقرار الإيمان بالمبدأ والمعاد «بــالله ويوم القيامة» وتنتهي بالتّضرع والطلب.

الإنسان الواعي المتيقّظ يحسّ وهو يقرأ هذه السّورة بأنّه يعرج على أجنحة الملائكة، ويسمو في عالم الروح والمعنوية، ويدنو باستمرار من ربّ العالمين.

هذه السورة تعبّر عن إنجاه الإسلام في رفض الوسطاء بين الله والإنسان... هؤلاء الوسطاء الذين افتعلتهم المذاهب الزائفة المنحرفة، وتُعلّم البشر أن يرتبطوا بالله مباشرة دوغا واسطة، فهذه السورة عبارة عن تبلور هذا الإرتباط المباشر والوثيق بين الله والإنسان... بين الخالق والمخلوق. فالإنسان لا يرى في مضامين آيات السورة سوى الله... يناجيه... يتضرّع إليه... دوغا واسطة حتى وإن كانت الواسطة نبيّاً مرسلاً أو ملكاً مقرّباً، ومن العجيب أن يحتل هذا الإرتباط المستقيم بين الخالق والمخلوق مكان الصدارة في كتاب الله العزيز!.

#### ٢\_سورة الحمد أساس القرآن

فقد روي عن رسول الله عَنَالِهُ أَنَّه قال لجابر بن عبدالله الأنصاري: «أَلَا اُعَلَّمُكَ أَفْضَلَ سُورَةٍ أَنْوَلَهَا اللهُ عَلَمْنِيهَا. فَعَلَّمَهُ الْحَمْدَ أُمَّ أَنْزَلَهَا اللهُ في كِتَابِهِ؟ قَالَ جَابِرُ: بَلَىٰ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللهِ، عَلَّمْنِيهَا. فَعَلَّمَهُ الْحَمْدَ أُمَّ

الْكِتَابِ، وَقَالَ: هِي شِفَاءٌ مِنْ كُلِّ دَاءٍ، إلَّا السَّامَ، وَالسَّامُ الْمَوْتُ» ﴿

وروي عنه ﷺ أيضاً أنَّهُ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا أَنْزَلَ اللهُ في التَّوْرَاةِ، وَلاَ في الإنجيل ولا في الزَّبُورِ وَلا في الْقُرْآنِ مِثْلَهَا، وَهِيَ أُمُّ الْكِتَابِ» ٢.

سبب أهميّة هذه السّورة يتضح من محتواها، فهي في الحقيقة عرض لكل محتويات القرآن، جانب منها يختصّ بالتوحيد وصفات الله، وجانب آخر بالمعاد ويوم القيامة، وقسم منها يتحدّث عن الهداية والضلال باعتبارهما علامة التمييز بين المؤمن والكافر وفيها أيضاً إشارات إلى حاكمية الله المطلقة، وإلى مقام ربوبيّته، ونعمه اللامتناهية العامّة والخاصّة «الرحمانيّة والرحيميّة»، وإلى مسألة العبادة والعبودية واختصاصهها بذات الله دون سواه.

إنّها تتضمّن في الواقع توحيد الذات، وتوحيد الصفات، وتوحيد الأفعال، وتـوحيد العبادة.

وبعبارة أخرى: تتضمّن هذه السّورة مراحل الإيمان الثلاث: الاعتقاد بالقلب، والإقرار باللسان، والعمل بالأركان، ومن المعلوم أنّ لفظ «الأمّ» يعني هنا الأساس والجذر.

ولعل ابن عباس ينطلق من هذا الفهم إذ يقول:

«إن لكل شيء أساساً... وأساس القرآن الفاتحة». ٣

ومن هذا المنطلق أيضاً قال رسول الله ﷺ فيما روي عند: «أَيُّمَا مُسْلِم قَرَأَ فَاتِحَةَ الْكِتَابِ أَعْطِيَ مِنَ الْأَجْرِكَأَنَّمَا تَصَدَّقَ عَلَىٰ كُلُّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ » ٤. أَعْطِيَ مِنَ الْأَجْرِكَأَنَّمَا تَصَدَّقَ عَلَىٰ كُلُّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ » ٤. أَعْطِيَ مِنَ الْأَجْرِكَأَنَّمَا تَصَدَّقَ عَلَىٰ كُلُّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ » ٤. تعبير «ثلثي القرآن»، رتما كان إشارة إلى أنّ القرآن ينطوي على ثلاثة أقسام: الدّعوة إلى تعبير «ثلثي القرآن»، رتما كان إشارة إلى أنّ القرآن ينطوي على ثلاثة أقسام: الدّعوة إلى

الله، والإخبار بيوم الحساب، والفرائض والأحكام، وسورة الحمد تتضمن القسمين الأوَّلَين. وتعبير «أمَّ القرآن» إشارة إلى القرآن يتلخص من وجهة نظر أخرى في (الإيمان والعمل) وقد جمعا في سورة الحمد.

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير نورالثقلين، بداية سورة الحمد؛ ووسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٣٢، ح ٧٨١٣.

٢. تفسير مجمع البيان، وتفسير نـورالشقلين، بـدايـة سـورة الحـمد؛ ومسـتدرك الوسـائل، ج ٤، ص ٣٣١،
 ح ٤٨٠٧ ـ ٩.

٣. تفسير ابن كثير، ج ١، ص ٩؛ ومشرق الشعسين، لبهائي العاملي، ص ٢٩١؛ وتفسير مجمع البيان، ج ١، ص
 ٤٧، ذيل اسماء سورة الحمد.

٤. تفسير مجمع البيان، بداية سورة الحمد؛ وبحار الانوار، ١٨٠٠ ص ٢٥٩.

# ٣ـ سورة الحمد شرف النبي الله

القرآن الكريم يتحدّث عن سورة الحمد باعتبارها هبة إلهيّة لرسوله الكريم، ويـقرنها بكل القرآن الكريم، ويـقرنها بكل القرآن الديقول: ﴿ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم ﴾ ٢١٠.

فالقرآن بعظمته يقف هنا إلى جنب سورة الحمد، ولأهميّة هذه السّورة أيضاً أنّها نزلت مرّتين.

نفس هذا المضمون رواه أمير المؤمنين على على على الرّسول عَلَى قال: «إنَّ اللهَ تعالى قَالَ لِي اللهُ عن الرّسول عَلَيَّ قال: «إنَّ اللهُ تعالى قَالَ لِي المحمّد وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْ آنَ الْعَظِيمَ، فأفرَدَ الإمْتنَانَ عَلَيَّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ لَيْ وَالْقُرْ آنَ الْعَظِيمِ، وَإِنَّ فَاتِحَةَ الْكِتَابِ أَشْرَفُ مَا فِي كُنُوزِ الْعَرْشِ...» ".

# ٤\_ التّأكيد علىٰ تلاوة هذه السّورة

ممّا تقدم نفهم سبب تأكيد السنّة بمصادرها الشيعية والسنّية على تلاوة هذه السّورة ـ فتلاوتها تبعث الروح والإيمان والصفاء في النفوس، وتقرّب العبد من الله، وتقوّي إرادته، وتزيد اندفاعه نحو تقديم المزيد من العطاء في سبيل الله، وتبعده عن ارتكاب الذنوب والانحرافات، ولذلك كانت أمّ الكتاب صاعقة على رأس إبليس كما ورد عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق المنهِ «رَنَّ إبليس أَرْبَعَ رَنَّاتٍ، أَوَّلُهُنَّ يَوْمَ لُعِنَ، وَحِينَ أُهْبِطَ إِلَى الْإِرْضِ، وَحِينَ بُعِثَ محمّد صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَ آلِهِ عَلَىٰ حِين فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَحينَ نَزَلَتْ أُمُّ الْكِتَابِ» أَب عَلىٰ حِين فَتْرةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَحينَ نَزَلَتْ أُمُّ الْكِتَابِ» أَب عَلىٰ حِين فَتْرةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَحينَ نَزَلَتْ أُمُّ الْكِتَابِ» أَب عَلىٰ حِين فَتْرةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَحينَ نَزَلَتْ أُمُّ الْكِتَابِ» أَب

#### ممتوى الشورة:

كلّ واحدة من الآيات السبع في هذه السّورة تشير إلى حقيقة هامّة:

﴿ بِسِم الله ...﴾ بداية لكلّ عمل، وتعلّمنا الإستمداد من الباري تعالى لدى البـدء بأي عمل.

﴿ الحمد الله ربِّ العالمين﴾ درس في عودة كلّ نعمة ورعاية إلى الله تعالى، وإلفات إلى

٦ الحجر، ٨٧.

٢. سيأتي تفسير «سبعاً من المناني» في ذيل الآية ٨٧ من سورة الحجر.

٣. تفسير البرهان، ج ١، ص ٢٦، نقلاً عن تفسير البيان؛ ومستدركالوسائل، ج ٤، ص ٣٢٨، ح ٤٧٩٩ ـ ١ (بتفاوت يسير).

٤. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤؛ وبحارالانوار، ج ١١، ص ٢٠٤.

حقيقة إنطلاق كلّ هذه المواهب من ذات الله تعالىٰ.

﴿ الرَّحَمَٰنُ الرَّحِيمِ﴾ تبين هذه الحقيقة، وهي: إنَّ خلق الله ورعايته وحاكميته تقوم علىٰ أساس الرحمة والرحمانية، وهذا المبدأ يشكّل المحور الأساس لنظام رعاية العالم.

﴿ هَالَكَ يُومُ الدِّينَ﴾ استحضار للمعاد ويوم الجزاء، ولحاكمية الله عـلىٰ تـلك الحـكمة الكبرى.

﴿لِيَّاكِ نعبد ولِيَّاكِ نستعين ﴾ تبين التوحيد في العبادة، والتوحيد في الاستعانة بالأسباب. ﴿ لِعدنا الصَّراط المستقيم ﴾ توضّح حاجة العباد ورغبتهم الشديدة للهداية، وتؤكّد حقيقة أنّ كل ألوان الهداية إنّا تصدر منه تعالىٰ.

و آخر آية من هذه السورة ترسم معالم ﴿الصّراط المستقيم﴾ وتميّز بين صراط الذين أنعم الله عليهم، وصراط الذين ضلّوا والذين استحقّوا غضب الله عليهم.

ويمكن تقسيم هذه السّورة، من منظار آخر إلى قسمين: قسم يختصّ بحمد الله والشناء عليه، وقسم يتضمّن حاجات العبد.

وإلى هذا التقسيم يشير الحديث الشريف عن رسول الله عَيَّاتِيَّ قال: «قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَــلَّ: قَسَّمْتُ فَاتِحَةَ الْكِتَابِ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي، فِنِصْفُهَا لِي وَنِصْفُهَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ.

إذا قَالَ الْعَبْدُ ﴿بسم الله الرَّحمَٰنِ الرَّحيمِ ﴾ قَالَ الله جَلَّ جَلَالُهُ: بَدَأُ عَبدِي باسْمِي وَحَقَّ عَلَيَّ أَنْ اُتَمِّمَ لَهُ اُمُورَهُ وَابارِكَ لَهُ فِي أَحْوَالِهِ.

فَإِذَا قَالَ: ﴿الحجد لله رَبِ العالجين﴾ قَالَ اللّهُ جَلَّ جلالُهُ: حَمَدَنِي عَبدِي وَعَلِمَ أَنَّ النِعَمَ الَّتِي لَهُ مِنْ عِنْدِي، وَأَنَّ البَلايَا الَّتِي دَفَعْتُ عَنْهُ فبِتَطَوَّلِي، أَشْهِدُكُمْ أَنِّي أُضِيفُ لَهُ إلى نِعَمِ الدُّنْسِيَا نِسعَمَ الآخِرَةِ، وَأَذْفَعُ عَنْهُ بَلاَيَا الآخِرَةِ، وَأَذْفَعُ عَنْهُ بَلاَيَا الدُّنْيَا.

وَإِذَا قَالَ: ﴿الرَّحِمَٰنَ الرَّحِيمِ ﴾ قَالَ الله جَلَّ جَلاَلُهُ: شَهِدَ لِي عَبْدِي أَنِّي اَلرَّحْمَٰنُ الرَّحِيمُ، اُشْهِدُكُمْ لاُوَفِّرَنَّ مِنْ رَحْمَتِي حَظَّهُ وَلاُجْزِلَنَّ مِنْ عَطَائِي نَصِيبَهُ.

فَإِذَا قَالَ: ﴿ هَالِكَ يُومِ الدِّينَ ﴾ قَالَ الله تَعالَىٰ: أُشهِدُكُمْ كُمَا اعْتَرَفَ بِأُنِّي أَنَا مَالِكُ يَوْمِ الدِّينِ لاُسَهِّلَنَّ يَوْمَ الْحِسابِ حِسَابَهُ، وَلاَّتَقَبَّلَنَّ حَسَنَاتِهِ، وَلاَّتَجَاوَزَنَّ عَنْ سَيِّتَاتِهِ.

فَإِذَا قَالَ: ﴿ لِيثَالِتَهُ تَعْبُدُ ۚ قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ مَا إِيَّا يَ يَعْبُدُ أُشْهِدُكُمْ لا ثِيبَنَّهُ عَسلَىٰ

عِبَادَتِهِ ثَوَاباً يَغْبِطُهُ كُلُّ مَنْ خَالَفَهُ في عِبَادَّتِهِ لي.

فَإِذَا قَالَ: ﴿ وَلِينًاكَ نَسْتَعِينَ ﴾ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: بِيَ اسْتَعَانَ عَبْدِي، وَإِلَيَّ إِلْتَجَأَ، أَشْهِدُكُمْ لأَعِينَنَّهُ عَلَىٰ أَمْرِهِ، ولأُغيثَنَّهُ فِي شَدَائِدِهِ وَلآخُذَنَّ بِيَدِهِ يَوْمَ نَوَائِبِهِ.

فَإذا قَالَ: ﴿ لِهدنا الصَّراط المستقيم ﴾ إلى آخر السّورة قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ وَقَدْ اسْتَجَبْتُ لِعَبْدِي وَأَعْطَيتُهُ مَا أُمَّلَ وَآمَنْتُهُ مِمَّا مِنْهُ وَجِلَ » \

#### لماذا سميت فاتمة الكتاب؟

«فَاتِحَةُ الْكِتَابِ» اسم اتخذته هذه السّورة في عصر رسول الله عَلَيْنَ ، كما يبدو من الأخبار والأحاديث المنقولة عن النبي الأعظم عَلَيْنَ . ٢

وهذه المسألة تفتح نافذة على مسألة مهمّة من المسائل الإسلامية، وتلتي الضوء على قضية جمع القرآن، وتوضّح أنّ القرآن مجمع بالشكل الذي عليه الآن في زمن الرّسول عَلَيْهُ على خلافاً لما قيل بشأن جمع القرآن في عصر الخلفاء، فسورة الحمد ليست أول سورة في ترتيب النّزول حتى تسمّى بهذا الإسم ولا يوجد دليل آخرلذلك، وتسميتها بفاتحة الكتاب يرشدنا إلى أنّ القرآن قد جمع في زمن الرّسول عَلَيْهُ بهذا الترتيب الذي هو عليه الآن.

وثمّة أدلّة أخرى تؤيّد حقيقة جمع القرآن بالترتيب الذي بأيدينا اليـوم في عـصر الرّسول عَبَالِيُهُ وبأمره.

روى عليّ بن إبراهيم، عن الإمام الصادق عليّ أنّ رَسُولَ الله عَيَّالِيَّةٌ قَالَ لِعَلِّي عَلِيّ اللهِ

«يَا عَلِيُّ، إِنَّ الْقُرْآنَ خَلْف فِرَاشِي فِي الصَّحُفِ وَالْحَرِيرِ وَالْقَرَاطِيَس، فَـخُذُوهُ وَأَجْـمِعُوهُ وَلاَ تُضَيِّعُوهُ كَمَا ضَيَّعَتِ الْيَهُودُ التَّوْرَاةَ، وانْطَلَقَ عَلِيًّ اللَّهِ فَجَمَعَهُ فِي ثَوْبٍ أَصْفَرَ، ثُمَّ خَتَمَ عَلَيْهِ» ``.

ويروي (الجوارزمي) في المناقب عن (علي بن رباح) أنّ علي بن أبي طالب وأبيّ بن كعب جمعا القرآن في عصر رسول الله ﷺ. ٤

١. عيون أخبار الرضا، ج ١، ص ٣٠٠، ح ٥٩؛ وتفسير الميزان، ج ١، ص ٣٧.

٢. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٣٧٧.

٣ بحارالانوار، ج ٨٩، ص ٤٨، ح ٧؛ وتفسير على بن ابراهيم القمي، ج ٢، ص ٤٥١.

٤. المناقب موفق خوارزمي، ص ٩٣، ح ٩١.

وروى (الحاكم) في (المستدرك) عن (زيد بن ثابت) قال: «كُنّا نُؤَلِّفُ الْقُرْ آنَ مِنَ الرِّقَاعِ». \
ويقول العالم الجليل السيد المرتضى ﴿ وَإِنَّ الْقُرْ آنَ كَانَ عَلَىٰ عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ بَعْمُوعاً
مُؤَلَّفاً عَلَىٰ مَا هُوَ عَلَيْهِ الآن» \
.

ويروي الطبراني وابن عساكر عن الشعبي أنّ القرآن جمعه ستة من الأنصار في عصر النبي ﷺ . النبي ﷺ .

ويروي قتادة أنّه سأل أنس عن جمع القرآن في عصر النبي تَنْكُلُمْ فَقَالَ: أَرْبَعَةُ مِنَ الأَنْصَارِ هُمْ: أُبِيَّ بْنُ كَعْبٍ، وَمَعَاذُ، وَزِيْدُ بْنُ ثَابِتٍ، وَأَبُو زَيْدٍ وَهِناك روايات أُخرى يطول ذكرها. على أيّ حال، اتخاذ سورة الحمد اسم (فاتحة الكتاب) دليل واضح على إثبات هذه المسألة، إضافة إلى الأدلة الأخرى المستفيضة في مصادر الشيعة والسنّة.

**سؤال:** وهنا يثارُ سؤال حول المشهور بين بعض العلماء بشأن جمع القرآن بعد عسصر النبي سَكِنَالِهُ . النبي سَكِنَالِهُ .

جواب: وفي الجواب نقول: ما روي بشأن جمع القرآن على يد الإمام على على بعد عصر الرّسول، لم يكن القرآن وحده، بل مجموعة تتضمّن القرآن وتفسيره وأسباب نزول الآيات، وما شابه ذلك ممّا يحتاجه الفرد لفهم كلام الله العزيز.

وأمّا ما فعله عثمان في هذا الصدد، فتدلّ القرائن أنّه أقدم على كتابة قرآن واحد عليه على على كتابة قرآن واحد عليه علامات التلاوة والإعجام، منعاً للإختلاف في القراءات، إذ لم يكن التنقيط معمولاً به حتى ذلك الوقت.

وما نراه من إصرار جماعة على عدم جمع القرآن في عصر رسول الله على أنسبة هذا الأمر للخليفة عثمان أو للخليفة الأول أو الثاني، فإنّما يبعود إلى ظروف وملابسات وعصبيات تأريخية لسنا بصددها الآن.

١٠ تفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ١١٢؛ ومسند احمد، ج ٥، ص ١٨٥.

۲۰ تفسیر مجمع البیان، ج ۱، ص ۱۵.

٣. منتخب كنز العمال، ج ٢، ص ٥٢؛ وكنز العمال، ج ٢، ص ٥٩٨، ح ٤٧٩٧.

٤- صحيح البخاري، ج ٦، ص ١٠٢؛ وفتح الباري، ج ١، ص ٤١.

وإذا رجعنا إلى استقصاء طبيعة الأشياء في مجال جمع القرآن، ألفينا أنّه من غير المعقول أن يترك النبي عَبَالُهُ هذه المهمّة الكبيرة، بينا نجده يهتم بدقائق الأمور المرتبطة بالرسالة.

أليس القرآن دستور الإسلام، وكتاب هداية البشرية، وأساس عقائد الإسلام وأحكامه؟

أليس من الممكن أن يتعرّض القرآن \_ إن لم يجمع \_ في عصر رسول الله عَلَيْقَ إلى الضياع، وإلى الاختلاف فيه بين المسلمين؟!

(حديث الثقلين) المروي في المصادر الشيعية والسنّية، حيث أوصى رسول الله عَلَيْهُ الله الله وعترته، أيؤكّد أيضاً أن القرآن كان قد جمع في مجموعة واحدة في عصر الرّسول الأعظم.

أمّا اختلاف الرّوايات في عدد الصحابة الذين جمعوا القرآن خلال عبصر النبي فـلا يشكّل عقبة في البحث، ومن الممكن أنّ تتّجه كلّ رواية إلى ذكر عدد منهم. عند عدد منهم.

ا. نيل الاوطار، ج ۲، ص ۲۲۸؛ ومسند احمد، ج ۳، ص ۱٤ و۱۷؛ والسنن الكبرئ، ج ٥، ص ٤٥ و ٥١؛
 ووسائل الشيعة، ج ۲۷، ص ٣٣، ح ٣٣١٤٤.

# بنسسيرالله الرَّغَزِ الرَّحِيدِ

الْحَكَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ الرَّحْنُ الرَّحِيدِ ﴿ مَا لِكِينِ ﴾ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَا لَكِينِ ﴾ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَا لَكُونِ الْمُعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَعْبُدُ وَلِيَاكَ مَعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبَدُ فَي مِعْدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَالْمُ اللَّهُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلِي الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْبُدُ وَلَا الْعَبْرَ الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرَ الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرَ الْمُعْرُولِ وَلَا الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلِي الْعَالَاقِ وَالْمُعْرُولِ عَلَيْهِمْ وَلِا الْعَبْرُ وَلَا الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُ وَلِمْ الْعَبْرُ وَلِي الْعَبْرُولِ وَالْعَالِمُ الْعَلْمُ وَالْعَالِمُ الْعَبْرُ وَلِي الْعَالِمُ الْعَالِمُ وَالْعَالِمُ الْعَلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْعَالُولُ وَالْعَالِمُ الْعَلْمُ وَلِي الْعَلْمُ وَالْعُلُولِ الْعَلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعَالِمُ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعُلُولُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلْمُ وَلْمُ الْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وا

# الثفسير

# وبسمالله للرحمن الرحيم

دأبت الأمم والشّعوب على أن تبدأ كل عمل هام ذي قيمة باسم كبير من رجالها، والحجر الأساس لكل مؤسسة هامّة يوضع باسم شخصية مرموقة في نظر أصحابها، أي أنّ أصحاب المؤسسة يبدأون العمل باسم تلك الشّخصية.

ولكن، أليس من الأفضل أن يبدأ العمل في أطروحة أريد لها البقاء والخلود باسم وجود خالد قائم لا يعتريه الفناء؟ فكلّ ما في الكون يتجه إلى الزّوال والفناء، إلّا ما كان مرتبطاً بالذات الأبدية الخالدة... ذات الله سبحانه.

إنّ خلود ذكر الأنبياء سببه إرتباطهم بالله وبالقيم الإنسانية الإلهيّة الخالدة كالعدالة وطلب الحقيقة، وخلود اسم رجل في التّاريخ مثل (حاتم الطّائي)، يعود إلى إرتباطه بواحدة من تلك القيم هي (السّخاء).

صفة الخلود والأبدية يختص بها الله تعالى من بين سائر الموجودات، ومن هنا ينبغي أن يبدأ كلّ شيء باسمه وتحت ظلّه وبالاستمداد منه، ولذلك كانت البسملة أوّل آية في القرآن الكريم.

والبسملة لا ينبغي أن تنحصر في اللفظ والصورة، بل لابدّ أن تتعدّى ذلك إلى الإرتباط

الواقعي بمعناها، وهذا الإرتباط يخلق الإتجاه الصحيح ويصون من الانحراف، ويؤدّي حتماً إلى نتيجة مطلوبة مباركة، لذلك جاء في الحديث النّبوي الشريف: «كُلُّ أَمْرٍ ذِي بَالٍ لَمْ يُذْكَرْ فِيهِ اسْمُ اللهِ فَهُوَ أَبْتَرُ» \.

وأميرالمؤمنين على بعد نقله لهذا الحديث الشريف قَالَ: «إنَّ الْعَبْدَ إذَا أَرَادَ أَنْ يَقْرَأَ أَوْ يَعْمَلَ عَمَلاً فَيَقُولُ بِشْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ فَإِنَّهُ يُبَارَكَ فيهِ» ``.

ويقول الإمام محمّد بن على الباقر على الباقر

بعبارة موجزة: بقاء العمل وخلوده يتوقف على إرتباطه بالله.

من هنا كانت الآية الأولى التي أنزلها الله على نبيّه الكريم تحمل أمراً لصاحب الرسالة أن يبدأ مهمّته الكبرى باسم الله: ﴿ إِقَرَا بِاسِمِ رَبِّكَ ... ﴾ ٤.

ولذلك أيضاً فإنّ نوحاً على حين يركب السفينة في ذلك الطوفان العجيب، ويمخر عباب الأمواج الهادرة، ويواجه ألوان الأخطار على طريق تحقيق هدفه \_ يطلب من أتباعه أن يرددوا البسملة في حركات السفينة وسكناتها: ﴿وقال لركبوا قبيها بسم الله مجراها ومرساها ﴾ أ. وانتهت هذه السفرة المليئة بالأخطار بسلام وبركة كما يذكر القرآن الكريم: ﴿قيل ما توح اهبط بسلام هنّا وبركاب عليك وعلى الهم هنن حك .

وانطلاقاً من هذا المبدأ تبدأ كلّ سور القرآن بالبسملة، كي يتحقّق هدفها الأصل المتمثل بهداية البشرية نحو السعادة، ويحالفها التوفيق من البداية إلى ختام المسيرة.

وتنفرد سورة التوبة بعدم بدئها بالبسملة، لأنّها تبدأ بإعلان الحرب على مشركي مكّة وناكثي الأيمان، وإعلان الحرب لا ينسجم مع وصف الله بالرحمن الرحيم.

۱. بحار الأنوار، ج ۷۳، ص ۳۰۵، ح ۱؛ وتفسير البيان، ج ۱، ص ٤٦١؛ وتفسير روحالمعاني، ج ۱، ص ٣٩.

٢. بحار الأنوار، ج ٨٩ ص ٢٤٢؛ وتفسير الإمام الحسن العسكري للللم م ٢٥.

٣. تفسير الميزان، ج ١، ص ٢١.
 ٥. هود، ٤١.

٧. النمل، ٣٠.

تجدر الإشارة إلى أنّ البسملة تقتصر على صيغة «بسم الله» ولا تقول فيها: باسم الخالق أو باسم الرزاق وما شابهها من الصيغ. والسبب يعود إلى أنّ كلمة (الله) \_ كها سيأتي \_ جامعة لكلّ أسهاء الله وصفاته، أمّا الأسهاء الأخرى لله فتشير إلى قسم من كسالاته كالرحمة والخالقية.

اتضح ممّا سبق أيضاً أنّ قولنا: «بِاشمِ اللهِ» في بداية كلّ عمل يعني «الإستعانة» بالله، ويعني أيضاً «البدء» باسم الله، وهذان المعنيان يعودان إلى أصل واحد، وإن عمد بعض المفسّرين إلى التفكيك بينهما و تقدير كل واحد منهما في الكلام. فالمعنيان متلازمان، أي: أبدأ باسم الله وأستعين بذاته المقدّسة.

وطبيعي أنّ البدء باسم الله الذي تفوق قدرته كل قدرة، يبعث فينا القوّة، والعزم، والثقة، والنقة، والثقة، والانتفاع، والشعود والأمل أمام الصعاب والمشاكل، والإخلاص والنزاهة في الحركة. وهذا رمز آخر للنجاح، حين تبدأ الأعمال باسم الله.

مهما أطلنا الحديث في تفسير هذه الآية فهو قليل، فالمعروف عن علي الله أنّه بدأ يفسّر لابن عباس آية البسملة في أول الليل، فأسفر الصبح وهو لم يتجاوز تفسير الباء منها، 'غير أنّنا ننهي البحث بحديث عنه الله وستكون لنا بحوث أخرى في هذا الصدد خلال بحوثنا القادمة.

دَخَلَ عَبْدُ الله بنُ يَحْيىٰ عَلَىٰ أَمِير الْمُؤْمِنينَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ وَبَيْنَ يَدَيْهِ كُرْسِيَّ فَأَمَرَهُ بِالْجُلُوسِ عَلَيْهِ فَجَلَسَ عَلَيْهِ فَمَالَ بِهِ حَتَّىٰ سَعَطَ عَلَىٰ رَأْسِهِ فَأَوْضَحَ عَنْ عَظْمِ رَأْسِهِ وَسَالَ الدَّمُ، فَأَمَرَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنينَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ بِمَاءٍ فَعَسَلَ عَنْهُ ذَلِكَ الدَّمَ ثُمَّ قَالَ: اُدْنُ مِنِّي، فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ مَوْضِحَتِهِ الْمُؤْمِنينَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ بِمَاءٍ فَعَسَلَ عَنْهُ ذَلِكَ الدَّمَ ثُمَّ قَالَ: اُدْنُ مِنِّي، فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ مَوْضِحَتِهِ المُؤْمِنينَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ بِمَاءٍ فَعَسَلَ عَنْهُ ذَلِكَ الدَّمَ ثُمَّ قَالَ: الْذُنُ مِنِّي، فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ مَوْضِحَتِهِ «...أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ حَدَّثَنِي عَن اللهِ جَلَّ وَعَزَّ: كُلُّ أَمْرٍ ذِي بَالٍ لَمْ يَذْكَرَ فِيهِ بِسُمِ اللهِ فَهُوَ (...أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ حَدَّثَنِي عَن اللهِ جَلَّ وَعَزَّ: كُلُّ أَمْرٍ ذِي بَالٍ لَمْ يَذْكَرَ فِيهِ بِسُمِ اللهِ فَهُوَ (...أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ حَدَّثَنِي عَن اللهِ جَلَّ وَعَزَّ: كُلُّ أَمْرٍ ذِي بَالٍ لَمْ يَذْكَرَ فِيهِ بِسُمِ اللهِ فَهُو أَبْتُو؟» فَقُلْتُ: بَلَىٰ بِأَبِي أَنْتَ وَامِّي لاَ أَتُرْكُهَا بَعْدَهَا، قَالَ: «إذاً تخظىٰ بِذَلِكَ وَتَسْعَدُ».

وَقَالَ الصَّادِقُ عَلَىٰ الرَّمَا تَرَكَ فِي افْتِتَاحِ أُمْ بِعْضُ شِيعَتِنَا بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ فَيَمْتَحِنُهُ اللهُ بِمَكْرُوهِ لِيُنَبِّهَهُ عَلَىٰ شُكْرِ اللهِ تَعَالَىٰ وَالثَّنَاءِ عَلَيْهِ وَيَمْحُو فِيهِ عَنْهُ وَصَمَةَ تَقْصِيرِهِ عِنْدِ تَرْكِهِ اللهُ بِمَكْرُوهٍ لِيُنَبِّهَهُ عَلَىٰ شُكْرِ اللهِ تَعَالَىٰ وَالثَّنَاءِ عَلَيْهِ وَيَمْحُو فِيهِ عَنْهُ وَصَمَةَ تَقْصِيرِهِ عِنْدِ تَرْكِهِ قَوْلَ بِسْمِ اللهِ». أ

١.نهج الحق، ص ٢٣٨؛ وبحارالانوار، ج ٤٠، ص ١٨٦.

٢. سفينة البحار، ج ١، ص ٦٣٣؛ وبحارالانوار، ج ٧٣، ص ٣٠٥، ح ١.

# بحوث

#### ١- هل البسملة مِزء من السّورة؟

أجمع علماء الشيعة على أنّ البسملة جزء من سورة الحمد وكلّ سور القرآن، وكتابتها في مطالع السور أفضل شاهد على ذلك، لأنّنا نعلم أن النصّ القرآني مصون عن أيّة إضافة، وذكر البسملة معمول به منذ زمن النبي ﷺ.

أمّا علماء السنّة فاختلفوا في ذلك، وصاحب المنار يجمع أقوالهم فيما يلي:

«أجمع المسلمون على أنّ البسملة من القرآن وأنّها جزء آية من سورة النمل. واختلفوا في مكانها من سائر السور، فذهب إلى أنّها آية من كل سورة علماء السلف من أهل مكّة من القهاؤهم وقرّاؤهم و ومنهم: ابن كثير. وأهل الكوفة ومنهم عاصم والكسائي من القراء، وبعض الصحابة والتابعين من أهل المدينة، والشافعي في الجديد وأتباعه، والثوري وأحمد في أحد قوليه، والإمامية، ومن المروي عنهم ذلك من علماء الصحابة عليّ وابن عباس وابن عمر وأبو هريرة، ومن علماء التابعين سعيد بن جبير وعطاء والزهري وابن المبارك. وأقوى عججهم في ذلك إجماع الصحابة ومن بعدهم على إثباتها في المصحف أول كل سورة سوى سورة البراءة (التوبة) مع الأمر بتجريد القرآن عن كل ما ليس منه. ولذلك لم يكتبوا (آمين) في آخر الفاتحة...».

ثم ينقل عن مالك والحنفية و آخرين، أنّهم ذهبوا إلى أنّ البسملة آية مستقلّة نزلت لبيان رؤوس السور والفصل بينها.

وعن حمزة من قرّاء الكوفة وأحمد «الفقيه السنّي المعروف» أنّها من الفاتحة دون غيرها من سور القرآن <sup>١</sup>.

ومن مجموع ما ذكر يستفاد أنّ الأكثرية الساحقة من أهل السنّة يرون أنّ البسملة جزء من السّورة كذلك.

ننقل هنا طائفة من الروايات المنقولة في هذا الصدد بطرق الشيعة والسنّة، وبالقدر الذي يتناسب مع هذا البحث التّفسيري:

١- عن معاوية بن عمار قال: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّحْمُن

١٠ تفسير العنار، ج ١، ص ٣٩ و٤٠.

الرَّحِيمِ فِي فاتِحَةِ الْقُرْآنِ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قُلْتُ: فَإِذا قَرَأْتُ فَاتِحَةَ الْقُرْآنِ أَقْرَأُ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ مَعَ السُّورَةِ؟ قَالَ: «نَعَمْ» \.

٢-ما أخرجه الدارقطني بسند صحيح عن على الله الله عن السَّبْع الْمَثَانِي، فَقَالَ:
 الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَقِيلَ لَهُ: إنَّمَا هِيَ سِتُ آيَاتٍ فَقَالَ: بِسْمَ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيم آية» \( \).

٣-روى البيهق بسنده عن ابن جبير، عن ابن عباس، قال: «إسْتَرَقَ الشَّيطانُ مِنَ النَّاسِ أَعْظَمَ آيَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ: بِسْمِ الله الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ: (إشارة إلى شيوع عدم قراء تها في مطالع السور) . أضف إلى ذلك، أن سيرة المسلمين جرت دوماً على قراءة البسملة في مطالع السور لدى تلاوة القرآن، وثبت بالتواتر قراءة النبي لها، وكيف يمكن أن تكون أجنبية عن القرآن والنبي والمسلمون يواظبون على قراءتها لدى تلاوتهم القرآن؟!

وأمّا ما ذهب إليه بعضهم من احتال أنّ البسملة آية مستقلّة وليست جزءً من سور القرآن، فهو احتال واوٍ ضعيف، لأنّ مفهوم البسملة يشعر ببداية العمل، ولا يفصح عن معنى منفصل مستقل.

وفي اعتقادنا أنّ الإصرار علىٰ فصل البسملة عن السور تعصّب لا مبرر له، ولا ينهض عليه دليل، في حين أنّ مضمونها مسفر عن أنّها بداية لما بعدها من الأبحاث.

يبق إيراد واحد، هو أنّ البسملة لا تحتسب في عدّ آيات سور القرآن (عدا بسملة سورة الحمد)، بل يبدأ العدّ من الآية التالية للبسملة.

والجواب على ذلك ما ذكره (الفخر الرازي) في تفسيره الكبير، إذ قال: لا يمنع أن تكون البسملة لوحدها آية في سورة الحمد، وأن تكون جزءً من الآية الأولى في سائر سور القرآن (أي أنّ مطلع سورة الكوثر مثلاً: بسم الله الرحمن الرحيم إنّا أعطيناك الكوثر) يعتبر كلّه آية واحدة.

والمسألة \_علىٰ أيّ حال \_واضحة إلى درجة كبيرة حتى روي: أنَّ مُعَاوِيَةَ صَلَّىٰ بِالنَّاسِ

١. أصول الكافي، ج ٣، ص ٣١٢؛ ووسائل الشيعة، ج ٦، ص ٥٨، ح ٣٤٠.

۲. الإتقان، ج ۱، ص ۱۳۲؛ وسنن دارقطنی، ج ۱، ص ۳۱۱.

٣. السنن الكبرى، ج ٢، ص ٥٠ (بتفاوت يسير)؛ وفتح القدير، ج ١، ص ١٨.

في فَتْرَةِ حُكُومَتِهِ فَلَمْ يَقْرَأُ ٱلْبِسْمَلَةَ، فَصَاحَ جَمْعٌ مِنَ الْمُهاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ بَعْدَ الطَّلاَةِ: أَسَرَقْتَ أَمْ نسِيتَ؟ \.

#### ٢\_ لفظ المِلالة مِامع لصفاته تعالى

كلمة (اسم) أول ما تطالعنا في البسملة من كلمات، وهو في رأي علماء اللغة من (السموّ) على وزن (العُلوّ)، ومعناه الإرتفاع، ويفهم أنّ الشيء بعد التسمية يخرج من مرحلة الخفاء إلى مرحلة البروز والظهور والرقي، أو أنّه يرتفع بالتسمية عن مرحلة الإهمال ويكتسب المعنى والعلو<sup>٢</sup>.

بعد كلمة الاسم نلتقي بكلمة (الله) وهي أشمل أسهاء ربّ العالمين فكل إسم ورد لله في القرآن الكريم وسائر المصادر الإسلامية يشير إلى جانب معين من صفات الله. والاسم الوحيد الجامع لكل الصفات والكمالات الإلهيّة أو الجامع لكل صفات الجلال والجمال هو (الله).

ولذلك اعتبرت بقية الإسهاء صفات لكلمة (الله) مثل: (الغفور) و(الرحيم) و(السميع) و(العليم) و(البصير) و(الرزاق) و(ذو القوّة) و(المتين) و(الخالق) و(البارئ) و(المصوّر).

كلمة (الله) هي وحدها الجامعة، ومن هنا اتّخذت هذه الكلمة صفات عديدة في آية كريمة واحدة، حيث يقول تعالى: ﴿هو الله الذي لا إله إلا هو العلك القدّوس السّلام العومن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر﴾ ٢.

أحد شواهد جامعية هذا الاسم أنّ الإيمان والتوحيد لا يمكن إعلانه إلّا بعبارة (لا إله إلّا الله)، وعبارة (لا إله إلّا الله الله)، وعبارة (لا إله إلّا القادِر... أو إلّا الخالِق... أو إلّا الرَّزَّاق) لا تني بالغرض، ولهذا السبب يشار في الأديان الأخرى إلى معبود المسلمين باسم (الله) فهذه التسمية الشاملة خاصّة بالمسلمين.

١. السنن الكبرى، ج ٢، ص ٤٩؛ والحاكم في المستدرك، ج ١، ص ٢٣٣.

٢. ذهب بعضهم إلى أنّ «الاسم» من «السمة» على وزن «الهبة» من مادة «وسم» أي وضع علامة. لأنّ الاسم علامة المعنى. ولكن أكثر علماء اللغة رفضوا هذا الإشتقاق، لأنّه من الواضح أنّ الجذور الأصلية للكلمة تظهر عند الجمع والتصغير في الجمع والتصغير (كما تظهر في المثال الواوي عادة) فنقول في الجمع أسماء، في التصغير، سميّ، وسميّة فهو إذن ناقص واوي لا مثال واوي.

۲. الحشر، ۲۳.

#### ٣\_ الرَّممة الإلهيَّة المَاصَّة والعامَّة

المشهور بين جماعة من المفسّرين أنّ صفة (الرحمن) تشير إلى الرحمة الإلهيّة العامّة، وهي تشمل الأولياء والأعداء، والمؤمنين والكافرين، والمحسنين والمسيئين، فرحمته تعمّ المخلوقات، وخوان فضله ممدود أمام جميع الموجودات، وكلّ العباد يتمتعون بموهبة الحياة، وينالون حظهم من مائدة نعمه اللامتناهية، وهذه هي رحمته العامّة الشاملة لعالم الوجود كافة وما تسبّح فيه من كائنات.

وصفة (الرحيم) إشارة إلى رحمته الخاصّة بعباده الصالحين المطيعين، قــد اســتحقوها بإيمانهم وعملهم الصالح، وحُرِمَ منها المنحرفون والجرمون.

الأمر الذي يشير إلى هذا المعنى أن صفة (الرحمن) ذكرت بصورة مطلقة في القرآن الكريم ممّا يدل على عموميتها، لكن صفة (الرحيم) ذكرت أحياناً مقيّدة، لدلالتها الخاصّة، كقوله تعالى: ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ أوأحياناً أُخرى مطلقة كما في هذه السّورة.

وفي رواية عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق على قَالَ: «وَالله إِلٰهُ كُلِّ شَيْءٍ الرَّحْمُنُ بِجَمِيعِ خَلْقِهِ، الرَّحِيمُ بِالْمُؤْمِنِينَ خَاصَّةً» ٢.

من جهة أخرى، كلمة (الرحمن) اعتبروها صيغة مبالغة، ولذلك كانت دليلاً آخر على على على على على على على على على المومية رحمته. واعتبروا (الرحيم) صفة مشبّهة تدلّ على الدوام والثبات، وهسي خاصّة بالمؤمنين.

وثمة دليل آخر، هو إنّ (الرحمن) من الأسهاء الخاصّة بالله، ولا تستعمل لغيره، بيها (الرحيم) صفة تنسب لله ولعباده فالقرآن وصف بها الرّسول الكريم، حيث قال: ﴿مزيزُ مليه ها منتُم حريصَ عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم ﴾ ٣٠

وإلى هذا المعنى أشار الإمام الصادق للله ، فيما روي عنه: «اَلرَّحْمُنُ إِسْمٌ خَاصَّ بِصِفَةٍ عَامَّةٍ، وَالرَّحِيمُ عَامُّ بِصِفَةٍ خَاصَّةٍ» ٤.

١. الأحزاب، ٤٣.

٢. توحيد الصدوق، ومعاني الأخبار، نقلاً عن تفسير الميزان؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١١٤.

٣ التوبة، ١٢٨.

٤. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢١؛ ومصباح الكفعمي، ص ٣١٧.

ومع كل هذا، نجد كلمة (الرّحيم) تستعمل أحياناً كوصف عام، وهذا يعني أنّ التمــييز المذكور بين الكلمتين إنّا هو في جذور كل منهها، ولا يخلو من استثناء.

في دعاء عرفة \_ المنقول عن الحسين بن علي الله وردت عبارة: «يَا رَحْمُنَ الدُّنْـيِا وَالْآخِرَةِ وَرَحِيمَهُمَا».\

نختتم هذا الموضوع بحديث عميق المعنى، عن رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ للهِ عَزَّ وَجَلَّ مَائَةَ رَحْمَةٍ، وَإِنَّهُ أَنْزَلَ مِنْهَا وَاحِدَةً إِلَى الأَرْضِ، فَقَسَّمَهَا بَيْنَ خَلْقِهِ، بِهَا يَتَعَاطَغُونَ وَيَتَرَاحَمُونَ، وَأَخَّرَ يَسْعاً وَتِسْعِينَ لِنَفْسِهِ يَرْحَمُ بِهَا عِبَادَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» .

# ٤\_ لم لم ترد بقيّة صفات الله في البسملة؟

في البسملة ذكرت صفتان لله فقط هما: الرحمانية والرحيمية، فما هو السبب؟

الجواب يتضح لو عرفنا أنّ كل عمل ينبغي أن يبدأ بالإستمداد من صفة تعم آثــارها جميع الكون وتشمل كلّ الموجودات، وتنقذ المستغيثين في اللحظات الحساسة.

هذه حقيقة يوضّحها القرآن إذ يقول: ﴿ورحمتي وسعت كلّ شي؛ ﴾ "، ويقول على لسان حملة العرش: ﴿ربّنا وسعت كلّ شي؛ رحمة ﴾ ٤.

ومن جانب آخر نرى الأنبياء وأتباعهم يتوسّلون برحمة الله في المواقف الشديدة الحاسمة. فقوم موسى تضرّعوا إلى الله أن ينقذهم من تجبّر فرعون وظلمه، وتوسّلوا إليه برحمته فقالوا: ﴿ونجّنا برحمته فقالوا: ﴿ونجّنا برحمته )

وبشأن هود وقومه، يقول القرآن: ﴿فَانجِينَاهُ وَالَّذِينَ مِعِهُ بِرَحِمِةٍ مِنَّا﴾ .

من الطبيعي أنّنا ـ حين نتضرّع إلى الله \_ نناديه بصفات تتناسب مع تلك الحاجة، فعيسىٰ الله حين يطلب من الله مائدة من السهاء، يقول: ﴿اللّهمّ ربّنا لنزل علينا مائدة من السهاء.. ولرزقنا وأنت خير الرّلزقين﴾ ٧.

٨ أصول الكافي، ج ٢، ص ٥٥٧، ح ٦؛ ووسائل الشيعة، ج ٨، ص ٤١، ح ١٠٠٥٧.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢١؛ وتفسير الصافي، ج ١، ص ٨٢.

٣ الأعراف، ١٥٦.

٣. الأعراف، ٧٢.

۵. يونس، ۸٦.

٧. المائدة، ١١٤.

ونوح الله يدعو الله في حطّ رحاله: ﴿ وَبُ لَنَوْلَتِي مِنْوَلاً مِبَارَكا وَلَنْتَ خَيْرِ الْمَنْوَلِينَ ﴾ ` وزكريا نادى ربّه لدى طلب الولد الوارث قال: ﴿ وَبُ لا تَدْرِنِي فَرِدا وانْتَ خَيْرِ الولائين ﴾ ` للبدء بأيّ عمل ينبغي \_ إذن \_ أن نتوسّل برحمة الله الواسعة، رحمـته العامّة ورحمـته المناصّة، وهل هناك أنسب من هذه الصفة لتحقّق النجاح في الأعـال، وللـتغلب على المشاكل والصعاب؟!

والقوّة التي تستطيع أن تجذب القلوب نحو الله وتربطها به هي صفة الرحمة، إذ لها طابعها العام مثل قانون الجاذبية، ينبغي الاستفادة من صفة الرحمة هذه لتوثيق العرى بين المخلوقين والحالق.

المؤمنون الحقيقيّون يطهّرون قلوبهم بذكر البسملة في بداية كلّ عمل من كـل عـلقة وإرتباط، ويرتبطون بالله وحده ويستمدّون منه العون، ويتوسلون إليه برحمته التي وسعت كلّ شيء.

والبسملة أيضاً تعلّمنا أنّ أفعال الله تقوم أساساً على الرحمة، والعقاب له طابع استثنائي والبسملة أيضاً تعلّمنا أنّ أفعال الله تقوم أساساً على الرحمة، والعقاب له طابع استثنائي لا ينزل إلّا في ظروف خاصّة، كما نقرأ في الأدعية المروية عن آل بيت رسول الله: «يَا مَنْ سَبَقَتْ رَحْمَتُهُ غَضَبَهُ» ...

سَبَقَتْ رَحْمَتُهُ غَضَبَهُ \* ...

الجموعة البشرية السائرة على طريق الله ينبغي أن تقيم نظام حياتها على هذا الأساس أيضاً، وأن تقرن مواقفها بالرحمة والحبّة، وأن تترك العنف إلى المواضع الضرورية، ١١٣ سورة من مجموع ١١٤ سورة قرآنية تبدأ بالتأكيد على رحمة الله، وسورة التوبة وحدها تبدأ بإعلان الحرب والعنف بدل البسملة.

#### 8003

٢. الأنبياء، ٨٩.

١. العؤمنون، ٢٩.

# الحكندُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَكَلِينَ ۞

# التفسير

#### العالم مغمور في رممته:

بعد البسملة، أول واجبات العباد أن يستحضروا دوماً مبدأ عبالم الوجود، ونِسعَمه اللامتناهية، هذه النعم التي تحيطنا وتغمر وجودنا، وتهدينا إلى معرفة الله من جهة، وتدفعنا على طريق العبودية من جهة أخرى.

وعند ما نقول أن النعم تشكّل دافعاً ومحرّكاً على طريق العبودية، لأنّ الإنسان مفطور على البحث عن صاحب النعمة حينا تصله النعمة، ومفطور على أن يشكر المنعم على أنعامه. من هنا فان علماء الكلام (علماء العقائد) يتطرقون في بحوثهم الأولية لهذا العلم إلى «وجوب شكر المنعم» باعتباره أمراً فطرياً وعقلياً دافعاً إلى معرفة الله سبحانه.

وإِنّما قلنا إِنّ النعم تهدينا إلى معرفة الله، لأنّ أفضل طريق وأشمل سبيل لمعرفته سبحانه، دراسة أسرار الخليقة، وخاصّة ما يرتبط بوجود النعم في حياة الإنسان.

ممّا تقدم ابتدأت سورة الحمد بعبارة **﴿الحمد لله ربِّ العالمين﴾**.

ولفهم عمق هذه العبارة وعظمتها يلزمنا تـوضيح الفـرق بـين «الحـمد» و«المـدح» و«الشكر» والنتائج المترتبة على ذلك:

١- «الحمد» في اللغة: الثناء على عمل أو صفة طيبة مكتسبة عن اختيار، أي حينا يؤدي شخص عملاً طيباً عن وعي، أو يكتسب عن اختيار صفة تؤهله لأعمال الخير فإنّنا نحمده ونثني عليه.

و «المدح» هو الثناء بشكل عام، سواء كان لأمر اختياري أو غير اختياري، كمدحنا جوهرة ثمينة جميلة. ومفهوم المدح عام، بينها مفهوم الحمد خاص. أمّا مفهوم «الشكر» فأخصّ من الاثنين، ويقتصر على ما نبديه تجاه نعمة تغدق علينا من منعم عن اختيار <sup>١</sup>.

ولو علمنا أنّ الألف واللام في (الحمد) هي لاستغراق الجنس، لعلمنا أنّ كل حمد وثناء يختص بالله سبحانه دون سواه.

ثناؤنا على الآخرين ينطلق من ثنائنا عليه تعالى، لأنّ مواهب الواهبين كالأنبياء في هدايتهم للبشر، والمعلمين في تعليمهم، والكرماء في بذلهم وعطائهم، والأطباء في علاجهم للمرضى وتطبيبهم للمصابين، إنّا هي في الأصل من ذاته المقدّسة. وبعبارة أخرى: حمد هؤلاء هو حمد لله، والثناء عليهم ثناء على الله تعالى.

وهكذا الشمس حين تغدق علينا بأشعتها، والسحب بأمطارها، والأرض ببركاتها، كلّ ذلك منه سبحانه، ولذلك فكلّ الحمد له.

وبكلمة أخرى: جملة ﴿العمد الله ربّ العالمين﴾ إشارة إلى توحيد الذات، والصفات، والأفعال (تأمّل بدقة).

٣ـ وصف (الله) بأنّه (رَبّ الْعَالَمين) هو من قبيل ذكر الدليل بعد ذكر إلادعاء، وكأنّ سائلاً يقول: لم كان الحمد لله؟ فيأتى الجواب: لأنّه (رب العالمين).

وفي موقع آخر يقول القرآن عن الباري سبحانه: ﴿ اللَّذِي أَحَسَىٰ كُلُّ شَيِ خَلَقَه ... ﴾ ٢. ويقول أيضاً: ﴿ وها من دليَّةٍ فَي الأرض إلاّ على الله رزقها ﴾ ٣.

٣\_ يستفاد من (الحمد) أنّ الله سبحانه واهب النعم عن إرادة واختيار، خلافاً لأولئك القائلين إنّ الله تعالى مجبر على أن يفيض بالعطاء كالشمس!!

٤\_ جدير بالذكر أن الحمد ليس بداية كل عمل فحسب، بل هو نهاية كل عمل أيضاً كها يعلمنا القرآن.

يقول سبحانه عن أهل الجنّة: ﴿ دمواهم فيها سبحانك اللّهم وتحيّتهم فيها سلام وآخر دمواهم أن الحمد لله ربّ العالمين ﴾ ٤.

إلشكر، من وجهة نظر أخرى أوسع إطاراً، لأنّ الشكر يؤدّي بالقول أحياناً وبالعمل أخرى. أمّـا الحـمد والمدح فبالقول غالباً.

ه أمّا كلمة «ربّ» فني الأصل بمعنى مالك وصاحب الشيء الذي يهم بتربيته وأصلاحه. وكلمة «ربيبة» وهي بنت الزوجة، ومأخوذة من هذا المفهوم للكلمة. لأنّ الربيبة تعيش تحت رعاية زوج أمّها.

والكلمة بلفظها المطلق تعني ربّ العالمين، وإذا أطلقت على غير الله لزم أن تضاف، كأن نقول: ربّ الدار، وربّ السفينة <sup>١</sup>.

وذكر صاحب تفسير (مجمع البيان) معنى آخر للرب، وهو السيد المطاع، ولكن لا يبعد أن يعود المعنيان إلى أصل واحد <sup>٢</sup>.

٦-كلمة «عالمين» جمع «عالم»، والعالم: مجموعة من الموجودات المختلفة ذات صفات مشتركة، أو ذات زمان ومكان مشتركين، كأن نقول: عالم الإنسان، وعالم الحيوان، وعالم النبات، أو نقول عالم الشرق وعالم الغرب، وعالم اليوم، وعالم الأمس، فكلمة العالم وحدها تتضمن معنى الجمع، وحين تجمع بصيغة «عالمين»، فيقصد منها كل مجموعات هذا العالم.

ويلفت النظر هنا أن كلمة عالم جُمعت هنا جمعاً مذكراً سالماً، ونعرف أنّ جمع المذكر السالم يستعمل في العاقل عادة، ومن هنا ذهب بعض المفسرين إلى أنّ كلمة «عالمين» إشارة إلى المحموعات العاقلة في الكون كالبشر، والملائكة، والجن، ولكن قد يكون هذا الاستعمال للتغليب، أي لتغليب الجموعات العاقلة على غير العاقلة.

٧ يقول صاحب المنار: (ويؤثر عن جدنا الإمام جعفر الصادق عليه أنّ المراد بـ (العالمين)
 النّاس فقط) ٤٣.

ثم يضيف: وقد وردت كلمة (العالمين) في القرآن الكريم أيضاً بهذا المعنى كقوله: ﴿لِيكُونَ لِلعَالَمِينَ نَدْيِراً﴾ ٥.

ولكن، لو استعرضنا مواضع استعمال (عالمين) في القرآن، لرأينا أنَّ هذه الكلمة وردت

١. قاموس اللغة، ومفردات الراغب، وتفسير مجمع البيان، وتفسير البيان.

٢. لابد من الإلتفات إلى أنّ «رب» من مادة «ربب»، لا من «ربو»، أي إنّه مضاعف لا ناقص.

٣. تفسير المنار، ج ١، ص ٥١.

٤. مفردات راغب، مادة «علم»؛ وتاج العروس، ج ٨، ص ٤٠٧، مادة «علم».

٥. الفرقان، ١.

في كثير من الآيات بمعنى بني الإنسان، بينا وردت في مواضع أخرى بمعنى أوسع يشمل البشر وسائر موجودات الكون الأخرى، كقوله تعالى: ﴿ قُللَّه الحمد ربِّ السَّماولت وربِّ الأرض ربِّ السالمين ﴾ وكقوله سبحانه: ﴿قَالَ قُرمُونَ وَمَا ربُّ العالمين قَالَ ربُّ السَّماولت والأرض وما ينهما ﴾ ٢.

وعن الإمام على بن أبي طالب عليه في تفسير (ربّ العالمين) قال: «رَبُّ الْـعَالَمِينَ هُــمُ الْجَمَاعَاتُ مِنْ كُلِّ مَخْلُوقٍ مِنَ الْجَمَادَاتِ وَالْحَيْوَانَاتِ» ".

كلمة عالمين يمكن فهمها في إطارها الكوني الأوسع، ويمكن فهمها في إطار عالم (الإنسان) - كما ورد في رواية الإمام زين العابدين الله الكائن البشري أشرف الخلوقات، ولأن الإنسان هو الهدف الأساس من هذه المجموعة الكبرى وليس بين الفهمين أي تناقض.

٨ جدير بالذكر أن هناك من قسم العالم إلى: عالم صغير وعالم كبير، والمقصود من العالم الصغير هو الإنسان، لأنه لوحده ينطوي على مجموعة من نفس القوى المستحكمة في هذا الكون الفسيح، والإنسان ـ في الواقع ـ عينة مصغرة لكل هذا العالم.

الذي دعانا إلى التوسّع في مفهوم كلمة (العالم) هو أنّ عبارة «ربّ العالمين» جاءت وكأنّها دليل على عبارة (الحمد لله)، أي أننا نقول في سورة الفاتحة: إنّ الحمد مختص بالله تعالى لأنّه صاحب كلّ كهال ونعمة وموهبة في العالم.

#### بحثان

#### ١\_ رفض الآلهة

شهد التاريخ البشري ألوان الانحرافات عن خط التوحيد، والصفة البارزة في هذه الانحرافات هو الاعتقاد بوجود آلهة متعددة لهذا العالم، وفكرة التعدّد انطلقت من ضيق نظرة أصحابها الذين راحوا يعيّنون لكل جانب من جوانب الكون والحياة إلهاً، وكأن ربوبيّة العالمين لا يمكن إناطتها بمصدر واحد!! وراحت بعض الأمم تصنع الآلهة لأمور جزئية كالحب والعقل والتجارة والحرب والصيد.

٢ الشعراء، ٢٣ و٢٤.

١. الجاثية، ٣٦.

٣ تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ١٧؛ وبحارالانوار، ج ٨٩. ص ٢٢٤؛ وعيون اخبار الرضا، ج ٢، ص ٢٥٤.

اليونانيّون مثلاً كانوا يعبدون اثنتي عشرة آلهةً وضعوها علىٰ قمة (أولمپ) وكل واحدة منها تمثل جانباً من صفات البشر!! <sup>١</sup>.

والكلدانيّون اعتقدوا بإله الماء وإله القمر وإله الشمس وإله الزهرة، وأطلقوا علىٰ كل واحد منها اسماً معيّناً، واتخذوا فوق ذلك «مردوخ» إلهاً أكبر لهم.

والروم تعددت آلهتهم أيضاً، وراج سوق الشرك عندهم أكثر من أية أمّة أخرى. فقد قسموا الآلهة إلى مجموعتين: آلهة الأسرة وآلهة الحكومة، ولم يكونوا يكنون ولاءً لآلهـة الحكومة، (لعدم إرتياحهم من حكومتهم!).

وقد ورد في التاريخ أن الروم اتخذوا لهم ثلاثين ألف إلهاً حتى قال أحد رجالهم مازحاً: إنّ عدد الهتنا من الكثرة إلى درجة أنّها أكثر من المارّة في الأزقة والطرقات، وكلّ واحد منها لمظهر من مظاهر الكون المشهودة، مثل إله الزراعة، وإله المطبخ، وإله مستودع الطعام، وإله البيت، وإله النار، وإله الفاكهة، وإله الحصاد، وإله شجرة العنب، وإله الغابة، وإله الحريق، وإله بوابة روما، وإله بيت النار ".

وللخلاصة، أن البشرية كانت غارقة في وحل الخرافات كما أنّها تعاني الآن أيضاً من ذلك الموروث السقيم.

وفي عصر نزول القرآن كان في الجزيرة العربية وفي كثير من مناطق العالم، آلهة تعبد من دون الله. كما كانت عبادة الأفراد رائجة، وإلى ذلك يشير القرآن في خطابه لليهود والنصارى إذ يقول: ﴿ لِتُخدُول أَحبارهم ورهبائهم لرباباً من دون الله ﴾ ٣.

بعبارة موجزة، حين تنحرف البشرية عن خط التوحيد، وتتورط في شراك الخرافات وفخاخ الأوهام، فمضافاً إلى أنّها تساهم في تغريب العقل وانحطاط الفكر، تؤدّي الى تشتت المجتمع وتعمل على تمزيقه.

خط التوحيد الذي دعا إليه الأنبياء يتميز بنبذ الآلهة المتعددة، وهداية البشرية نحو الإله الواحد الاحد، وإنطلاقاً من هذه الأهميّة القصوى للقضاء على الآلهة المتعددة جاء التأكيد القرآني بعد آية البسملة بقوله: ﴿العجد لله ربّ العالمين﴾.

۲. تاریخ «آلبرماله»، ج ۱، الفصل ٤.

١. أعلام القرآن، ص ٢٠٢.

وبهذا يرسم القرآن الكريم خط البطلان على جميع الآلهة المزيفة وارباب النوع ويلتي بها في وادي العدم مكانها الاوّلي، ويغرس محلّها أزهار التوحيد والإتحاد.

هذا التأكيد يتلوه الإنسان المسلم عشر مرات في صلواته اليومية ـعلى الأقل ـ لتترسخ فكرة التوحيد، وفكرة رفض ربوبيّة كل الأرباب والآلهة، غير ربوبيّة الله ربّ العالمين.

#### ٢\_ ربوبية الله طريق لمعرفة الله

كلمة (الربّ)، وإن كانت تعني في الأصل المالك والصاحب، تتضمن معنى الصــاحب المتعهّد بالتربية.

إمعان النظر في المسيرة التكاملية للموجودات الحيّة، وفي التغييرات والتحولات التي تجري في عالم الجهاد، وفي الظروف التي تتوفّر لتربية الموجودات، وفي تفاصيل هذه الحركات والعمليات، هو أفضل طريق لمعرفة الله، والتنسيق اللاإرادي بين أعضاء جسدنا هو نموذج حيّ لذلك.

لو واجهنا في حياتنا \_ مثلاً \_ حادثة هامّة تتطلب منّا أن ننهض أمامها بقوة وحزم، فإنّ أوامر منسّقة تصدر خلال لحظة قصيرة إلى جميع أجزاء جسدنا بشكل لا إرادي، وبسرعة خاطفة يشتد ضربان قلبنا وتنفسنا، وتستجهز كل قوانا، وتستدفق المواد الغذائية والأوكسجين \_ المحمولة عن طريق الدم \_ إلى جميع الخلايا، وتتأهب الأعصاب والعضلات للعمل والحركة السريعة، وترتفع قدرة تحمّل الإنسان للمتاعب والآلام، وينعادر النوم العيون، ويزول التعب من الأعضاء، ويزول الإحساس بالجوع.

من الذي أوجد هذا التنسيق العجيب في هذه اللحظة الحساسة، وبهذه السرعة، بـين جميع أجزاء وجود الإنسان؟ هل هذه العناية والتربية ممكنة من غير الله العالم القادر؟!

آيات القرآن الكريم تكثر من عرض نماذج لهذه التربية الإلهيّة، سنتعرض لها في مكانها إن شاء الله تعالى، وكل واحدة منها دليل واضح علىٰ معرفة الله.

# ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيسِمِ ۞

## التفسير

معنى (اَلرَّ عُمْن) و(الرَّحِيم) وإتساع مفهومها والفرق بينها، شرحناه في تفسير البسملة، ولا حاجة إلى التكرار، وما نضيفه هنا هو أنّ هاتين الصفتين تتكرران في البسملة والحمد، «والملتزمون» بذكر البسملة في السّورة بعد الحمد يكررون هاتين الصفتين في صلواتهم اليومية الواجبة ثلاثين مرّة، وبذلك يصفون الله برحمته ستين مرّة يومياً.

وهذا في الواقع درس لكل جماعة بشرية سائرة على طريق الله، وتوّاقة للتخلق بأخلاق الله، أنّه درس يبعد البشرية عن تلك الحالات التي شهدها تاريخ الرق في ظل القياصرة والأكاسرة والفراعنة.

القرآن يركز على علاقة الرحمة والرأفة بين ربّ العباد والعباد، حيث يـقول: ﴿قـل يـا مبادي الّذين أسرقوا على لنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذّنوب جميعا ﴾ أ.

هذه العلاقة نستحضرها مرات يومياً إذ نقول: ﴿الرَّحَمَٰنُ الرَّحِيمِ﴾، لنربيّ أنفسنا تربية صحيحة في علاقتنا بالله، وفي علاقتنا بأبناء جنسنا.

8003

# مَنْ لِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞

## التفسير

## الرّكيزة الثّانية: الإيمان بيوم القيامة

هذه الآية تلفت الأنظار إلى أصل هام آخر من أصول الإسلام، هو يوم القيامة: ﴿هَالَكَ مِوهِم لِلدِّينَ﴾، وبذلك يكتمل محور المبدأ والمعاد، الذي يعتبر أساس كل إصلاح أخلاقي واجتاعي في وجود الإنسان.

تعبير (مَالِكِ) يوحي بسيطرة الله التامة وهيمنته المستحكمة على كل شيء وعلى كل فرد في ذلك اليوم، حيث تحضر البشرية في تلك المحكمة الكبرى للحساب، وتقف أمام مالكها الحقيقي للحساب، وترى كل ما فعلته وقالته، بل وحتى ما فكرت به، حاضراً، فلا يضيع أي شيء \_مها صغر \_ولا يُنسى، والإنسانُ \_وحده \_ يحمل أعباء نتائج أعاله، بل نتائج كل سنة استنها في الأرض أو مشروع أقامه.

مالكية الله في ذلك اليوم دون شك ليست ملكية اعتبارية، نظير ملكيتنا للأشياء في هذا العالم. ملكيتنا هذه عقد يبرم بموجب تعامل ووثائق، وينفسخ بموجب تعامل آخر ووثائق أخرى. لكن ملكية الله لعالم الكون ملكية حقيقية، تتمثل في إرتباط الموجودات إرتباطاً خاصاً بالله، ولو انقطع هذا الإرتباط لحظة لزالت الموجودات تماماً مثل زوال النور من المصابيح الكهربائية، حين ينقطع اتصالها بالمولد الكهربائي.

بعبارة أخرى: مالكية الله نتيجة خالقيته وربوبيّته. فالذي خلق الموجودات ورعاها وربّاها، وأفاض عليها الوجود لحظة بلحظة، هو المالك الحقيق للموجودات.

نستطيع أن نرى نموذجاً مصغراً للمالكية الحقيقية، في مالكيتنا لأعضاء بدننا، نحن نملك ما في جسدنا من عين وأذن وقلب وأعصاب، لا بالمعنى الاعتباري للملكية، بل بنوع من المعنى الحقيق القائم على أساس الإرتباط والإحاطة.

وقد يسأل سائل فيقول: لماذا وصفنا الله بأنه ﴿ هَالَكُ يَوْمُ الدِّينَ ﴾ بينها هو مالك الكون كله؟

والجواب هو أنّ الله مالك لعالم الدنيا والآخرة، لكن مالكيته ليوم القيامة أبرز وأظهر، لأنّ الإرتباطات المادية والملكيات الاعتبارية تتلاشى كلها في ذلك اليوم، وحتى الشفاعة لا تتم يومئذٍ إلّا بأمر الله: ﴿يوم لا تحلك نفسَ لنفسِ شيئا والآفريؤهئذِ لله ﴾ أ.

بتعبير آخر: قد يسارع الإنسان في هذه الدنيا لمساعدة إنسان آخر، ويدافع عنه بلسانه، ويحميه بأمواله، وينصره بقدرته وأفراده، وقد يشمله بحايته من خلال مشاريع ومخططات مختلفة، لكن هذه الألوان من المساعدات غير موجودة في ذلك اليوم، من هنا حين يوجه هذا السؤال إلى البشر: ﴿ لعن العلك اليوم ﴾ يجيبون: ﴿ لله الواحد القهّار ﴾ آ

الإيمان بيوم القيامة، وبتلك المحكمة الإلهيّة الكبرى التي يخضع فيها كل شيء للإحصاء الدقيق، له الأثر الكبير في ضبط الإنسان أمام الزلّات، ووقايته من السقوط في المنحدرات، وأحد أسباب قدرة الصلاة على النهي عن الفحشاء والمنكر هو أنّها تذكّر الإنسان بالمبدأ المطلّع على حركاته وسكناته وتذكّره أيضاً بمحكمة العدل الإلهي الكبرى.

التركيز على مالكية الله ليوم القيامة يقارع من جهة أخرى معتقدات المشركين ومنكري المعاد، لأنّ الإيمان بالله عقيدة فطرية عامّة، حتى لدى مشركي العصر الجاهلي، وهذا سا يوضحه القرآن إذ يقول: ﴿ولئن سألتهم من خلق الشماوات والآزفن ليقولنَّ الله والنه الإيمان بالمعاد ليس كذلك، فهؤلاء المشركون كانوا يواجهون مسألة المعاد بعناد واستهزاء ولجاج: ﴿وقال الّذين معرواهل ندلكم على رجل ينبّنكم إذا مزّقتم كلَّ ممزّق لِنكم لفي خلق جديد افترى على الله محدًا أم به جنّة ﴾ ٤.

وروي عن على بن الحسين السجاد لله «أنَّه كَانَ إذا قَرَأَ ﴿ مَالِكَ يُومِ الدِّينَ ﴾ يُكَرُّرُهَا حَتَّى يَكُودُ أَنْ يَمُوتَ » ٥.

مُّ يَخِيَّ بَيْنَ الْهِجُولُ فَأَنِّ الْعُجْرَةُ مُوْسَيَّسُتُهُ لِيَسَيِّدُ لِلْهِجُولُ فِي الْمُعْرِقُ الْعُجْرِةِ مُوْسَيِّسَتُهُ لِيَسِيِّدُ لِلْهِ الْمُعْرِقِينَ الْمُلِينِيِّةِ لِلْمُنْسِيِّةِ لِلْمُنْسِيِّةِ لِلْمُنْسِ

٢. المؤمن، ١٦.

١. الانقطار، ١٩.

الشبهرستان تأششت ستنة ١٧٦٠م - ١٩٤١م صَعَرالڪاظِية - العِراق

٣. لقمان، ٢٥؛ والزمر، ٣٨؛ والعنكبوت، ٦١؛ والزّخرف، ٩.

٤. سبأ، ٧ و ٨

٥. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ١٩؛ وأصول الكافي، ج ٢، ص ٢٠٦، ح ١٣.

أما تعبير ﴿ يوم الدِّينَ ﴾ ، فحيثا ورد في القرآن يعني يوم القيامة ، وتكرر ذلك في أكثر من عشرة مواضع من كتاب الله العزيز ، وفي الآيات ١٧ و ١٨ و ١٩ من سورة الإنفطار ورد هذا المعنى بصراحة .

وأمّا سبب تسمية هذا اليوم بيوم الدين، فلأن يوم القيامة يوم الجزاء، و(الدين) في اللغة (الجزاء)، والجزاء أبرز مظاهر القيامة، فني ذلك اليوم تُكشف السرائر ويُحاسب النّاس عمّا فعلوه بدقة، ويرى كل فرد جزاء ما عمله صالحاً أم طالحاً.

وفي حديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق عليه يقول: «يَوْمُ الدِّينِ هُوَ يَوْمُ الْحِسَابِ» (والدين) استناداً إلى هذه الرواية يعني (الحساب)، وقد يكون هذا التعبير من قبيل ذكر العلّة وإرادة المعلول. لأنّ الحساب دوماً مقدمة للجزاء.

من المفسّرين من يعتقد أنّ سبب تسمية ﴿ يُومُ الدِّينَ ﴾ يعود إلى أنّ كل إنسان يـوم القيامة يُجازى إزاء دينه ومعتقده. لكن المعنى الأول (اَلْحِسَابُ وَالْجَزَاءُ) يـبدو أقـرب إلى الصحة.

#### 8003

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٨٢، ص ٥١ و ٥٤.

# إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞

# التفسير

#### الإنسان بين يدي الله:

في هذه الآية يتغير لحن السّورة، إذ يبدأ فيها دعاء العبد لربّه والتضرّع إليه، الآيات السابقة دارت حول حمد الله والثناء عليه، والإقرار بالإيمان والإعتراف بيوم القيامة، وفي هذه الآية يستشعر الإنسان بعد رسوخ أساس العقيدة ومعرفة الله في نفسه حضوره بين يدي الله... يخاطبه ويناجيه، يتحدث إليه أولاً عن تعبّده، ثم يستمد العون منه وحده دون سواه: ﴿لِيّاك نعبد ولِيّاك نستعين ﴾.

بعبارة أخرى: عندما تتعمق مفاهيم الآيات السابقة في وجود الإنسان، وتتنوّر روحه بنور ربّ العالمين، ويدرك رحمة الله العامّة والخاصّة، ومالكيته ليوم الجزاء، يكتمل الإنسان في جانبه العقائدي، وهذه العقيدة التوحيدية العميقة، ذات عطاء يستمثّل أوّلاً: في تسربية الإنسان العبد الخالص لله، المتحرر من العبودية للآلهة الخشبية والبشرية والشهوية، ويتجلّى ثانياً: في الإستمداد من ذات الله تبارك وتعالى.

الآيات السابقة تحدثت في الحقيقة عن توحيد الذات والصفات، وهذه الآية تتحدّث عن توحيد العبادة وتوحيد الأفعال.

توحيد العبادة: يعني الإعتراف بأن الله سبحانه هو وحده اللائـق بـالعبادة والطـاعة والخضوع، وبالتشريع دون سواه، كما يعني تجنب أيّ نوع من العبودية والتسليم لغير ذاته المقدسة.

وتوحيد الأفعال: هو الإيمان بأنَّ الله هو المؤثَّر الحقيقي في العالم (لاَ مُؤَثِّرَ فِي الْوُجُودِ إلَّا

الله) . وهذا لا يعني إنكار عالم الأسباب، وتجاهل المسببات، بل يعني الإيمان بأن تأثير الأسباب، إنّما كان بأمر الله، فالله سبحانه هو الذي يمنح النار خاصية الإحراق، والشمس خاصية الإنارة، والماء خاصية الإحياء.

غمرة هذا الاعتقاد أنّ الإنسان يصبح معتمداً على (الله) دون سواه، ويسرى أنّ الله هـو القادر العظيم فقط، ويرى ما سواه شبحاً لا حول له ولا قوّة، وهو وحده سبحانه اللائق بالإتكال والاعتماد عليه في كل الأمور.

هذا التفكير يحرر الإنسان من الإنشداد إلى أيّ موجود من الموجودات، ويربطه بالله وحده، وحتى لو تحرك هذا الإنسان في دائرة استنطاق عالم الأسباب، فإنّما يتحرّك بأمر الله تعالى، ليرى فيها تجلّى قدرة الله، وهو «مُسَبِّبُ الأسْبَابِ». أ

هذا المعتقد يسمو بروح الإنسان ويوسّع آفاق فكره، ليرتبط بالأبدية واللانهاية، ويحرر الكائن البشري من الأُطر الضيقة الهابطة.

#### بحوث

#### ١\_ هو المستعان ومده

تقدم المفعول على الفاعل يفيد الحصر ـكما يذكر أصحاب اللغة ـ وتقدم «إيّاك» على «نَعْبُدُ» يدلّ على الحصر، أي أنّنا نعبدك دون سواك، ونتيجة هذا الحصر، هو توحيد العبادة وتوحيد الأفعال.

نعم، نحن محتاجون إلى عونه حتى في العبودية والطاعة، ولذلك ينبغي أن نستعين به في ذلك أيضاً، كي لا تتسرب إلى أنفسنا أوهام العجب والرياء وأمثالها من الانحراف ات التي تجهض عبوديتنا.

بعبارة أخرى: حين نقول ﴿ لِيَّاكَ تَعبد ﴾ فان هذه الجملة يشم منها رائحة الاستقلالية، لذلك نتبعها مباشرة بعبارة ﴿ لِيَّاكَ نستعين ﴾ ، كي نجسّم حالة الأمر بين الأمرين (لاَ جَبْرُ وَلا تَقُويض)، في عباداتنا، ومن ثمّ في كل أعهالنا.

۱. بحارالانوار، ج ٥، ص ١٥١.

# ٢۔ استعمال صيغ الممع في تعبير الآيات

كلمة «نَعْبُدُ» و«نَسْتَعِينُ» بصيغة الجمع تشير إلى أن العبادة ـخاصّة الصلاة ـ تقوم على أساس الجمع والجماعة، وعلى العبد أن يستشعر وجوده ضمن الجمع والجماعة، حتى حين يقف متضرّعاً بين يدي الله، فما بالك في المجالات الأخرى!

وهذا الاتجاه في العبادة يعني رفض الإسلام لكل ألوان الفردية والإنعزال.

الصلاة خاصّة \_ابتداء من إذانها وإقامتها حتى تسليمها \_ تدل على أنّ هذه العبادة هي في الأصل ذات جانب اجتاعي، أي أنّها ينبغي أن تؤدّى بشكل جماعة. صحيح أنّ الصلاة فرادى صحيحة في الإسلام، لكن العبادة الفردية ذات طابع فرعي ثانوي.

# ٣\_ الاستعانة به في كل الأمور

يواجه الإنسان في مسيرته التكاملية قوى مضادة داخلية (في نفسه)، وخارجية (في مجتمعه)، ويحتاج في مقاومة هذه القوى المضادة إلى العون والمساعدة، ومن هنا يلزم على الإنسان عندما ينهض صباحاً أن يكرر عبارة ﴿لِيَاك تحبد وليَّاك تستعين ﴾ ليعترف بعبوديته لله سبحانه، وليستمد العون منه في مسيرته الطويلة الشاقة، وعندما يجنّ عليه الليل لا يستسلم للرقاد إلا بعد تكرار هذه العبارة أيضاً، والإنسان المستعين حقاً، هو الذي تتضاءل أمام عينيه كلّ القوى المتجبّرة المتغطرسة، وكل الجواذب المادية الخادعة، وذلك ما لا يكون إلاّ حينا يرتفع الإنسان إلى مستوى القول: ﴿لِنَّ صلاتي ونسكي ومحياي ومحاتي لله ربّ العالمين ﴾ (بالعالمين )

8003

# آهٰدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيعَ ۞

# التفسير

#### السير علىٰ الصراط المستقيم:

بعد أن يقر الإنسان بالتسليم لربّ العالمين، ويرتفع إلى مستوى العبودية لله والإستعانة به تعالى، يتقدّم هذا العبد بأول طلب من بارئه، وهو الهداية إلى الطريق المستقيم، طريق الطهر والخير، طريق العدل والإحسان، طريق الإيمان والعمل الصالح، ليهبه الله نعمة الهداية كما وهبه جميع النعم الأخرى.

الإنسان في هذه المرحلة مؤمن طبعاً وعارف بربّه، لكنه معرّض دوماً بسبب العوامل المضادة إلى سلب هذه النعمة والانحراف عن الصراط المستقيم، من هناكان عليه لزاماً أن يكرر عشر مرات في اليوم على الأقل طلبه من الله أن يقيه العثرات والانحرافات.

أضف إلى ما تقدم أنّ الصراط المستقيم هو دين الله، وله مراتب ودرجات لايستوي في طيّها جميع النّاس، ومهما سما الإنسان في مراتبه، فثمّة مراتب أخرى أبعد وأرقى، والإنسان المؤمن توّاق دوماً إلى السير الحثيث على هذا السلّم الإرتقائي، وعليه أن يستمد العون من الله في ذلك.

ثمّة سؤال يتبادر إلى الإذهان عن سبب طلبنا من الله الهداية إلى الصراط المستقيم، تُرى هل نحن ضالون كي نحتاج إلى هذه الهداية؟ وكيف يصدر مثل هذا الأمر عن المعصومين وهم نموذج الإنسان الكامل؟!

وفي الجواب نقول:

أَوْلاً: الإنسان معرض في كل لحظة إلى خطر التعثر والانحراف عن مسير الهداية \_كها أشرنا إلى ذلك \_ولهذا كان على الإنسان تفويض أمره إلى الله، والإستمداد منه في تثبيت قدمه على الصراط المستقيم.

ينبغي أن نتذكر دائماً أن نعمة الوجود وجميع المواهب الإلهيّة، تصلنا من المبدأ العظيم تعالى لحظة بلحظة. وذكرنا من قبل أننا وجميع الموجودات (بلحاظ معين) مثل مصابيح كهربائية، النور المستمر في هذه المصابيح يعود إلى وصول الطاقة إليها من المولد الكهربائي باستمرار، فهذا المولّد ينتج كل لحظة طاقة جديدة ويسرسلها عن طريق الأسلاك إلى المصابيح لتتحول إلى نور.

وجودنا يشبه نور هذه المصابيح، هذا الوجود، وإن بدا ممتداً مستمراً، هو في الحــقيقة وجود متجدّد يصلنا باستمرار من مصدر الوجود الخالق الفيّاض.

هذا التجدّد المستمر في الوجود، يتطلب باستمرار هداية جديدة، فلو حدث خلل في الأسلاك المعنوية التي تربطنا بالله، كالظلم والاثم و... فإنّ إرتباطنا بمنبع الهداية سوف ينقطع، وتزيغ أقدامنا فوراً عن الصراط المستقيم.

نحن نتضرٌع إلى الله في صلواتنا أن لا يعتري إرتباطنا به مثل هذا الخلل، وأن نبق ثابتين علىٰ الصراط المستقيم.

ثانياً الهداية هي السير على طريق التكامل، حيث يقطع فيه الإنسان تدريجياً مراحل النقصان ليصل إلى المراحل العليا، وطريق التكامل -كها هو معلوم -غير محدود، وهمو مستمر إلى اللانهاية.

ممّا تقدّم نفهم سبب تضرّع حتى الأنبياء والأثمّة المَيّلة لله تعالى ليهديهم ﴿العُسْرَاطُ المُستَقْيِمِ ﴾، فالكال المطلق لله تعالى، وجميع ما سواه يسيرون على طريق التكامل، فما الغرابة في أن يطلب المعصومون من ربّهم درجات أعلى؟!

نحن نصلّي علىٰ محمّد وآل محمّد، والصلاة تعني طلب رحمة إلهيّة جديدة لمحمّد وآل محمّد، ومقام أعلىٰ لهم.

والرّسول ﷺ قال: ﴿ربّ زدني ملما ﴾ ١

والقرآن الكريم يقول: ﴿ ويزيد الله الَّذين اهتدوا هدى ﴾ ٢.

ويقول: ﴿ والَّذِينَ لِعَتْدُوا رَادِهُمْ هَدَى وَلِنَاهُمْ تَقُولُهُمْ ﴾ ٣.

ولمزيد من التوضيح نذكر الحديثين التاليين:

ا ـ عن أمير المؤمنين على الله ، قال في تفسير ﴿ إهدنا الصّراط المستقيم ﴾ : أي: «أَدِمْ لَـنَا تَوْفِيقَكَ الَّذِي أَطَعْنَاكَ بِهِ فِي مَا مَضِيْ مِنْ أَيَّامِنَا، حَتَّى نُطِيعَكَ في مُسْتَقْبَل أَعْمَارِنَا» \ تَوْفِيقَكَ الَّذِي أَطَعْنَاكَ بِهِ فِي مَا مَضِيْ مِنْ أَيَّامِنَا، حَتَّى نُطِيعَكَ في مُسْتَقْبَل أَعْمَارِنَا» \

٢- وقال الإمام جعفر بن محمد الصادق الله «يَغني أَرْشِدْنَا لِلزُومِ الطَّـريقِ الْـمُؤَدِي إلىٰ
 مَحَبَّتِكَ، وَالْمُبلِّغِ إلىٰ جَنَتِّكَ، وَالْمَانِعِ مِنْ أَنْ نَتَّبِعَ أَهْواءَنَا فَنَعْطَبَ، أو أَنْ نَأْخُذَ بِآرَاثِنَا فَنَهْلَكَ» \( ^\).

#### ما هو الصّراط المستقيم؟

هذا الصّراط كما يبدو من تفحص آيات الذكر الحكيم هو دين التوحيد والالتزام بأوامر الله، ولكنه ورد في القرآن بتعابير مختلفة.

فهو الدين القيم ونهج إبراهيم الله ونني كل أشكال الشّرك كما جماء في قموله تعالى: ﴿قُلُلِتُني هدلني ربِّي لِلى صراطِ مستقيم دينا قيِّما ملّة لبراهيم حنيفا وماكان من المشركين ﴾ "،
فهذه الآية الشريفة عرّفت الصراط المستقيم من جنبة ايديولوجية.

وهو أيضاً رفض عبادة الشيطان والإتجاه إلى عبادة الله وحده، كما في قوله: ﴿ أَلَمْ لَمَهُ لَمُهُ وَهُو أَيْكُمْ مِا اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَى عَبَادَةُ اللهُ وَمُدَا مُولِكُمْ عَدُو مِبْيِنَ \* وَأَنْ لَعَبْدُونِي هَذَا صَرَاطُ مَسْتَقَيْمٌ ﴾ كُ، وفيها إشارة إلى الجنبة العملية للدين.

أمّا الطريق إلى الصراط المستقيم فيتم من خلال الإعتصام بالله: ﴿ وَهِنْ يَعْتُصُمُ بِاللَّهُ فَقَدُ هُذِي اللَّه هدي اللي صراط مستقيم ﴾ أ.

يلزمنا أن نذكر أنّ الطريق المستقيم هو طريق واحد لا أكثر، لانّه لا يوجد بين نقطتين أكثر من خطّ مستقيم واحد، يشكل أقصر طريق بينها، من هنا كان الصراط المستقيم في المفهوم القرآني، هو الدين الإلهي في الجوانب العقائدية والعملية، ذلك لأنّ هذا الدين أقرب طريق للإرتباط بالله تعالى، ومن هنا أيضاً فإنّ الدين الحقيقي واحد لا أكثر ﴿إِنَّ للدّين مندالله للإسلام﴾ ".

١. معاني الاخبار، وتفسير الإمام الحسن العسكري، نقلاً عن تنفسير الصنافي، ذين الآية مورد البحث؛
 وبحارالانوار، ج ٢٤، ص ٩.

٢. المصدر السابق؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ٤٩، ح ٣٣١٧٩.

٤. يس، ٦٠ و ٦١.

٣. الأنعام، ١٣١.

٦. آل عمران، ١٩.

٥. آل عمران، ١٠١.

وسنرى فيها بعد \_إن شاء الله \_أنّ للإسلام معنى واسعاً يشمل كل دين تـوحيدي في عصره، أي قبل أن ينسخ بدين جديد.

من هذا يتضح أنّ التفاسير المختلفة للصراط المستقيم، تعود كلّها إلى معنى واحد. فقد قالوا: إنّه الإسلام.

وقالوا: إنَّه القرآن.

وقالوا: إنَّه الأنبياء والأُمُّة.

وقالوا: إنَّه دين الله، الذي لا يقبل سواه.

وكل هذا المعانى تعود إلى نفس الدين الإلهي في جوانبه الاعتقادية والعملية.

والروايات الموجودة في المصادر الإسلامية في هذا الحقل، تشير إلى جوانب متعددة من هذه الحقيقة الواحدة، وتعود جميعاً إلى أصل واحد منها:

عن رسول الله عَنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الأَنْبِيَاءِ، وَهُمُ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ» لله عَن رسول الله عَنْ الله عَلَيْهِمْ الله عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ فَ الله وَعن جعفر بن محمّد الصادق الله في تفسير الآية: ﴿ لِهِ حنا الصَّرَاطُ المستقيم ﴾، قال: «الطَّرِيقُ هُوَ مَعْرِفَةُ الإِمَامِ» لا .

وعنه أيضاً: «واللهِ نَخْنُ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ» ".

وعنه أيضاً: «الصَّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ أُمِيرُ الْمُؤْمِنينَ الْجُلْا» ٤.

ومن الواضح أنّ النبي ﷺ وعليّاً ﷺ، وأغّة أهل البـيت ﷺ، دعــوا جمــيعاً إلى ديــن التوحيد الإلهي، والالتزام به عقائدياً وعملياً.

واللافت للنظر، أنّ «الراغب» يقول في مفرداته في معنى الصراط: إنّه الطريق المستقيم، فكلمة الصراط تتضمّن معنى الإستقامة، ووصفه بالمستقيم كذلك تأكيد على هذه الصفة.

#### 8003

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۰، ح ۸۸

المصدر السابق، ص ۲۱، ح ۸۸؛ وتفسیر علی بن ابراهیم القمي، ج ۱، ص ۲۸؛ وتفسیر کنز الدقایق، ج ۱، ص ۲۰.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢١، ح ٨٩؛ وبحارالانوار، ج ٢٤، ص ١٢.

٤. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢١، ح ٩٠؛ وبحارالانوار، ج ٢٤، ص ١١، ح ٤.

# صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلطَّهَا لَينَ ٣

# التفسير

# فطّان منمرفان١

هذه الآية تفسير واضح للصراط المستقيم المذكور في الآية السابقة، إنه صراط المشمولين بأنواع النعم (مثل نعمة الهداية، ونعمة التوفيق، ونعمة القيادة الصالحة، ونعمة العلم والعمل والجهاد والشهادة) لا المشمولين بالغضب الإلهي بسبب سوء فعالهم وزيع قلوبهم، ولا الضائعين التائهين عن جادة الحق والهدى: ﴿صراط اللّذين لنعمت عليهم قيرالحفضوب عليهم ولا الضّائين﴾.

ولاننا لسنا على معرفة تامّة بمعالم طريق الهداية، فإنّ الله تعالى يأمرنا في هذه الكريمة أن نطلب منه هدايتنا إلى طريق الأنبياء والصالحين من عباده: ﴿اللّه مليهم الله مليهم ﴾، وطريق ويحذّرنا كذلك بأنّ أمامنا طريقين منحرفين، وهما طريق ﴿المغضوب عليهم ﴾، وطريق ﴿الصّالَين ﴾، وبذلك يتبيّن للإنسان طريق الهداية بوضوح.

## بحثان

## ١- من هم ﴿الذين لنعمت عليهم ﴾؟

الذين أنعم الله عليهم، تبيّنهم الآية الكريمة من سورة النساء إذ يقول: ﴿وهن يطع اللهو الأسول فاولئك هع الذين أنعم الله عليهم هن النّبيين والصّديقين والشهدا، والصّالحين وحسن اولئك رفيقاً ﴾ .

۱. النساء، ۲۹.

والآية ـ كما هو واضح ـ تقسّم الذين أنعم الله عـ لميهم عـ لمي أربع مجـ اميع: الأنـ بياء، والصديقين، والشهداء، والصالحين.

لعل ذكر هذه المجاميع الأربع، إشارة إلى المراحل الأربع لبناء المجتمع الإنساني السالم المتطوّر المؤمن.

المرحلة الأولى: مرحلة نهوض الأنبياء بدعوتهم الإلهيّة.

المرحلة الثانية: مرحلة نشاط الصديقين، الذين تنسجم أقوالهم مع أفعالهم، لنــشر الدعوة.

المرحلة الثالثة: مرحلة الكفاح بوجه العناصر المضادة الخبيثة في المجتمع، وفي هـذه المرحلة يقدم الشهداء دمهم لإرواء شجرة التوحيد.

المرحلة الرابعة: هي مرحلة ظهور «الصالحين» في مجتمع طاهرينعم بالقيم والمئل الإنسانية باعتباره نتيجة للمساعي والجهود المبذولة.

نحن \_إذن \_ في سورة الحمد نطلب من الله \_صباحاً ومساءاً \_أن يجعلنا في خط هذه المجاميع الأربعة: خط الإنبياء، وخط الصديقين، وخط الشهداء، وخط الصالحين، ومسن الواضح أنّ علينا أن ننهض في كل مرحلة زمنيّة بمسؤوليتنا ونؤدّي رسالتنا.

#### ٢\_من هم (المغضوب مليهم)، ومن هم (الضالين)؟

يتضح من الآية الكريمة أن ﴿المغضوب عليهم﴾ و﴿الضّالِّينَ﴾ مجـموعتان لا مجـموعة واحدة، وأما الفرق بينهما ففيه ثلاثة أقوال:

1\_ يستفاد من استعمال التعبيرين في القرآن أنّ «المغضوب عليهم» أسوأ وأحط من «الضّالين»، أي إنّ الضّالين هم التائهون عن الجادّة، والمخضوب عليهم هم المنحرفون المعاندون، أو المنافقون، ولذلك استحقوا لعن الله وغضبه.

قال تعالى: ﴿ولكن مِن شرح بالكفر صدراً فعليهم عَصْبُ مِن الله ﴾ ` .

وقال سبحانه: ﴿ويعدُّب المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات الطَّانِّين بالله ظـنُ السوء، عليهم دائرة السُّوء وغضب الله عليهم ولعنهم وأعدُّ لهم جهنَّم ﴾ ``.

﴿المنشوب مليهم﴾ إذن يسلكون \_إضافة إلى كفرهم \_طريق اللجاج والعناد ومعاداة الحق، ولا يألون جهداً في توجيه ألوان التنكيل والتعذيب لقادة الدعوة الإلهيّة.

يقول سبحانه: ﴿ وَبِآءُ وَبِعَضْبَ مِنْ اللهِ ... ذلك بِأَنَّهُم كَانُوا يَكَفُرُونَ بِآياتُ الله ويسقتلون الله بيا عصوا وكانوا يستدون ﴾ .

٢- ذهب جمع من المفسرين إلى أنّ المقصود من ﴿الصّالِينَ﴾ المنحرفون من النـصارى،
 و ﴿المنشوب عليهم﴾ المنحرفون من اليهود.

هذا الفهم ينطلق من مواقف هذين الفريقين تجاه الدعوة الإسلامية، فالقرآن يــصرّح مراراً أنّ المنحرفين من اليهود كانوا يكنّون عداءاً شديداً وحقداً دفيناً للإسلام.

مع أنّ علماء اليهود كانوا من مبشّري ظهور الإسلام، لكنهم تحوّلوا إلى أعداء ألدّاء للإسلام لدى انتشار الدعوة لأسباب عديدة لامجال لذكرها، منها تعرّض مصالحهم المادية للخطر. (تماماً مثل موقف الصهاينة اليوم من الإسلام والمسلمين).

تعبير ﴿العنفوب عليهم﴾ ينطبق تماماً على هؤلاء اليهود، لكن هذا لا يعني حصر مفهوم المغضوب عليهم على الفرد. المغضوب عليهم بهذه المجموعة من اليهود، بل هو من قبيل تطبيق الكلى على الفرد.

أمّا منحرفو النصارئ فلم يكن موقفهم تجاه الإسلام يبلغ هذا التعنت، بل كانوا ضالين في معرفة الحق، والتعبير عنهم بالضالين هو أيضاً من قبيل تطبيق الكلي على الفرد.

الأحاديث الشريفة أيضاً فسرت (المغفوب عليهم) باليهود، و (الشّالين) بمنحر في النصارى، والسبب في ذلك يعود إلى ما ذكرناه ٢.

"- من المحتمل أن ﴿الضَّالِين﴾ إشارة إلى التائهين الذيبن لا يبصر ون على تنضليل الآخرين، بينا ﴿المغفوب عليهم﴾ هم الضالون والمضلون الذين يسعون إلى جرّ الآخرين نحو هاوية الانحراف.

الشاهد على ذلك حديث القرآن عن المغضوب عليهم بوصفهم: ﴿الَّذِينَ يَـصدُّونَ مَـن

سبيل الله ﴾ أذ يقول: ﴿وَالَّذِينَ يَحَاجُونَ فَيَ الله مِنْ بَعَدُ مَا اسْتَجِيبُ لَهُ حَجَّتُهُمُ دَاحَضَةُ عند ربّهم وعليهم غضبُ ولهم عدُلبُ شديدُ ﴾ ``.

ويبدوا أنّ التّفسير الأول أجمع من التّفسيرين التاليين، بـل إنّ التّفسيرين التاليين يتحركان على مستوى التطبيق للتفسير الأول، ولا دليل لتحديد نطاق المفهوم الواسع للآية.

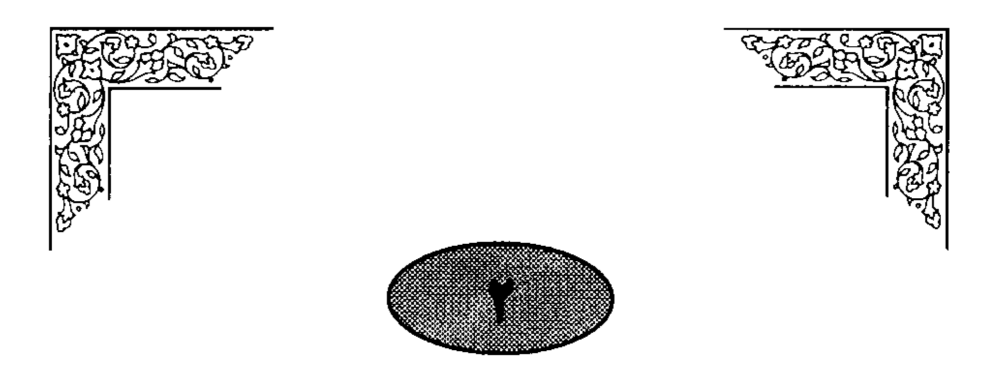
8003

نهاية سورة الحمد

١. هود، ١٩؛ والاعراف، ٤٥؛ والانفال، ٤٧؛ والتوبة، ٣٤؛ وابراهيم، ٣؛ والحجّ، ٢٥.

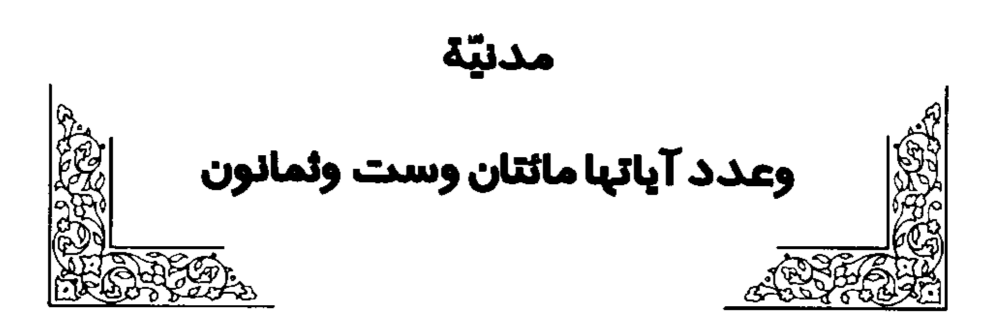
۲. الشوری، ۱۹.





سورة

البقرة



#### سورة البقرة

#### ممتوى سورة البقرة:

هذه السورة أطول سور القرآن، ومن المؤكد أنّها لم تنزل مرّة واحدة، بل في مناسبات عديدة، حسب متطلبات الجتمع الإسلامي في المدينة، وتتميز بشمولها لمبادىء العقيدة ولكثير من الأحكام العملية (العبادية، والاجتاعية، والسياسية، والاقتصادية). فني هذه السّورة:

١-موضوعات حول التوحيد ومعرفة الخالق، عن طريق استنطاق أسرار الكون.

٢-جولات في عالم المعاد والبعث والنشور مقرونة بأمثلة حسيّة، مثل قصّة إيراهيم عليه المياء وإحياء الطير، وقصّة عُزير عليه الله .

٣- آيات ترتبط بإعجاز القرآن وأهميّة كتاب الله العزيز.

 ٤-سرد مطوّل حول وضع اليهود والمنافقين ومواقفهم المعادية للقرآن والإسلام وشدّة ضررهم في هذا الجمال.

٥-استعراض لتاريخ الأنبياء، وخاصّة إيراهيم وموسى اللَّهُ اللهُ.

٦-بيان لأحكام إسلامية مختلفة مثل: الصلاة، والصوم، والجهاد، والحج، والقبلة، والزواج والطلاق، والتجارة والدَّين، والربا، والإنفاق، والقصاص، وتحريم بعض الأطعمة والأشربة، والقيار، وذكر نبذة من أحكام الوصية وأمثالها.

وأمّا تسميتها بالبقرة، فمأخوذة من قصّة بقرة بني إسرائسيل، التي سسيأتي شرحها في الآيات ٦٧\_٦٣ إن شاء الله.

#### فضيلة هذه السّورة:

وردت في فضيلة هذه السّورة نصوص عديدة في المصادر الاسلامية، منها: روي عن

رسول الله ﷺ أَنَّهُ سُئِلَ أَيُّ سُورِ الْقُرآنِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «الْبَقَرَةُ» قيلَ: أَيُّ آيَةِ الْبَقَرَةِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «آيَةُ الْكُرْسِيِّ» \ . «آيَةُ الْكُرْسِيِّ» \ .

أفضلية هذه السور تعود على ما يبدو إلى جامعيتها، وأفضلية آية الكرسي تعود إلى محتواها التوحيدي، وسيأتي ذكر ذلك في تفسيرها بإذن الله، وهذا لا يتنافى مع أفضلية سور أخرى من جهات أخرى. وروى على بن الحسين النبي عَنَالَةً أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنَالَةً: «مَنْ قَرَأَ أَرْبَعَ آيَاتٍ مِنْ أَوَّلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوَّلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوَّلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوِّلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوِّلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوْلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوْلِ الْبَعَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوْلِ الْبَعَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوْلِ الْبَعْرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَآيَتَيْنِ بَعْدَهٰا، وَثَلاثَ آيَاتٍ مِنْ أَوْلِ الْبَلْفِي اللهُ عَنْنَالُهُ وَلَا يَعْرُالُهُ الشَّيْطُانُ، وَلا يَنْسِهِ وَمُالِهِ ضَيْئاً يَكْرُهُهُ وَلا يَقْرُبُهُ الشَّيْطَانُ، وَلا يَنْسَى الْقَرْآنَ» لا

من اللازم هنا أنْ نعيد التأكيد على هذه الحقيقة، وهي أنّ ما ذكر من ثواب وفيضيلة وجزاء لتلاوة بعض السور والآيات الخاصة، لا يعني \_إطلاقاً \_قراءتها بشكل أوراد، ولا الإكتفاء بترديد ألفاظها، بل التلاوة للفهم، والفهم من أجل التفكير، والتفكير لغرض العمل. ومن الملاحظ أنّ كل فضيلة ذكرت لآية أو سورة إنّا تتناسب كثيراً مع محتوى السّورة والآية.

فني فضيلة سورة النور ذكر أنّ من يواظب على قراءتها يصونه الله وأولاده من (الزنا) وذلك لأنّ محتوى هذه السّورة يتضمن تعاليم في حقل مكافحة الانحرافات الجنسية، مثل حتّ العزّاب على الزواج، والأمر بالحجاب وغضّ الأبصار عها يثير الشهوة، والتحذير من إشاعة الفاحشة والقذف، وكذلك الأمر بإجراء الحد الشرعي على الزاني والزانية.

ومن الطبيعي أن محتوى هذه السّورة \_إن دخل حيّز التنفيذ \_ يصون المجتمع والأسرة من الزنا، وهكذا الآيات المذكورة من سورة البقرة، ستكون لها تلك الفيضائل حستماً إن قرأها الإنسان بإمعان وتشبّعت نفسه بمحتواها، خاصّة وأنّها جميعاً تبدور حبول محبور التوحيد والإيمان بالغيب ومعرفة الله، والحذر من وساوس الشيطان.

صحيح أنّ قراءة القرآن عمل مثاب عليه في أي حال من الأحــوال، لكـن الثــواب الأساس يترتب على التلاوة المقرونة بالتفكير والعمل.

١. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢٦؛ و تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٣٢.

۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۲؛ وأصول الکافی، ج ۲، ص ۲۲۱، ح ٥؛ ووسائل الشیعة، ج ٦، ص ۲۵۰، ح ۷۸٦۰.

# 

# الثفسير

# تمقيق في المروف المقطعة في القرآن:

تسع وعشرون سورة من سور القرآن تبدأ بحروف مقطعة، وهذه الحروف \_كـــا هـــو واضح من اسمها ــــلا تشكل كلمة مفهومة.

هذه الحروف من أسرار القرآن، وذكر المفسرون لها تفاسير عديدة، وأضاف لها العلماء المعاصرون تفاسير جديدة من خلال تحقيقاتهم.

جدير بالذّكر أنّ التاريخ لم يحدثنا أنّ عرب الجاهلية والمشركين عــابوا عــلىٰ رســول الشيئيائيُّ وجود هذه الحروف المقطعة في القرآن، ولم يتخذوا منها وسيلة للطعن والإستهزاء، وهذا يشير إلى أنّهم لم يكونوا جاهلين تماماً بأسرار وجود الحروف المقطعة.

اخترنا من التفاسير الكثيرة لهذه الحروف، عدداً مـن التـفاسير بـاعتبار مسـنديتها وانسجامها مع آخر الدراسات في هذا الجال، وسنذكر هذه التفاسير بالتدريج في بداية هذه السّورة، وسورة آل عمران، وسورة الأعراف، إن شاء الله. ونبدأ الآن بأهمتها:

هذه الحروف إشارة إلى أنّ هذا الكتاب السهاوي، بعظمته وأهميّته التي حيّرت فصحاء العرب وغير العرب، وتحدّت الجن والإنس في عصر الرسالة وكلّ العصور، يتكون من نفس الحروف المتيسرة في متناول الجميع.

ومع أنّ القرآن يتكون من هذه الحروف الهجائية والكلمات المتداولة، فإنّ ما فيه مسن جمال العبارة وعمق المعنى يجعله ينفذ إلى القلب والروح، ويملأ النفس بالرضا والإعجاب، ويفرض احترامه على الأفكار والعقول.

في القرآن من الفصاحة والبلاغة ما لا يخنى على أحد، وليس هذا مجرّد ادّعاء، فخالق الكون تحدّى بهذا الكتاب جميع (الجن والإنس)، ليأتوا بمـئله ﴿ولوكنان بـعضهم لبـعفن ظهيرك أ، ولكنهم عجزوا جميعاً عن ذلك، وتلك دلالة علىٰ أن هذا الكتاب لم يصدر عن فكر بشر.

وكما أنّ الله تعالى خلق من التراب موجودات، كالإنسان بما فيه من أجهزة معقّدة محيّرة، وكأنواع الطيور الجميلة الرائقة، والأحياء المتنوعة، والنباتات والزهور المختلفة، وكما أنّنا ننتج من هذا التراب نفسه ألوان المصنوعات، كذلك الله سبحانه خلق من هذه الحروف الهجائية المتداولة، موضوعات ومعان سامية، في قوالب لفظية جميلة، وعبارات موزونة، وأسلوب خاص مدهش معجز، وهذه الحروف الهجائية موجودة تحت تصرف الإنسان، لكنه عاجز عن صنع جمل وعبارات شبيهة بالقرآن.

# الأدب في العصر الماهلي:

من المهم أن نذكر هنا أن العصر الجاهلي كان عصراً ذهبياً للأدب العربي.

فالوثائق المتوفرة بأيدينا تشير إلى أنّ العرب الحفاة الجفاة الجاهليين، كانوا يتمتعون بذوق أدبي رفيع، وما وصلنا من شعر ونثر من تلك الفترة، يشير إلى قدرة أولئك على التعبير الجميل الدقيق، ويحتل ذروة الفصاحة في الأدب العربي.

وكان للأدب سوق رائجة تدلّ على اهتام العرب بلغتهم وآدابهـــم، و(ســوق عكــاظ) وأمثالها من الأسواق الأدبية تعكس هذا الإهتام بوضوح.

والسوق المذكور كان يشهد \_إضافة إلى المعاملات الاقتصادية والقضايا الاجتاعية \_ حركة أدبية تعرض خلالها أفضل مقطوعات الشعر والنثر، ويتم فيها انتخاب أفضل ما قيل من النظم خلال العام، و(المعلقات السبع) أو (العشر) نموذج لذلك، وكانت القصيدة الفائزة تعدّ فخراً كبيراً للشاعر ولقبيلته.

في مثل هذا العصر من الإنتعاش الأدبي، يتحدى القرآن النّاس أن يأتوا بمثله، ولكنهم عجزوا (سنذكر مزيداً من إعجاز القرآن في مجال التحدي لدى تفسير الآية ٢٣ من هذه السّورة).

#### شاهد ناطق:

الشاهد الناطق على هذا المنحى من تفسير الحروف المقطعة، حديث عن الإمام على بن الحسين الحلا حيث يقول: «كَذَّبَ تُرَيْشُ وَالْيَهُودُ بِالْقُرْ آنِ وَقَالُوا هٰذَا سِخْرُ مُبِينٌ، تَقَوَّلَهُ، فَقَالَ الله: ﴿اللَّمِ، دَلِكُ الكِتَابِ...﴾: أي يَا محمّد، هٰذا الْكِتَابُ الَّذِي اَنْزَلْتُهُ إِلَيْكَ هُوَ الْحُرُوفُ الْمُقَطَّعةُ اللَّتِي مُنْهَا الْفُ وَلامٌ وَمِيمٌ، وَهُو بِلُغَتِكُمْ وَحُرُوفِ هِجَائِكُمْ فَأَتُوا بِمِثْلِهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ...» .

وثم شاهد آخر عن الإمام على بن موسى الرضاط في قوله: «ثُمَّ قَالَ إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ اَنْزَلَ هٰذَا الْقُرْآنَ بِهٰذِهِ الْحُرُوفِ الَّتِي يَتَدَاوَلُهَا جَمِيعُ الْعَرَبِ، ثُمَّ قَالَ: ﴿قُلَ لَئِنَ لَجِمْعَتُ لَا الْعَرْانِ مِنْ الْعَرْانِ مِنْ الْعَرَانِ ... ﴾ ٢. الإنس والجنُّ على أن يأتوا بحثل هذا القرآن ... ﴾ ٢.

وهناك ملاحظة تؤيد ما ذهبنا إليه في تفسير معنى الحروف المقطعة، وهمي أنّ هذه الحروف في السور الأربع والعشرين التي ذكرناها، يتلوها مباشرة ذكر لعظمة القرآن، وهذا يدل على الإرتباط بين الحروف المقطعة وعظمة القرآن. وعلى سبيل المثال نذكر الآيات التالمة:

- ١- ﴿الرَّكَتَابُ احكمت آيَاته ثمَّ فَصَّلت مِنْ لدن حكيم خبيرٍ ﴾ ``.
  - ٢\_ ﴿طَسَّ تَلَكُ آياتُ لَقَرآنَ وَكَتَابٍ مِبِينٍ ﴾ ٤٠
    - ٣\_ ﴿ الَّم تلك آيات الكتاب الحكيم ﴾ ٥٠.
      - ٤\_ ﴿الَّمِسَ كِتَابُ لِنزِلَ لِليكَ ﴾ ``

بعد البسملة وذكر الآية الأولى من سورة البقرة يقول تعالى: ﴿ وَلِله الكتاب الرب فيه ﴾ . قد يشير هذا التعبير إلى أنّ الله تعالى وعد نبيّه أن ينزّل عليه كتاباً يهتدي به من طلب الحق، ولا يشك فيه من كان له قلب أو ألق السمع وهو بصير، وها هو سبحانه قد وفى بوعده الآن.

وقوله: ﴿لاربيب فيه ﴾ ليس إدّعاءً، بل تقرير لحقيقة قرآنية مشهودة، وهي أنّ القرآن

۱, تفسير البرهان، ج ۱، ص ٥٤.

٢. توحيد الصدوق، ص ١٦٢، (الطبع سنة ١٣٧٥ هـق).

ع النعل، ١.

۳. هود، ۱.

٦ الأعراف، ١ و٢.

ه. لقمان، ۱ و ۲.

يشهد بذاته على حقّانيته. وبعبارة أخـرى فـإنّ مـظاهر الصـدق والعـظمة والانسـجام والإستحكام وعمق المعاني وحلاوة الألفاظ والعبارات وفصاحتها من الوضوح بدرجـة تبعد عنه كلّ شك.

و من المشهود أن مرّ العصور وكرّ الدهور لم يقلل من طراوة القـرآن، بـل إنّ حـقائق القرآن، ازدادت وضوحاً بتطور العلوم وبانكشاف أسرار الكـائنات، وكـلما إزداد العـلم تكاملاً إزدادت آيات القرآن جلاء وسطوعاً.

وسنوضح هذه الحقيقة أكثر بإذن الله في مواضع أخرى من هذا التّفسير.

## بحوث

#### ١\_ لماذا الإشارة إلى البعيد؟

نعلم أنّ كلمة (ذلك) إشارة إلى البعيد في لغة العرب. وقرب القرآن من أيــدي النّــاس يقتضي أن تكون الإشارة للقريب.

السبب في استعمال اسم الإشارة للبعيد يعود إلى بيان سموّ القرآن ورفعته، حتى كأنّه \_ في عظمته \_ يحتلّ نقطة الذروة في هذا الوجود، ومثل هذا الاستعمال شائع في سائر اللمغات أيضاً حين يراد الإشارة إلى شخص ذي منزلة كبيرة مثلاً.

في بعض مواضع القرآن وردت أيضاً كلمة (تلك)، وهي اسم إشارة للبعيد أيضاً، مثل: ﴿تلك آيات الكتاب الحكيم﴾ \ . والسبب فيه ما ذكرنا.

#### ۲\_معنی الکتاب

«الكِتَابُ» يعني المكتوب والمخطوط، ولا شك أنّ المراد منه في الآية كتاب الله الكريم. وهنا يثار سؤال حول سبب استعمال كلمة الكتاب للقرآن وهو آنئذ لم يكتب كلّه.

وفي الجواب نقول: استعمال هذه الكلمة لا يستلزم أن يكون القرآن كله مكــتوباً، لإنّ اسم القرآن يطلق على كل هذا الكتاب، وعلىٰ أجزائه أيضاً.

أضف إلى ذلك أن «الكتاب» يطلق أحياناً بمعنى أوسع، ليشمل كل ما يليق أن يكتب فيا

بعد، وإن لم يكن كذلك حين إطلاق اسم الكتاب عليه. فني آية أخرى نقرأ: وكتاب لنزلناه الميك مبارك ليدبروا آياته الله ومن المؤكد أنّ القرآن لم يكن بشكل كتاب مدوّن بين النّاس قبل نزوله.

وثمّة احتمال آخر وهو أنّ التعبير بالكتاب يشير إلى كتابة القرآن في «اللوح المحفوظ» ٢.

#### ٣\_ما هي الهداية؟

كلمة (الهداية) لها عدّة معانى في القرآن الكريم، وكلها تعود أساساً إلى معنيين:

١-الهداية التكوينية: وهي قيادة ربّ العالمين لموجودات الكون، وتتجلى هذه الهداية في نظام الخليقة والقوانين الطبيعية المتحكّمة في الوجود، وواضح أنّ هذه الهداية تشمل كل موجودات الكون.

يقول القرآن على لسان موسى الله : ﴿ رَبُّنَا الَّذِي أَمْطَىٰ كُلُّ شِي ِ خَلِقَه ثُمُّ هَدَىٰ ﴾ ٣.

٢- الهداية التشريعية: وهي التي تتم عن طريق الأنبياء والكتب السهاوية، وعن طريقها يرتفع الإنسان في مدارج الكمال، وشواهدها في القرآن كثيرة منها قوله تعالى: ﴿وَجِعَلْنَاهُمْ أَنْفَةً يَهْدُونَ بِأُهُرِنَا﴾ ٤.

## ٤ ـ لماذا افتصت هداية القرآن بالمتقين؟

واضح أنّ القرآن هداية للبشرية جمعاء، فلماذا خصّت الآية الكريمة المتقين بهذه الهداية؟ السبب هو أنّ الإنسان لا يتقبل هداية الكتب السماوية ودعوة الأنبياء، مالم يصل إلى مرحلة معيّنة من التقوى (مرحلة التسليم أمام الحق وقبول ما ينطبق مع العقل والفطرة). وبعبارة أخرى: الأفراد الفاقدون للإيمان على قسمين:

قسم يبحث عن الحق، ويحمل مقداراً من التقوى يدفعه لأن يقبل الحق أنى وجده. وقسم لجوج متعصب قد استفحلت فيه الأهواء، لا يبحث عن الحق، بل يسعى في إطفاء نوره حيثا وجده.

۱. ص. ۲۹.

٢. راجع، إلى تفسيرنا هذا ذيل الآية ٣٩ من سورة الرعد.

٣. طه، ٥٠.

ومن المسلم به أنّ أفراد القسم الأول هم الذين يستفيدون من القـرآن أو أيّ كــتاب سهاوي آخر، أما القسم الثاني فلاحظٌ لهم في ذلك.

وبعبارة ثالثة: كما إنّ «فاعليّة الفاعل» شرط في الهداية التكوينية وفي الهداية التشريعية، كذلك «قابلية القابل» شرط فيهما أيضاً.

الأرض السبخةُ لا تشمر وإن هطل عليها المطر آلاف المرات، فقابلية الأرض شرط في استثار ماء المطر.

وساحة الوجود الإنساني لا تتقبّل بذر الهداية ما لم يتمّ تطهيرها من اللجاج والتعصب والعناد. ولذلك قال سبحانه في كتابه العزيز أنّه: ﴿هدى للمتقين﴾.

8003

ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰهَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِهُمْ يُوقِئُونَ ۞ أُولَتِبِكَ عَلَى هُدَى مِن رَّبِهِمْ وَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞

# التفسير

#### آثار التقوى في روع الإنسان وبدنه:

في بداية هذه السّورة قسّم القرآن النّاس حسب إرتباطهم بخط الإسلام عمليٰ ثـلاثة أقسام:

١- المتقون: وهم الذين تقبّلوا الإسلام في جميع أبعاده.

٢- الكافرون: ويقعون في النقطة المقابلة للمتقين، ويعترفون بكفرهم، ولا يأبـون أن
 يظهروا عداءهم للإسلام في القول والعمل.

٣. المنافقون: ولهم وجهان، فهم مسلمون ظاهراً أمام المسلمين، وكفّار أمام أعداء الدين، وشخصيتهم الأصلية هي الكفر طبعاً وإن تظاهروا بالإسلام.

الجموعة الثالثة تضر بالإسلام ـ دون شك ـ أكثر من الجموعة الثانية، ولذلك فإنّ القرآن يقابلهم بشدّة أكثر كما سنري.

هذه المسألة لا تختص بالإسلام طبعاً، كل المذاهب في العالم لها مؤمنون معتقدون، أو معارضون صريحون، أو منافقون محافظون. كما أنّها لا تختص بزمان معين، بل هي سارية في كل العصور.

#### المجموعة الاولى: المتقون

الآيات المذكورة تدور حول المجموعة الأولى، وتطرح خصائصهم في خمسة عسناوين هي:

#### ١- الإيمان بالغيب

«الغيب والشهود» نقطتان متقابلتان، عالم الشهود هو عالم المحسوسات، وعالم الغيب هو ما وراء ما وراء الحس. لأن «الغيب» في الأصل يعني ما بطن وخني، وقيل عن عالم ما وراء الحسوسات «غيب» لخفائه عن حواسنا، التقابل بين العالمين مذكور في آيات عديدة كقوله تعالى: ﴿عالم الغيب والشّهادة هو الرّحمن الرّحيم ﴾ (.

الإيمان بالغيب هو بالضبط النقطة الفاصلة الأولى بين المؤمنين بالأديان السهاوية، وبين منكري الخالق والوحى والقيامة، ومن هناكان الإيمان بالغيب أول سمة ذكرت للمتّقين.

المؤمنون خرقوا طوق العالم المادي، واجتازوا جدرانه، إنهم بهدة الرؤية الواسعة مرتبطون بعالم كبير لا متناه، بينا يصر معارضوهم على جعل الإنسان مثل سائر الحيوانات، محصوراً في موقعه من العالم المادي، وهذه الرؤية المادية تقمصت في عصرنا صفات العلمية والتقدمية والتطورية!

لو قارنًا بين فهم الفريقين ورؤيتها، لعرفنا أنّ: «المؤمنين بالغيب» يعتقدون أنّ عالم الوجود أكبر وأوسع بكثير من هذا العالم المحسوس، وخالق عالم الوجود غير متناه في العلم والقدرة والإدراك، وأنّه أزليّ وأبديّ، وأنّه صمّم هذا العالم وفق نظام دقيق مدروس، ويعتقدون أنّ الإنسان عمله من روح إنسانية \_ يسمو بكثير على سائر الحيوانات، وأنّ الموت ليس بمعنى العدم والفناء، بل هو مرحلة تكاملية في الإنسان، ونافذة تطل على عالم أوسع وأكبر.

بينا الإنسان المادي يعتقد أن عالم الوجود محدود بما نلمسه ونراه، وأن العالم وليد مجموعة من القوانين الطبيعية العمياء الخالية من أي هدف أو تخطيط أو عقل أو شعور، والإنسان جزء من الطبيعة ينتهي وجوده بموته، يتلاشى بدنه، وتنديج أجزاؤه مرة أخرى بالمواد الطبيعية، فلا بقاء للإنسان، وليس ثمة فاصلة كبيرة بينه وبين سائر الحيوانات ال

ما أكبر الهوّة التي تفصل بين هاتين الرؤيتين للكون والحياة! وما أعظم الفرق بين ما تفرزه كل رؤية، من حياة اجتماعية وسلوك ونظام!

الرؤية الأُولَىٰ تربيّ صاحبها علىٰ أن ينشد الحق والعدل والخير ومساعدة الآخرين،

والثانية، لا تقدّم لصاحبها أي مبرّر على ممارسة الأمور اللهم إلّا ما عاد عليه بالفائدة في حياته المادية، من هنا يسود في حياة المؤمنين الحقيقيين التفاهم والإخاء والطّهر والتعاون، بينا تهيمن على حياة الماديين روح الاستعار والاستغلال وسفك الدماء والنهب والسلب، ولهذا السبب نرى القرآن يتخذ من «الإيمان بالغيب» نقطة البداية في التقوى.

يدور البحث في كتب التفسير عن المقصود بالغيب، أهو إشارة إلى ذات الباري تعالى، أم أنّه يشمل \_أيضاً \_الوحي والقيامة وعالم الملائكة وكل ما هو وراء الحس؟ ونحن نعتقد أنّ الآية أرادت المعنى الشامل لكلمة الغيب، لأنّ الإيمان بعالم ما وراء الحس \_كها ذكرنا \_أول نقطة افتراق المؤمنين عن الكافرين، إضافة إلى ذلك، تعبير الآية مطلق ليس فيه قيد يحدده بمعنى خاص.

بعض الروايات المنقولة عن أهل البيت المنظر الغيب في الآية، بالمهدي الموعود المنتظر (سلام الله عليه) والذي نعتقد بحياته وخفائه عن الأنظار، وهذا لا ينافي ما ذكرناه بشأن معنى الغيب، لأن الروايات الواردة في تفسير الآيات تبين غالباً مصاديق خاصة للآيات، دون أن تحدد الآيات بهذه المصاديق الخاصة، وسنرى في صفحات هذا التفسير أمثلة كثيرة لذلك، والروايات المذكورة بشأن تفسير معنى الغيب، تستهدف في الواقع توسيع نطاق معنى الإيمان بالغيب، ليشمل حتى الإيمان بالمهدي المنتظر المنظم ويمكننا القول أن الغيب له معنى واسع قد نجد له بمرور الزمن مصاديق جديدة.

#### ٢\_ الإرتباط باش

الصفة الأخرى للمتقين هي أنّهم ﴿يقيمون الصّلاة﴾.

«الصّلاة» باعتبارها رمز الإرتباط بالله، تجعل المؤمنين المنفتحين على عالم ماوراء الطبيعة على إرتباط دائم بالخالق العظيم، فسهم لا يحنون رؤوسهم إلّا أمام الله، ولا يستسلمون إلّا لربّ السهاوات والأرض، ولذلك لا معنى في قاموس حياتهم لعبادة الأوثان، أو التسليم أمام الجبابرة والطواغيت.

مثل هذا الإنسان يشعر أنَّه أسمى من جميع الخلوقات الأخرى، إذ أنَّه منح لياقة الحديث

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۳۱.

مع ربّ العالمين، وهذا الإحساس الوجداني أكبر عامل في تربية الموجود البشري.

الإنسان الذي يقف خمس مرّات يوميّاً أمام الله، يتضرع إليه ويناجيه، ينطبع فكره وعمله وقوله بطابع إلهي، ومثل هذا الإنسان لا ينهج طريقاً فيه سخط الله (على أن يكون تضرعه لله صادراً عن أعهاق قلبه ومنطلقاً من تمام وجوده) \.

# ٣\_ الإرتباط بالنَّاس

المتقون \_إضافة إلى إرتباطهم الدائم بالخالق \_ لهم إرتباط وثيق ومستمر بالمخلوقين، ومن هنا كانت الصفة الثالثة التي يبيّنها لهم القرآن أنّهم ﴿وهمّا رزقناهم ينفقون﴾.

يلاحظ أنَّ القرآن لا يقول: ومن أموالهم ينفقون، بل يقول: ﴿وَهِمَّا رَزَقْنَاهُم يَـنَفَقُونَ﴾، وبذلك وسّع نطاق الإنفاق ليشمل المواهب المادية والمعنوية.

فالمتقون لا ينفقون أموالهم فسحب، بل ينفقون من علمهم ومواهبهم العقلية وطاقاتهم الجسميّة ومكانتهم للن له حاجة إلى الجسميّة ومكاناتهم لمن له حاجة إلى ذلك دون توقّع الجزاء منه.

الملاحظة الأخرى: إن الإنفاق قانون عام في عالم الخليقة، وخاصة في التركيب العضوي لكل موجود حي. قلب الإنسان لا يعمل لنفسه فقط، بل ينفق ما عنده لجميع خلايا البدن، الدماغ والرئة وسائر أجهزة البدن تنفق دائماً من ثمار عملها، والحياة الجهاعية \_أساساً \_لا مفهوم لها دونما إنفاق ٢.

الإرتباط بالنّاس في الحقيقة حصيلة الإرتباط بالله، فالإنسان المرتبط بالله يؤمن أنّ كل ما لديه من نِعَم إنّا هي مواهب إلهيّة مودعة لديه لفترة زمنيّة معينة، ومن هنا فلا يزعجه الإنفاق بل يسره ويفرحه، لأنّه بالإنفاق قسّم مال الله بين عباد الله، وبقيت له نتائج هذا العمل وبركاته المادية والمعنوية، وهذا التفكير يطهّر روح الإنسان من البخل والحسد، ويحوّل الحياة من ساحة لتنازع البقاء إلى مسرح للتعاون حيث يشعر كل فرد بأنّه مسؤول أن يضع ما لديه من مواهب تحت تصرف كل المحتاجين، مثل الشمس تفيض بأشعتها على الموجودات دون أن تتوقع من أحد جزاء.

١. بشأن أهمّية الصلاة وآثارها التربوية الكبرى، راجع إلىٰ تفسيرنا هذا، ذيل الآية ١١٤ من سورة هود.
 ٢. بشأن الإنفاق وأهمّيته وآثاره، راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآيات ٢٦١ـ ٢٧٤ من سورة البقرة.

في حديث عن الإمام جعفر بن محمد الصادق الله بشأن تفسير الآية ﴿وهما رزقناهم ينفقون ﴾ يقول: «إنَّ مَعْنَاهُ ومِمّا عَلَّمْنَاهُمْ يَبُثُونَ» .

بديهي أنّ الرّواية لا تريد أن تجعل الإنفاق مختصّاً بالعلم، بل إنّ الإمام الصادق يريد ــ بذكر هذا اللون من الإنفاق ــ أن يوسّع مفهوم الإنفاق كي لا يكون مقتصراً على الجانب المالى كما يتبادر إلى الأذهان لأول وهلة.

ومن هنا يتضح ضمنيّاً أنّ الإنفاق المذكور في الآية، لا يقتصر علىٰ الزكوات الواجبة والمستحبة، بل يتسع معناه ليشمل كل مساعدة بلامقابل.

# ٤\_ الإيمان بالأنبياء ﷺ

الخاصّية الرابعة للمتّقين الإيمان بجميع الأنبياء وبرسالاتهم الإلهيّة؛ ﴿وللّذين يؤمنون بتوافق لنزل لليك وما لنزل من قبلك ﴾. وفي هذا التعبير القرآني إشارة إلى أنّ المتقين يؤمنون بتوافق دعوة الأنبياء في المباديء والأسس بأنهم جميعاً هداة البشرية نحو صراط مستقيم واحد، أحدهم يكمل الشوط الذي قطعه سلفه في قيادة البشرية نحو كهالها المرسوم. ويؤمنون بأنّ الأديان الإلهيّة ليست وسيلة للتفرقة والنفاق، بل على العكس وسيلة للإرتباط وعامل للشدّ بين أبناء البشر.

الأشخاص الذين يحملون مثل هذه الرّؤية ومثل هذا الإدراك يسعون لتطهير أرواحهم من التعصّب، ويؤمنون بما جاء به جميع الأنبياء لهداية البشر وتكاملهم، ويحترمون كل دعاة وهداة طريق التوحيد.

الإيمان برسالات الأنبياء السابقين لا يمنع طبعاً من انتهاج رسالة خاتم الأنبياء في الفكر والعمل، لأنّ هذه الرّسالة هي آخر حلقة من السلسلة التكاملية للأديان، وعدم انتهاجها يعنى التخلف عن المسيرة التكاملية للبشرية.

#### هـ الإيمان بيوم القيامة

آخر صفة في هذه السلسلة من الصفات التي قرّرها القرآن للمتقين ﴿وبالآخرة هم

١. تفسير مجمع البيان، و تفسير نورالثقلين، ذيل الآية مورد البحث.

إنّهم يوقنون بأنّ الإنسان لم يخلق هملاً وعبثاً. فالخليقة عيّنت للكائن البشري مسيرة تكاملية لا تنتهي إطلاقاً بموته، إذ لو كان الموت نهاية المسير لكانت حياة الإنسان عبثاً لا طائل تحته.

المتّقون يقرّون بأن عدالة الله المطلقة تنتظر الجميع، ولا شيء من أعمال البشر في هذه الدنيا يبقى بدون جزاء.

هذا اللون من التفكير يبعث في نفس حامله الهدوء والسكينة، ويجعله يتحمل أعباء المسؤولية ومشاقها بصدر رحب، ويقف أمام الحوادث كالطود الأشمّ، ويرفض الخيضوع للظلم، وهذا التفكير يملأ الإنسان ثقة بأنّ الأعمال \_صالحها وطالحها \_ لها جزاء وعقاب، وبأنّه ينتقل بعد الموت إلى عالم أرحب خال من كل ألوان الظلم، يتمتع فيه بسرحمة الله الواسعة وألطافه الغزيرة.

الإيمان بالآخرة يعني شقّ حاجز عالم المادة والدخول إلى عالم أسمى. ويعني أنّ عالمنا هذا مزرعة لذلك العالم الأسمى ومدرسة إعدادية له، وأنّ الحياة في هذا العالم ليست هدفاً نهائيّاً، بل تمهيد وإعداد للعالم الآخر.

الحياة في هذا العالم شبيهة بحياة المرحلة الجنينيّة، فهي ليست هدفاً لخلقة الإنسان، بل مرحلة تكاملية من أجل حياة أخرى، وما لم يولد هذا الجنين سالماً خالياً من العيوب، لا يستطيع أن يعيش سعيداً في الحياة التالية.

الإيمان بيوم القيامة له أثر عميق في تربية الإنسان، يهبه الشجاعة والشهامة، لأنّ أسمى وسام يتقلده الإنسان في هذا العالم هو وسام «الشهادة» على طريق هدف مقدّس إلهسي، والشهادة أحبّ شيء للإنسان المؤمن، وبداية لسعادته الأبديّة.

الإيمان بيوم القيامة يصون الإنسان من ارتكاب الذّنوب، بعبارة أخرى: يستناسب ارتكابنا للذنوب مع إيماننا بالله واليوم الآخر تناسباً عكسياً، فكلها قوي الإيمان قلّت الذنوب، يقول الله سبحانه لنبيّه داود: ﴿ولاتتّبع الهوى فيضلّك عن سبيل الله لِنَّ الّذين يضلّون عن سبيل الله لِنَّ الّذين يضلّون عن سبيل الله لهم عدلبَ شديدُ بما نسوا يوم العساب ﴾ أ.

نسيان يوم الحساب أساس كل طغيان وظلم وذنب، وبالتالي أساس استحقاق العذاب الشديد. آخر آية في هذا البحث تشير إلى النتيجة التي يتلقاها المؤمنون المستّصفون بالصفات الخمس المذكورة، تقول: ﴿لولئك على هدى من ربّهم ولولئك هم المقلحون ﴾.

وقد ضمن ربّ العالمين لهؤلاء هدايتهم وفلاحهم، وعبارة ﴿من ربّهم﴾ إشارة إلى هذه الحقيقة.

واستعمال حرف (على) في عبارة ﴿ملى مدى من ربّهم ﴾ يوحي بأنّ الهداية الإلهيّة مثل سفينة يركبها هؤلاء المتّقون لتوصلهم إلى السعادة والفلاح، (لأنّ حرف (على) يوحي غالباً معنى الاستعلاء).

واستعمال كلمة «هدى» في حالة نكرة يشير إلى عظمة الهداية التي شملهم الله بها.

وتعبير ﴿هم العفلحون﴾ يفيد الانحصاركما يذكر علماء البلاغة، أي إنّ الطريق الوحيد للفلاح هو طريق هؤلاء المفلحين !

# بحثان

## ١\_ مواصلة طريق الإيمان والعمل

الآیات المذکورة استعملت الفعل المضارع الذي یشیر عادة إلى الاستمرار ﴿ وَوَوَوَوَنَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه اللّه اللّه اللّه و ﴿ وَوَاللّه وَ ﴿ وَوَاللّه وَ ﴿ وَوَاللّه وَ هُوَ اللّه اللّه وَ هَذَا يعني أنّ المتّقين والمؤمنين الحقيقيّين هم الذين يواصلون مسيرتهم الحياتية بثبات واستمرار، دون تعثر أو تلكّؤ أو توقف.

هؤلاء ينطلقون منذ البدء بروح البحث عن الحق، وهذا يؤدّي بهم إلى تــلبية دعــوة القرآن، والقرآن بعد ذلك يوجد فيهم الخصائص الخمس المذكورة.

## ٢\_ ما هي مقيقة التقوى؟

التقوى من الوقاية، أي الحفظ والصيانة ، وهي بعبارة أخرى جهاز الكبح الداخلي

١. صاحب المنار يصر على أنّ تكرار كلمة «أولئك» في الآية يفيد الإشارة إلى مجموعتين:

الأولى \_ أولئك الذين يتصفون بالإيمان بالغيب، وبإقامة الصلاة، وبالإنفاق، والثانية \_ هم المؤمنون بالوحي السماوي وبالاخرة، نحن نستبعد كثيراً هذا التفسير، لأن الصفات الخمس المذكورة مترابطة لا يمكن التفكيك بينها، وكلها تصف مجموعة واحدة.

٢. يقول الراغب في مفرداته: «الوقاية» حفظ الشيء ممّا يؤذيه ويضرّه، «والتقوى» جعل النفس في وقاية ممّا
 ٢٠ يقول الراغب في مفرداته: «الوقاية» حفظ الشيء ممّا يؤذيه ويضرّه، «والتقوى» جعل النفس في وقاية ممّا

الذي يصون الإنسان أمام طغيان الشهوات.

لهذا السبب وصف أمير المؤمنين على الله التقوى بأنّها الحصن الذي يتي الإنسان أخطار الإنزلاق إذ قال: «إعْلَمُوا عِبَادَ الله أنَّ التَّقْوَىٰ دَارُ حِصْنِ عَزِيزٍ» \

وفي النصوص الدينية والأدبية تشبيهات كثيرة تجسّم حالة التقوى، فعن الإمام على الله الله الله الله الله الله على الله قال: «أَلَا وَإِنَّ التَّقْوَىٰ مَطَايَا ذَلَلَ، حُمِلَ عَلَيْهَا أَهْلُها، وأَعْطُوا أَزِمَّتَها، فَاوْرَدَتْهُمُ الْجَنَّةَ» ٢.

وعبد الله بن المعتز شبّه التقوى بحالة رجل يسير على طريق شائكة، ويسمعى إلى أن يضع قدمه على الأرض بتأنّ وحذر، كي لا توخزه الأشواك، أو تتعلق بثيابه، يقول:

خَـل الذُّنُـوبَ صَـغيرَهَا وَكَـبيرَهَا فَـهُوَ التَّـقَىٰ وَكَـبيرَهَا فَـهُوَ التَّـقَىٰ وَاصْـنَعْ كَـمَاشٍ فَـوْقَ أَرْ فِي الشَّوْك يَخْذَرُ مَا يَرِىٰ وَاصْـنَعْ كَـمَاشٍ فَـوْقَ أَرْ فِي الشَّوْك يَخْذَرُ مَا يَرِىٰ لا تَـسخْقِرَنَّ صَـسغيرَة إِنَّ الْجِبَالَ مِنَ الْحَصىٰ! " لا تَـسخْقِرَنَّ صَـسغيرَة

هذا التشبيه يفيد أيضاً أنّ التقوى لا تعني العزلة والإنزواء عن المجتمع، بل تعني دخول المجتمع، وخوض غهاره، مع الحذر من التلوّث بأدرانه إن كان المجتمع ملوثاً.

بشكل عام، فان حالة التقوى والضبط المعنوي من أوضح آثار الإيمان بالله واليموم الآخر، ومعيار فضيلة الإنسان وافتخاره، ومقياس شخصيته في الإسلام، حتى أضحت الآخر، ومعيار فطيلة الإنسان وافتخاره، ومقياس شخصيته في الإسلام، حتى أضحت الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ أَكرِمِكُم عند الله لتقاكم ﴾ شعاراً إسلامياً خالداً.

يقول الإمام على اللهِ: «إنَّ تَقُوىٰ اللهِ مِفْتَاحٌ سَدَادٌ، وَذَخيرَةُ مَعَادٍ، وَعِثْقُ مِن كُلِّ مَلَكَةٍ، وَنَجَاةٌ مِنْ كُلِّ هَلكَةٍ» ٥.

جدير بالذكر أنّ التقوى ذات شعب وفروع، منها التقوى المالية والاقتصادية، والتقوى الجنسية والاجتاعية، والتقوى السياسية...

#### 8003

للم يخاف، لذلك يسمى الخوف تارة تقوى بينما الخوف سبب للتقوى، وفي عرف الشرع، التقوى حفظ النفس عمّا يُؤثم. ووكمال التقوى، اجتناب المشتبهات. ١٠ نهج البلاغة، الخطبة ١٥٧.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٦؛ وأصول الكافي، ج ٨، ص ٦٧، ح ٢٣.

٣. تفسير روح الجنان، ج ١، ص ٢٢؛ وتفسير مجمعالبيان، وتفسير القرطبي، ذيل الآية ٢ من سورة البقرة.

٤. الحجرات، ١٣. ١٣٠

## الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَ أَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

# التفسير

# المجموعة الثّانية: الكفّار المعاندون

هذه المجموعة تقف في النقطة المقابلة تماماً للمتقين، والآيتان المذكورتان بيّنتا باختصار صفات هؤلاء.

الآية الأولىٰ تقول: إنّ الإنذار لا يجدي نفعاً مع هؤلاء، فهم متعنّتون في كفرهم ﴿إنّ الّذينَ كَفُروا سَواءٌ عَلَيهِم ءَأنذرتَهم أَمْ لَم تُنذِرهُم لا يُؤمِنون ﴾ بعكس الطائفة الأولى المستعدّة لقبول الحق لدى أوّل ومضة.

هذه الجموعة غارقة في ضلالها وترفض الإنصياع للحق حتى لو اتضح لديها، من هنا كان القرآن غير مؤثر في هؤلاء، وهكذا الوعد والوعيد، لأنهم يفتقدون الأرضية اللازمة لقبول الحق والاستسلام له.

الآية الثّانية تشير إلى سبب هذا اللجاج والتعصب وتقول: ﴿ حَتُم الله على قلوبهم وعلى سمسهم وعلى الله على قلوبهم وعلى سمسهم وعلى ليصارهم عشاوة ، ولذلك استحقوا أن يكون ﴿ لهم عذابٌ عظيمٌ ﴾.

أجهزة استقبال الحقائق معطوبة عند هؤلاء، العين التي يرى المتقون فيها آيات الله، والأذن التي يسمعون بها نداء الحق، والقلب الذي يدركون به الحقائق، كلها قد تعطّلت وتوقفت عن العمل لدى الكافرين. هؤلاء لهم عيون وآذان وعقول، لكنهم يفتقدون قدرة «الرؤية» و«الإدراك» و«السمع». لأنّ انغاسهم في الانحراف وعنادهم ولجاجهم كُلها عناصر تشكّل حجاباً أمام أجهزة المعرفة.

الإنسان قابل للهداية طبعاً -إن لم يصل إلى هذه المرحلة -مهما بلغ به الضلال، أمّا حينا

يبلغ في درجة يفقد معها حسّ التشخيص «فلات حين نجاة» لأنّه افــتقد أدوات الوعــي والفهم، ومن الطبيعي أن يكون في إنتظاره عذاب عظيم.

## بحوث

## ١ ـ سلب قدرة التشفيص ومسألة المبر

أول سؤال يطرح في هذا الجال يدور حول مسألة الجبر، التي قد تتبادر إلى الأذهان من قوله تعالى: ﴿ حَتْم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى لبصارهم غشاوة ... فهذا الختم يفيد بقاء هؤلاء في الكفر إجباراً، دون أن يكون لهم اختيار في الخروج من حالتهم هذه، أليس هذا بجبر؟ وإذا كان جبراً فلهاذا العقاب؟

القرآن الكريم يجيب على هذه التساؤلات ويقول: إنّ هذا الختم وهذا الحبجاب هما نتيجة إصرار هؤلاء ولجاجهم وتعنّهم أمام الحق، واستمرارهم في الظلم والطغيان والكفر، يقول تعالى: ﴿بل طبع الله عليها بكفرهم﴾ ويقول: ﴿كذلك يطبع الله على كلّ قلب متكبّر جبار﴾ ويقول أيضاً: ﴿افرايت من اتّخذ إلهه هواه واضلّه الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة ﴾ ".

كل هذه الآيات تقرر أنّ السبب في سلب قدرة التشخيص، وتوقف أجهزة الإدراك عن العمل يعود إلى الكفر والتكبر والتجبر واتّباع الهوى واللجاج والعناد أمام الحق، هذه الحالة التي تصيب الإنسان، هي في الحقيقة ردّ فعل لأعمال الإنسان نفسه.

من المظاهر الطبيعية في الموجود البشري، أنّ الإنسان لو تعوّد على انحراف واستأنس به، يتخذ في المرحلة الأولى ماهيّة الاحالة» ثمّ يتحول إلى «عادة» وبعدها يصبح «ملكة» وجزءً من تكوين الإنسان حتى يبلغ أحياناً درجة لا يستطيع الإنسان أن يتخلّى عنها أبداً، لكن الإنسان إختار طريق الانحراف هذا عن علم ووعي، ومن هنا كان هو المسؤول عن عواقب أعاله، دون أن يكون في المسألة جبر، تماماً مثل شخص فقاً عينيه وسدّ أذنيه عمداً، كي لا يسمع ولا يرى.

النساء، ١٥٥،

ولو رأينا أنّ الآيات تنسب الختم وإسدال الغشاوة إلى الله، فذلك لأنّ الله هو الذي منح الانحراف مثل هذه الخاصية. (تأمّل بدقّة).

عكس هذه الظاهرة مشهود أيضاً في قوانين الطبيعة، أي إنّ الفرد السائر على طريق الطهر والتقوى والاستقامة تمتد يد الله عزوجل إليه لتقوّي حاسة تشخيصه وإدراك ورؤيته، هذه الحقيقة توضّعها الآية الكريمة. ﴿يَا لَيُهَا الَّذِينَ آهنوا ان تَتَّقُوا الله يجل لكم فرقانا ﴾ أ.

في حياتنا اليومية صور عديدة لأفراد ارتكبوا عملاً محرّماً، فتألّموا في البداية لما فعلوه واعترفوا بذنبهم، لكنهم استأنسوا تدريجيّاً بفعلهم، وزالت من نفوسهم حساسيتهم السابقة تجاه الذنب، ووصل أمرهم إلى حدٍّ يجدون اللذة والإنشراح في الانحراف، وقد يضفون عليه صفة الواجب الإنساني أو الواجب الديني!!

وفي تأريخنا الإسلامي ظهر مجرمون سفّاكون مولعون بإزهاق الأرواح والتنكيل بالمسلمين كما ذكر في حالات «الحجاج بن يوسف الثقني» أنّه كان يضع لأعماله الإجرامية تبريرات دينية، ويقول مثلاً: إنّ الله سلّطنا على هؤلاء النّاس المذنبين لنظلمهم، فهم مستحقون لذلك!!

وكذلك قيل: إنّ أحد جنود المغول خطب في أحد مدن ايران الحدودية وقـال: ألسـتم تعتقدون أنّ عذاب الله يصيب المذنبين؟ فنحن عذاب الله عليكم، فلا ينبغي لكم المقاومة.

# ٢\_ لماذا يصرّ الأنبياء على هداية هؤلاء إذا كانوا لا يهتدون؟

وهذا سؤال آخر يُطرح في إطار الآيات المذكورة، والجواب عليه يتضح لوعسرفنا أنّ العقاب الإلهي يرتبط بمواقف الإنسان العملية وسلوكه الفعلي، لا بما يُكنّه في قلبه من زيغ وضلال فقط، من هنا كان لابدّ من توجيه الدعوة حتى إلى هؤلاء الذين لا يهتدون، بعد ذلك يستحق الفرد العقاب تبعاً لموقفه من الدعوة. بعبارة أخرى لابدّ من «إتمام الحجّة» قبل العقاب.

بعبارة موجزة: الثّواب والعقاب يتوقفان حتماً علىٰ العمل بعد إنجازه، لا علىٰ المحتوى الفكرى والروحي للفرد.

١. الأنفال، ٢٩.

أضف إلى ما سبق: أنّ الأنبياء بُعثوا للناس جميعاً، وهؤلاء الذين ﴿طبع الله عملي أضف إلى ما سبق: أنّ الأنبياء بُعثوا للناس جميعاً، وهؤلاء الذين يتقبّلون الهداية ضمن برنامج قلوبهم قليلون في المجتمع، أمّا الأكثرية فهم التائهون الذين يتقبّلون الهداية ضمن برنامج تعليمي تربوي صحيح.

#### ٣- الفتم على القلوب

في الآيات المذكورة وآيات أُخرىٰ عبّر القرآن عن عـملية سـلب حسّ التشـخيص والإدراك الواقعي للأفراد بالفعل «ختم»، وأحياناً بالفعل «طبع» و«ران».

في اللغة «خَتَم» الإناء بمعنى سدّه بالطين أو غيره، وأصلها من وضع الختم على الكتب والأبواب كي لا تُفتح، والحتم اليوم مستعمل في الإستيثاق من الشّيء والمنع منه كختم سندات الأملاك والرسائل السرّية الهامة.

وهناك شواهد من التاريخ تدلّ على أنّ الملوك وأرباب السلطة كانوا سابقاً يخــتمون صرر الذهب بخاتمهم الخاص ويبعثون بها إلى المنظورين للإطمئنان عــلى ســلامة الصرر وعدم التلاعب في محتوياتها.

والشائع في هذا الزمان الختم على الطرود البريدية أيضاً، وقد استعمل القرآن كلمة «الختم» هنا للتعبير عن حال الأشخاص المعاندين الذين تراكمت الذنوب والآثام على قلوبهم حتى منعت كلمة الحق من النفوذ إليها وأمست كالختم لا سبيل إلى فتحد.

و«طبع» بمعنى ختم أيضاً.

أما «ران» فمن «الرين» وهو صدأ يعلو الشيء الجليّ، واستعمل القرآن هذه الكلمة في حديثه عن قلوب الغارقين في أوحال الفساد والرّذيلة: ﴿كَلّا بِلَ رَانَ عَلَىٰ قَلُوبِهُمُ هَا كَـانُوا يَكُسبُونَ﴾ \.

المهم أنّ الإنسان ينبغي أن يكون حذراً لدى صدور الذنب منه، فيسارع إلى غسله بماء التوبة والعمل الصالح، كي لا يتحول إلى صفة ثابتة مختوم عليها في القلب.

في حديث عن الإمام محمد بن على الباقر على «مَا مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ إلَّا وَفي قَلْبِهِ نُكْتَةُ بَيْضَاءُ، فَإذا أَذنَبَ ذَنَباً خَرَجُ فِي تِلْكَ النُّكْتَةِ نُكْتَةً سَوْدَاءُ، فَإذا تَابَ ذَهَبَ ذَلِكَ السَّوَادُ، فَإِنْ تَمَادىٰ فسي

الذُّنُوبِ زَادَ ذَلِكَ السَّوَادُ حَتِّىٰ يُغَطِّيَ الْبَيَاضَ، فَإِذَا غُطِّيَ الْبَيَاضُ لَمْ يَرْجِعْ صَاحِبُهُ إِلَى خَيْرٍ أَبَدَأَ، وَهُوَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿كَلَا بِلَ رَانَ عَلَىٰ قَلُوبِهِم مَا كَانُولِ يَكْسِبُونَ ﴾ " .

# ٤\_ المقصود من «القلب» في القرآن

لماذا نسب إدراك الحقائق في القرآن إلى القلب، بينا القلب ليس بمركز للإدراك بل مضخة لدفع الدم إلى البدن؟!

الجواب على ذلك: أنّ القلب في القرآن له معان متعددة منها:

١- بمعنى العقل والإدراك كقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذُكْرَىٰ لَمِنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ ٢.

٢\_ بمعنى الروح والنفس كقوله سبحانه: ﴿وإِدْ زَلَقْتُ الأَيْصَارُ وَبِلَغْتُ القَلُوبِ الحناجرِ ﴾ .

٣\_ بمعنى مركز العواطف كقوله: ﴿سَالَقِي فِي قَلُوبِ الَّذِينَ كَفُرُوا الرَّعِبِ ﴾ 

\* وقوله: ﴿فَـبِهَا رحمة مِن الله لنت لهم ولوكنت فظا عَلَيظ القلب لَانْفَضُوا مِنْ حَولَكَ ﴾ 

\* .

لمزيد من التوضيح نقول:

۲. ق، ۳۷.

الأنفال، ١٢.

في وجود الإنسان مركزان قويّان هما:

1\_ مركز الإدراك، ويتكون من الدماغ وجهاز الأعصاب، لذلك نشعر أنّـنا نستقبل المسائل الفكرية بدماغنا حيث يتم تحليلها وتفسيرها. (وإن كان الدماغ والأعــصاب في الواقع وسيلة وآلة للروح).

٣\_ مركز العواطف، وهو عبارة عن هذا القلب الصنوبري الواقع في الجانب الأيسر من الصدر، والمسائل العاطفية تؤثر أول ما تؤثر على هذا المركز حيث تنقدح الشرارة الأولى. حينا نواجه مصيبة فإننا نحس بثقلها على هذا القلب الصنوبري، وحينا يغمرنا الفرح فإننا نحس بالسرور والإنشراح في هذا المركز (لاحظ بدقة).

صحيح أنّ المركز الأصلي للإدراك والعواطف هو الروح والنفس الإنسانية، لكن المظاهر وردود الفعل الجسمية لها مختلفة، ردود فعل الفهم والإدراك تظهر أولاً في جهاز الدماغ، بينا

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٧٣. (باب الذنوب، ح ٢٠)؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٠٣. ح ٢٠٥٨٠.

٣. الأحزاب، ١٠.

٥. آل عمران، ١٥٩.

ردود فعل القضايا العاطفية كالحب والبغض والخوف والسكينة والفرح والهـمّ تــظهر في القلب بشكل واضح، ويحسّها الإنسان في هذا الموضوع من الجسم.

ممًا تقدم نفهم سبب إرتباط المسائل العاطفية في القرآن بــالقلب (العــضو الصــنوبري المخصوص)، وإرتباط المسائل العقلية بالقلب (أي العقل أو الدماغ).

أضف إلى ما تقدم أنّ عضو القلب له دور مهم في حياة الإنسان وبقائه، وتوقفه لحظة يؤدّي إلى الموت، فماذا بمنع أن تنسب النشاطات الفكرية والعاطفية إليه؟!

# هـ لماذا ماءت ﴿قلوبهم﴾ و ﴿أبسارهم﴾ بصيغة الممع، و ﴿سمعهم﴾ بـصيغة المفرد؟

يتكرر في القرآن استعمال القلب والبصر بصيغة الجمع: قلوب وأبصار، بينما يسـتعمل السمع دائماً بصيغة المفرد، فما السرّ في ذلك؟

قبل الإجابة لابد من الإشارة إلى أن القرآن استعمل السمع والبصر بصيغة المفرد أيضاً كقوله تعالى: ﴿وضم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة ﴾ \.

الشّيخ الطّوسي ﴿ في تفسير «التبيان» ذكر نقلاً عن لغوي معروف، أنّ سبب ذلك قد يعود إلى أحد أمرين:

أولاً: إن كلمة «السمع» قد تستعمل باعتبارها اسم جمع، ولا حاجة عندئذ إلى جمعها. ثانياً: إن كلمة «السمع» لها معنى المصدر، والمصدر يدل على الكثير والقليل، فلا حاجة لى جمعه.

ويمكننا أن نضيف إلى ما سبق تعليلاً ذوقياً وعلمياً هو أنّ الإدراكات القلبية والمشاهدات العينية تزيد بكثير على «المسموعات»، ولذا جاءت القلوب والأبصار بصيغة الجمع، والفيزياء الحديثة تقول لنا إنّ الأمواج الصوتية المسموعة معدودة لا تتجاوز عشرات الآلاف، بينا أمواج النور والألوان المرئية تزيد على الملايين. (تأمل بدقة).

8003

# التفسير

## المجموعة الثَّالثة: المنافقون

هذه الآيات تبيّن ـ باختصار وعمق ـ الخصائص الروحية للمنافقين وأعهالهم.

الإسلام واجه في عصر انبثاق الرسالة مجموعة لم تكن تملك الإخلاص اللازم للإيمان. ولا القدرة اللازمة للمعارضة.

هذه المجموعة المذبذبة المصابة بازدواج الشخصية توعّلت في أعهاق المسلمين، وشكّلت خطراً كبيراً على الإسلام والمسلمين، كان تشخيصهم صعباً لأنّهم متظاهرون بالإسلام، غير أنّ القرآن بيّن بدقّة مواصفاتهم وأعطى للمسلمين في كل القرون والأعصار معايير حيّة لمعرفتهم.

الآيات المذكورة قبلها بيّنت في مطلعها الخط العام للنفاق والمسنافقين: ﴿وهسن النَّاسُ من يقول آهنًا بالله وبال يوم الآخر وهاهم بمؤهنين ﴾.

هؤلاء يعتبرون عملهم المذبذب هذا نوعاً من الشطارة والدهاء ﴿يخادعون الله والذين آمنوا﴾ بينا لا يشعر هؤلاء أنهم يسيئون بعملهم هذا إلى أنفسهم، ويبددون بانحرافهم هذا طاقاتهم، ولا يجنون من ذلك إلا الخسران والعذاب الإلهي. ﴿وها يخدعون إلا الخسران والعذاب الإلهي. ﴿وها يخدعون إلا النفسهم وها يشعرون﴾.

في الآية التالية يبين القرآن أنّ النفاق في حقيقته نوع من المرض، فإنّ الإنسان السالم له وجه واحد فقط، وفي ذاته انسجام تام بين الروح والجسد، لأنّ الظاهر والباطن، والروح والجسم، يكمل أحدهما الآخر. إذا كان الفرد مؤمناً فالإيمان يتجلى في كل وجوده، وإذا كان منحرفاً فظاهره وباطنه يدلان على انحرافه.

وازدواجية الجسم والروح مرض آخر وعلّة إضافية، أنّه نوع من التضاد والانفصال في الشخصية الإنسانية: ﴿فَي قلوبهم هرفُن﴾.

وبما أنّ سنّة الله في الكون اقتضت أن يتيسّر الطريق لكل سالك، وأن تتوفر سبل التقدّم لكل من يجهد في وضع قدمه على الطريق، وبعبارة أخرى: إنّ تكريس أعهال الإنسان وأفكاره في خط معين، تدفعه نحو الإنغاس والثبات في ذلك الخط فقد أضاف القرآن قوله: ﴿فَرَادهم للله مرضا﴾.

وبما أنّ الكذب رأس مال المنافقين، يبرّرون به ما في حياتهم من متناقضات، ولهذا أشار القرآن في ختام الآية إلى هذه الحقيقة: ﴿ولهم عدّلبٌ لُليمٌ بِها كانوا يكذبون﴾.

ثم تستعرض الآيات خصائص المنافقين، وتذكر أوّلاً أنّهم يتشدّقون بالإصلاح، بينا هم يتحركون على خط التخريب والفساد: ﴿وَإِذَا قَيْلَ لَهُمُ لا تَفْسَدُوا فِي الأَرْضَ قَالُوا لِنَّمَا نَحْنَ مَصَلَحُونَ \* أَلَّا لِنَّهُم هم المفسدون ولكن لا يشعرون ﴾.

ذكرنا سابقاً أنّ الإنسان، لو تمادى في الغيّ والضلال، يفقد قدرة التشخيص، بل تنقلب لديه الموازين، ويصبح الذنب والإثم جزءً من طبيعته، والمنافقون أيضاً بإصرارهم عملىٰ انحرافهم يتطبّعون بخط النفاق، وتتراءى لهم أعمالهم بالتدريج وكأنهم أعمال إصلاحية، وتغدو بصورة طبيعة ثانية لهم.

علامتهم الأخرى: إعتدادهم بأنفسهم واعتقادهم أنّهم ذووا عقل وتدبير، وأنّ المؤمنين

## سفهاء وبسطاء: ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُم آمنُوا كَمَا آمنَ للنَّاسَ قَالُوا لُنَوْمِنَ كَمَا آمنَ السُّفَهَا ﴾ ؟ ! إ.

وهكذا تنقلب المعايير لدى هؤلاء المنحرفين، فيرون الإنصياع للحق وإتّباع الدعوة الإلهيّة سفاهة، بينا يرون شيطنتهم وتذبذبهم تعقّلاً ودراية!! غير أنّ الحبقيقة عكس مايرون: ﴿ أَلَا لِلْهُمْ هُمُ السُّفُهَا، ولكن لا يعلمون﴾.

أليس من السفاهة أن لا يضع الإنسان لحياته خطأ معيناً، ويبقى يتلوّن بألوان مختلفة؟! أليس من السفاهة أن يضيّع الإنسان وحدة شخصيته، ويتّجه نحو إزدواجية الشخصية وتعدّد الشخصيات في ذاته، ويهدر بذلك طاقاته على طريق التذبذب والتآمر والتخريب، وهو مع ذلك يعتقد برجاحة عقله؟!

العلامة الثالثة لهؤلاء، هي تلوّنهم بألوان معينة تبعاً لما تفرضه عليهم مصالحهم، فهم انتهازيون يظهرون الولاء للمؤمنين ولأعدائهم من الشياطين: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آَمِنُوا قَالُوا اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَيَاطِينِهِ قَالُوا إِنّا مِعْكُم إِنَّهَا نَحْنَ مِسْتَهْزُ وَنَ ﴾ !.

يؤكَّدون لشياطينهم أنَّهم معهم، وأنَّ ولاءهم للمؤمنين ظاهري، هدفه الاستهزاء.

وبلهجة قويّة حاسمة يردّ القرآن الكريم على هؤلاء ويقول: ﴿الله يستهزي، بهم ويحدُهم في طغيانهم يعمهون﴾ ١.

الآية الأخيرة توضّع المصير الأسود المظلم لهؤلاء المنافقين، وخسارتهم في سيرتهم الحياتية الضّالة: ﴿ لُولَنْكُ الَّذِينَ لَشَرُوا الشَّلالة بالهدئ فما ربعت تجارتهم وما كانوا مهتدين ﴾.

#### ہحوث

#### ١\_ ظهور النَّفاق وأسبابه

حينا تندلع الثورة في منطقة معينة فإن مصالح الفئة الظالمة الناهبة المستبدة تـتعرض للخطر حتماً، خاصة إذا كانت الثورة مثل ثورة الإسلام تقوم على أساس الحق والعدالة. فهذه الفئة تسعى للإطاحة بالثورة عن طريق السخرية والإستهزاء أوّلاً، ثُمّ بالاستفادة من القوّة المسلحة والضغوط الاقتصادية، والتضليل الاجتاعي.

١. «يعمهون»، من «العَمَه» أي التردّد في الأمر، وأيضاً بمعنى عمى القلب والبصيرة بسبب التحيّر (راجع: مفردات الراغب، وتفسير المنار، وقاموس اللغة).

وحين تبدو في الأفق علامات انتصار الثورة تعمد فئة من المعارضين إلى تغيير موقفها، فتستسلم ظاهرياً، وتتحول في الواقع إلى مجموعة معارضة سريّة.

هؤلاء يسمّون «منافقين» لانطوائهم على شخصيتين مختلفتين (المنافق مشتقة من النفق: وهو الطريق النافذ في الأرض المحفور فيها للإستتار أو الفرار)، وهم أخطر أعداء الثورة، لأنّ مواقفهم غير واضحة، والأمّة الثائرة لا تستطيع أن تسعرفهم وتطردهم من صفوفها، لذلك يتغلغلون في صفوف النّاس المخلصين الطيبين، ويتسلّمون أحياناً المناصب الحساسة في المجتمع.

ثورة الإسلام في عصرها الأوّل واجهت مثل هذه الجموعة، فبعد الهجرة المباركة وضعت أول لبنة للدولة الإسلامية في المدينة المنورة، وإزداد الكيان الإسلامي الوليد قوّة بعد انتصار المسلمين في غزوة «بدر». وهذه الانتصارات عرضت للخطر مصالح زعماء المدينة، وخاصّة اليهود منهم، لأنّ اليهود كانوا يتمتعون في المدينة بمكانة ثقافية واقتصادية مرموقة. وهؤلاء أنفسهم كانوا يبشرون قبل البعثة النّبوية المباركة بظهور النبي.

كما كان في المدينة أفراد مرشحون للزعامّة والملكية، لكن الهجرة النّبوية بدّدت آمال هؤلاء المتضررين من الدعوة حينا رأوا أنّ الجماهير تندفع نحو الإسلام، وتنقاد إلى النبي الخاتم مَنَا الله عمّت الدعوة ذويهم وأقاربهم.

وبعد مدّة من الدين الجديد، لم يروا بُدّاً من الإستسلام والتظاهر بالإسلام، تجنباً لمزيد من الأخطار الاقتصادية والاجتماعية وحذراً من الإبادة، خاصّة وأنّ قوّة العربي تتمثل في قبيلته، والقبائل أسلمت للدين الجديد لكن هؤلاء راحوا يخططون خِفية للإطاحة بالإسلام.

بعبارة موجزة، إنّ ظاهرة «النفاق» في المجتمع، تعود إلى عاملين: أحدهما، انتصار الثورة وسيطرة الرسالة الثورية على المجتمع، والآخر: انهزام المعارضين نفسياً، وفقدانهم للشجاعة الكافية لمواجهة المدّ الجديد، واضطرارهم إلى الاستسلام الظاهري أمام الدعوة.

## ٢\_ ضرورة معرفة المنافقين في كل مجتمع

ظاهرة النفاق والمنافقين لا تختص ـ دون شك ـ بعصر الرسالة الأول، بل هي ظاهرة عامّة تظهر بشكل و آخر في كل المجتمعات، من هنا لابدّ للجهاعة المسلمة أن تعرف أوصافهم

كما جاء في القرآن، كي تحبط مؤامراتهم وتقف بوجههم، في الآيسات السمابقة وفي سمورة المنافقين وهكذا في النصوص الإسلامية وردت للمنافقين أوصاف مختلفة منها:

١\_ كثرة الضجيج والإدعاءات الفارغة، أو بعبارة أخرى: كثرة القول وقلّة العمل المفيد
 المتزن.

٦- التلوّن والتذبذب، فع المؤمنين يقولون «آمنا» ومع المعارضين يقولون «إنّا معكم».
 ٦- الانفصال عن الأمّة، وتشكيل الجمعيات السرية وفق خطط مبيّتة.

٤\_ المكر والخداع والكذب والتملق والنكول والخيانة.

ه\_ التعالي على النّاس، وتحقيرهم، واعتبارهم بــلهاء ســفهاء، إلى جــانب الاعــتداد
 بالنفس.

علىٰ أي حال، إزدواجية الشخصية، والتضاد بين المحتوى الداخلي والسلوك الخارجي في وجود المنافقين، يفرز ظواهر عديدة بارزة مشهودة في أعهالهم وأقسوالهم وسلوكهم الفردي والاجتاعي.

وما أجمل تعبير القرآن في حقّ هؤلاء إذ يقول: ﴿في قلوبهم مرفَى﴾، وأيّ مرض أسوأ من إزدواجية الظاهر والباطن، ومن التعالى علىٰ النّاس؟!!

هذا المرض مثل سائر الأمراض الخفية التي تصيب القلب لايمكن اخفاؤه تماماً، بل تظهر علائمه بوضوح على جميع أعضاء الإنسان.

في مجلدات هذا التّفسير شرح أو فى لحالة النفاق والمنافقين لدى البحث في الآيات ١٤١ـ ١٤٣ من سورة النساء وفي الآيات ٤٩ــ٧٥ من سورة التّوبة وفي الآيات ٦٢ــ ٨٥ مــن سورة التوبة أيضاً.

#### ٣ـ سعة معنى النفاق

النفاق في مفهومه الخاص \_كها ذكرنا \_صفة أولئك الذين يظهرون الإسلام، ويبطنون الكفر، لكن النفاق له معنى عام واسع يشمل كل ازدواجية بين الظاهر والباطن، وكل افتراق بين القول والعمل، من هنا قد يوجد في قلب المؤمن بعض ما نسميه «خيوط النفاق».

فني الحديث النّبوي: «ثَلاَثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقاً وَإِنْ صَامَ وَصَلَّىٰ وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمُ: مَنْ إِذَا

اثْتُمُنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ» !

الحديث لايدور هنا طبعاً عن المنافق بالمعنى الخاص، بل عن الذي في قلبه خيوط من النفاق، تظهر على سلوكه بأشكال مختلفة، وخاصّة بشكل رياء، كما جاء في الحديث عن الإمام الصادق المنجزة لا تُثْمِرُ إلاّ الشّرْكَ الْخَفِيّ، وَأَصْلُهَا النَّفَاقُ» لم المحديث الإمام الصادق المنجزة المستحرّة لا تُثْمِرُ إلاّ الشّرْكَ الْخَفِيّ، وَأَصْلُهَا النَّفَاقُ» لم المحدد المناه المنتفاق المنتفاق المنتفاق المنتفاق المنتفاق المنتفور الله المنتفور الله المنتفور الم

وفي نهج البلاغة نصّ رائع في وصف المنافقين عن أمير المؤمنين علي الله يقول فيد: "
«أُوصِيكُمْ عِبَادَ الله بِتَغْوَى الله، وَأُحَذِّرُكُمْ أَهْلَ النِّهَاقِ، فَإِنَّهُمُ الضَّالُونَ المُنظِونَ، وَالزَّالُونَ
الْمُذِلُّونَ مُ يَتَلَوَّنُونَ أَلْوَانَاً، وَيَفْتَنُونَ إِفْتِنَاناً ٥، وَيَغْمِدُونَكُمْ بِكُلِّ عِمَادٍ، وَيَرْصُدُونَكُمْ بِكُلِّ مِرْصَادٍ،
الْمُذِلُّونَ مُ يَتَلَوَّنُونَ أَلْوَاناً، وَيَفْتَنُونَ إِفْتِنَاناً ٥، وَيَغْمِدُونَكُمْ بِكُلِّ عِمَادٍ، وَيَرْصُدُونَكُمْ بِكُلِّ مِرْصَادٍ،
قُلُوبُهُمْ دَوِيَّةٌ وَصِفَاحُهُمْ نَقِيَّةً. يَمْشُونَ الْخَفَاءَ ٧، وَيَدِبُونَ الضَّرَاءَ وَصْفُهُمْ دَوَاءٌ، وَقَوْلُهُمْ شِفَاءُ،
وَفِعْلُهُمْ الدَّاهُ الْعَيَاءُ ٨، حَسَدَةُ الرَّخَاءِ ٥، وَمُوَكِّدُو الْبَلاَءِ، وَمُقْنِطُو الرَّجَاءِ، لَهُمْ بِكُلِّ طَرِيقَ صَرِيعٌ ٧ وَنُعْلُمُ الدَّاهُ الْعَيَاءُ ٨، حَسَدَةُ الرَّخَاءِ ٩، وَمُوَكِّدُو الْبَلاَءِ، وَمُقْنِطُو الرَّجَاءِ، لَهُمْ بِكُلِّ طَرِيقَ صَرِيعٌ ٧ وَالْى كُلُّ قَلْبِ شَغِيعٌ، وَإِلَى كُلِّ شَغُو دُمُوع ١ يَتَقَارَضُونَ الثَّنَاءَ ٢ وَيَتَرَاقَبُونَ الْجَزَاءً: إِنْ سَأَلُوا

۱. سفينة البحار، ج ۲، ص ۲۰۵. ٢. سفينة البحار، ج ۱، مادة (رئي).

٣. ننقل نص الخطبة مع هوامشها كما جاءت في نهج البلاغة، شرح محمّد عبده، ص ٣٨١ (م).

٤. الزالون من زلَّ أخطأ. والمزلون مِن أزله إذاً أوقعه في الخطأ.

٥. يفتنون أي يأخذون في فنون من القول لا يذهبون مذهباً واحداً. ويعمدونكم أي يقيمونكم بكل عماد، والعماد: ما يقام عليه البناء، أي إذا ملتم عن أهوائهم أقاموكم عليها بأعمدة من الخديعة حمتى توافقوهم، والعماد محل الإرتقاب، ويرصدونكم: يقعدون لكم بكل طريق ليحوّلوكم عن الإستقامة.

٦. دويّة أي مريضة من الدّوى بالقصر وهو المرض، والصفاح ـ جمع صفحة: والمراد منها صفاح وجوههم،
 ونقاوتها: صفاؤها من علامات العدواة وقلوبهم ملتهبة بنارها.

٧. يمشون مشي التستر. ويدبون: أي يمشون على هيئة دبيب الضراء، أي يسرون سريان المرض في الجسم أو سريان النقص في الأموال والأنفس والثمرات.

٨. الداء العياء \_ بالفتح: الَّذي أعيى الأطباء ولا يمكن منه الشفاء.

٩. حسدة: جمع حاسد، أي يحسدون على السعة، وإذا نزل بلاء بأحد أكدوه وزادوه. وإذا رجى أحد شيئاً أوقعوه في القنوط واليأس.

١٠. الصريع: المطروح على الأرض، أي إنَّهم كثيراً ما خدعوا أشخاصاً حتى أوقعوهم في الهلكة.

١١. الشجو: الحزن، أي يبكون تصنّعاً متى أرادوا.

١٢. يتقارضون: كل واحد منهم يثني على الآخر ليثني الآخر عليه، كأنّ كلاً منهم يسلف الآخر دَيناً ليؤديه إليه، وكل يعمل للآخر عملاً يرتقب جزاءه عليه.

الْحَفُوا ، وَإِنْ عَذَكُوا كَشَفُوا...». `

#### ٤\_مؤامرة المنافقين

المنافقون يشكّلون أخطر تجمع معارض، لا على الإسلام فحسب، بل على كلّ رسالة ثورية تقدمية، حيث ينفذون بين صفوف المسلمين، ويستغلّون كل فرصة للتآمر.

يتحدّث القرآن عن تآمر هؤلاء في صدر الإسلام ويذكر نماذج من أعمالهم، يذكر مثلاً استهانة هؤلاء بشخصية المؤمنين، وبما يقدمه المؤمنون على قدر طاقتهم من صدقات فيقول: ﴿اللَّذِينَ بِلْمَزُونَ المَطَّوّعينَ مِن المؤمنينَ فِي الصَّدقات واللَّذِينَ اليبجدون إلّا جهدهم فيسخرون منهم سخرالله منهم ولهم عذابَ أليم ﴾ ".

ويتخذون أحياناً في اجتاعاتهم السرية قرارات بشأن قطع مساعدتهم المالية لأصحاب رسول الله على الله الله الله الله عنه عنه الرسالة والرسول: ﴿هم الذين يقولون لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضُوا ولله خزلئن السموات والأرض ولكن المنافقين لا يفقهون ﴾ أ.

كما يتخذون القرارات بإخراج المؤمنين من المدينة بعد انتهاء الحرب والعودة إلى المدينة: ﴿ لِنُنْ رَجِعْنَا لِلْيَ لِلمُؤْمِنَهُ الأَمْنُ مِنْهَا الأَدْلُ ﴾ ٥٠.

وكانوا يتخلفون عن الجهاد بمبررات مختلفة من قبيل الانشغال بالحصاد مثلاً، ويتركون الرّسول في ساعات الشدّة. وهم مع ذلك خائفين من انفضاح أمرهم وانكشاف سرّهم.

بسبب هذه المواقف العدائية التآمرية ركز القرآن على التنديد بالمنافقين في مواضع عديدة، واحتوت سورة المنافقين عرضاً مفصّلاً لوضعهم، كما تضمّنت سورة التوبة والحشر وسور أخرى حملات شديدة على المنافقين، وتحدثت ثلاث عشرة آية من سورة البقرة عن صفاتهم وعواقب مكرهم،

١. ألحفوا: بالغوا في السؤال وألحوا. وإن عذلوا أي لاموا، كشفوا أي فضحوا من يلومونه.

٣. التوبة، ٧٩.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٤.

ه. المنافقون، ٨.

ع المنافقون، ٧.

#### ٥ ـ فداع الضمير

المنافقون يشكلون مشكلة كبرى للمسلمين، ذلك لأنّ المسلمين مكلفون \_ من جهة \_ باحتضان كلّ من يظهر الإسلام وبالامتناع عن تفتيش عقائد الأفراد، ومسؤولون \_ من جهة أخرى \_ عن الحذر من مؤامرات المنافقين وتحركاتهم المشبوهة التي يستهدفون منها الوقوف بوجه الرسالة، وإن اتخذت هذه التحركات صفة إسلامية ظاهرية.

المنافقون يظنون أنّهم بعملهم هذا يستطيعون أن يخدعوا المسلمين ويمسرروا عمليهم مؤامراتهم، بينا هؤلاء يخدعون أنفسهم.

التعبير القرآني ﴿يخادعون الله والذين آهنوا ﴾ يوضّح مفهوماً دقيقاً، فكلمة يخادعون تعني الخداع المشترك من الطرفين، وتبيّن أنّ هؤلاء المنافقين كانوا يعتقدون للعسمي بصيرتهم أنّ النبي خدّاع توسّل بالدين والنبوّة وجمع حوله السذّج من النّاس ليكون له حكم وسلطان، ومن هنا راح المنافقون يتوسلون بخدعة لمقابلة خدعة النبي! فالتعبير القرآني المذكور يوضّح إذن لجوء المنافقين إلى الخدعة، ويبين كذلك نظرة هؤلاء الخاطئة إلى النبي الأعظم بَنْ الله المنه المنافقين الله الخدعة النبي الأعظم بَنْ الله المنه المنافقين الله الخدعة النبي الأعظم المنافقية المنافقين الله الخدعة النبي الأعظم المنافقية المنافقين الله الخدعة النبي الأعظم المنافقية المنافقين الله المنافقية المنافقية الله المنافقية المنافقية الله المنافقية المنافقي

ثم ترد الآية الكريمة على هؤلاء وتقول: ﴿وها يخدمون إلاّ لنفسهم وها يشعرون ﴾، فالفعل «يخدعون » يوضّح أن الخداع من جانب المنافقين فقط، وتؤكد الآية أيضاً أنهم يخدعون أنفسهم دون أن يشعروا، لأنهم يبددون بأفعالهم هذه طاقاتهم العظيمة على طريق الانحراف، ويحرمون أنفسهم من السعادة التي رسم الله طريقها لهم، ويغادرون الدنيا وهم صفر اليدين من كل خير، مثقلون بأنواع الذنوب والآثام.

لا يمكن لأحد أن يخدع الله طبعاً لأنه سبحانه عالم بالجهر وما يخنى، وتعبير ويخادمون الله إمّا أن يكون المقصود به يخادعون الرّسول والمؤمنين، لأنّ من يخدع الرّسول والمؤمنين فكأنه خدع الله (في القرآن مواضع كثيرة عظم فيها الله رسوله والمؤمنين إذ قرن اسمهم باسمه). وإمّا أن يكون نقص العقل وسوءالفهم قد بلغ بالمنافقين حداً تصوروا معه أنّهم قادرون على أن يخفوا على الله شيئاً من أعالهم (شبيه ذلك ماورد في آيات أخرى من كتاب الله العن ن).

علىٰ أيّ حال، الآية المذكورة تشير بوضوح إلى حقيقة خداع الضمير والوجدان، وأنّ الإنسان المنحرف الملوّث كثيراً ما يعمد إلى خداع نفسه ووجدانه للتخلص من تأنيب

الضمير، ويصبح بالتدريج مقتنعاً بأنّ قبائحه ليست عملاً انحرافياً، بل هي أعمال إصلاحية ﴿ لِنُما نعن مصلحون﴾، وبذلك يخدعون أنفسهم، ويستمرون في غيّهم.

ذكر أنّ أحد القادة الأمريكيين وجّه إليه سؤال حول سبب إلقاء القنبلة الذرية على مدينتي (هيروشيا وناكازاكي) اليابانيتين ممّا أدّى إلى مقتل مأئتي ألف إنسان بسريء أو أصابتهم بالعاهات، فقال: نحن فعلنا ذلك من أجل السلام! ولو لم نفعل ذلك لطالت الحرب أكثر، ولذهب ضحيتها عدد أكبر من القتلى!!

المنافقون في كل عصر وفي عصرنا هذا يتشبّنون بمثل هذه الأقاويل لخداع النّاس وخداع أنفسهم، فهذا الزعيم الأمريكي يضع أمامه طريقين فقط هما: استمرار الحرب أو القصف الذري للمدن الآمنة، متناسياً طريقاً ثالثاً واضحاً وهو الكف عن الإعتداء على الشعوب وترك النّاس أحراراً مع ثرواتهم! وممّا تقدم يتضح أنّ النفاق وسيلة لخداع الضمير وشلّ مفعوله، وما أخطر عملية شلّ الضمير الإنساني، الذي يعتبر الواعظ الداخلي والرقيب اليقظ الأمين والمندوب الإلمي في نفس الإنسان!!

#### ٦\_ التمارة الماسرة

شبّه القرآن الكريم في مواضع عديدة عمل الإنسان في الحياة الدنيا بالتجارة، ونحن في الحياة الدنيا تجار نأتي إلى هذا المتجر الكبير برأس مال وهبه لنا الله سبحانه، وعناصره العقل والفطرة والعواطف والطاقات الجسميّة المختلفة ومواهب عالم الطبيعة، ثم قيادة الأنبياء، جمع يربحون ويفوزون ويسعدون، وجمع لا يجنون ربحاً، بل أكثر من ذلك يفقدون رأس ما لهم، ويفلسون بكل ما لهذه الكلمة من معنى، المجاهدون في سبيل الله من أفراد الجمع الأول، ويقول عنهم الله تعالى: ﴿ يَا نَبُهَا الَّذِينَ آمنوا هِل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب اليم تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ﴾ أليم تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ﴾ أ

والمنافقون من أبرز غاذج الجمع الثاني، فبعد أن يذكر القرآن أعهالهم التخريبية المتلبسة بظاهر الإصلاح والتعقل يقول عنهم: ﴿ لُولئك اللَّذِينَ لِشَتْرُوا الضّلالة بِالهدى قما ريحت تجارتهم وماكانوا مهتدين ﴾.

كان بمقدور هؤلاء أن ينتخبوا أفضل طريق لحياتهم، لأنهم كانوا يعيشون إلى جانب ينبوع الوحي الصافي، وفي جوّ مفعم بالصدق والإخلاص والإيمان، لكنهم فوّتوا على أنفسهم هذه الفرصة الفريدة العظيمة، وأضاعوا ما وهبهم الله من هداية فطرية في ذواتهم، ومن هداية تشريعية في إطار نور الوحي، واشتروا الضلالة وسلكوا طريقاً خالوا أنهم يستطيعون به أن يقضوا على الدعوة ويصلوا إلى مآربهم الخبيئة.

وكان في هذه المقايضة الخاطئة خسارتان:

الأولى: ضياع ثرواتهم المادية والمعنوية. والثانية: فشلهم في تحقيق أهدافهم المشؤومة، فالإسلام سرعان ما ضرب بجرانه في أرجاء الأرض فاضحاً خطط المنافقين.

8003

مَنَكُهُمْ كَمَثَلِ الذِى اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّ آضَاءَ تُمَاحُولَهُ وَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَرَكُهُمْ فِ فُلُمَتُ لِلَيْرِجِعُونَ اللهُ الْحَرُوهِمْ وَرَكُهُمْ فِي فَلْمُمَتُ لِلَيْرِجِعُونَ اللهُ الْحَرَامُ الْحَكَمَ عُمْ فَي عَادَ المِهِم فِنَ السَّمَاءَ فِيهِ ظَلْمَتُ وَرَعْدُ وَرَقْ يَجْعَلُونَ أَصَدِعَهُمْ فِي عَادَ الهِم مِنَ الصَّوَعِ حَذَرَ السَّمَاءَ فِيهِ ظَلْمَتَ وَرَعْدُ وَرَقْ يَعْمَلُونَ أَصَدِعَهُمْ فِي عَادَ الهِم مِنَ الصَّوَعِ حَذَرَ المَتَوتِ وَاللهُ مُعِيطًا إِلْكَفِرِينَ اللهُ يَكُونَ أَصَدِعَهُمْ فَي عَلَمُ الصَّرَهُمُ كُلَمَ الصَابَعَ لَهُم المَدَوقِ وَاللهُ مَن اللهُ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَدُوهِمْ إِن اللهُ عَلَيْهِمْ أَولُوشَاءَ اللهُ لَذَه مَن السَمْعِهِمُ وَأَبْصَدُوهِمْ إِن اللهُ عَلَيْهُمْ أَلَى اللهُ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَدُوهِمْ إِن اللهُ عَلَيْهُمْ فَا مُوا وَلَوْشَاءَ اللّهُ لَذَهُ مَن السَمْعِهِمُ وَأَبْصَدُوهِمْ إِن اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا مُوا وَلَوْشَاءَ اللّهُ لَذَهُ مَن السَمْعِهِمْ وَأَبْصَدُوهِمْ إِن اللّهُ مَلَى كُلُولُ فَي وَالْمَا مَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللّهُ لَذَهُ مَا يَسَمّعِهِمُ وَابْصَادُهُمْ الْمُعَلِيمُ اللهُ مَا مُؤَالُولُ مَن وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَالْمَا اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

# الأفسير

## مثالان رائعان لوصف مالة المنافقين:

بعد أن بين القرآن صفات المنافقين وخـصائصهم، يـقدّم مـثالين مـتحركين لتـجسيم وضعهم:

1\_ ﴿ مثلهم ﴾ المنافقين ﴿ كمثل الذي استوقد ناراً ﴾ في ليلة مظلمة، كي يهتدي بها في الطريق ويبلغ مقصده. ﴿ فَلَمَّا أَضَاءَت ها صوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات الايبصرون ﴾.

لقد ظنّ هؤلاء أنّهم قادرون علىٰ أن يحقّقوا أهدافهم بما لديهم مـن إمكــانات إنــارة محدودة.

ولكن نارهم سرعان ما انطفأت بسبب عوامل جوّيّة، أو بسبب نفاد الوقود، وظلّوا حائرين لا يهتدون سبيلاً.

ثم تضيف الآية الكريمة أنّ هؤلاء فقدوا كل وسيلة لدرك الحقائق: ﴿صمّ بكمّ مميّ فهم الدرجمون﴾. والمثال المذكور يصوّر بدقّة عمل المنافقين على ساحة الحياة الإنسانية، فهذه الحياة علموءة بطرق الانحراف والضلال، وليس فيها سوى طريق مستقيم واحد للهداية، وهذا الطريق مليء بالمزالق والأعاصير. ولا يستطيع الفرد أن يهتدي من بين الطرق الملتوية إلى الصراط المستقيم، كما لا يستطيع أن يتجنب المزالق ويقاوم أمام الأعاصير، إلا بنور العقل والإيمان، وبمصباح الوحي الوهاج.

وهل تستطيع الشعلة المحدودة المؤقتة التي يضيئها الإنسان، أن تهدي الكائن البشري في هذا الطريق الشائك الطويل؟!

هؤلاء الذين سلكوا طريق النفاق، ظنوا أنّهم قادرون بذلك أن يحافظوا على مكانتهم ومصالحهم لدى المؤمنين والكافرين، وأن ينضمّوا إلى الفئة الغالبة بعد نهاية المعركة، كانوا يخالون أن عملهم هذا ذكاء وحنكة، وأرادوا أن يستفيدوا من هذا الذكاء وهذه الحنكة، كضوء يشقّ لهم طريق الحياة ويوصلهم إلى مآربهم، لكن الله سبحانه ذهب بنورهم وفضحهم، إذ قال لرسوله: ﴿ إذا جاك المنافقون قالوا نشهد إنّك لرسول الله والله يعلم لِنّك لرسوله والله يعلم لِنّك الرسولة والله يعلم لِنّك الرسولة والله يعلم لله الرسولة والله يعلم الله والله يعلم المنافقين الكاذبون الله والله يعلم المنافقين الكاذبون الله والله يشهد إنّ المنافقين الكاذبون (أ

والقرآن الكريم يفضح المنافقين لدى الكافرين أيضاً، ويبيّن كذبهم ونكولهم إذ يقول: ﴿ الْمِ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَافَقُولُ يِقُولُونَ لِإِخُولُهُم الَّذِينَ كَفُرُولُ مِنْ أَهُلَ الكتابُ لئن اخْرِجَتُم لنخرجِنُ مُحكم ولا نطيع فيكم أحداً أبداً وإن قوتلتم لننصرنكم والله يشهد إنهم لكاذبون \* لئن اخرجوا لا يخرجون معهم ولئن قوتلوا لا ينصرونهم ولئن نصروهم ليولُنُ الآذبار لَمُ لا ينصرونه ``

جدير بالذكر أنّ القرآن استعمل عبارة ﴿ لِستوقد نارلُهُ أي إنّهم استفادِوا للإنارة من «النار» ذات الدخان والرّماد والحريق، بينا يستنير المؤمنون بنور الإيمان الخالص وبضوئه الساطع.

باطن المنافقين ينطوي علىٰ النار، وإن تظاهروا بنور الإيمان، وإذاكان ثمَّة نور فهو ضعيف في قوته وقصير في مدته.

هذا النور الضعيف المؤقّت، إمّا أن يكون إشارة إلى الضمير والفـطرة التــوحـيدية، أو إشارة إلى الإيمان الأوّلي لهؤلاء المنافقين حيث أسدلت عليه ستائر مظلمة علىٰ أثر التقليد الأعمى والتعصب المقيت واللجاج والعداء، فتحولت ساحة حياتهم لا إلى ظلمة، بل إلى «ظُلهات» في التعبير القرآني.

وهؤلاء سيفقدون في النهاية قدرة الرؤية الصحيحة، والإستاع الصحيح، والنطق الصحيح، والنطق الصحيح، وهذه نتيجة طبيعية كها ذكرنا سابقاً للاستمرار على الانحراف والإصرار على العبي، حيث يؤدّي إلى إضعاف آليات الإدراك لدى الإنسان فيرى الحقائق مقلوبة، فالخير في نظره شرّ، والملك شيطان، وهكذا.

علىٰ أي حال هذا التشبيه يوضّع واحدة من حقائق النفاق، وهي أنّ عمر النفاق والتذبذب لا يدوم طويلاً، قد يستطيع المنافقون لمدّة قصيرة أن يتمتعوا بمصونية الإسلام والإيمان، وبصداقة الكفار سرّاً، لكن هذه الحالة مثل شعلة ضعيفة معرضة لألوان العواصف، سرعان ما تنطق، ويظهر الوجه الحقيقي للمنافقين، ويظلون منفورين مطرودين حائرين، مثل إنسان يتخبّط في ظلام دامس.

لابد من الإشارة إلى ما ورد في تفسير الآية الكريمة: ﴿هـو الله عـل الشَّمس فسياء والقمرنورا ﴾ .

عن الإمام محمّد بن على الباقر على الباقر الله قال: «أَضَاءَتِ الأَرْضُ بِنُورِ محمّد الله عَلَى كَمَا تُسفِيءُ الشَّمْسُ، فَضَرَبَ اللهُ مَثَلَ محمّد اللهِ الشَّمْسُ وَمَثَلَ الْوَصِى الْقَمَر» .

وهذا يعني أنّ نور الإيمان والوحي يغمر العالم كلّه ولا يمتلك منه المنافقون شيئاً، وحتىّ لو كان في النفاق نور، فإنّ مدياته قصيرة ودائرته صغيرة لايضيء إلّا ما حوله.

٢- في المثال الثاني صوّر القرآن حياة المنافقين بشكل ليلة ظلماء مخوفة خطرة، يهطل فيها مطر غزير، وينطلق من كل ناحية منها نور يكاد يخطف الأبصار، ويملأ الجوّ صوت مهيب مرعب يكاد يزق الآذان، وفي هذا المناخ القلق ضلّ مسافرٌ طريقه، وبتي في بلقع فسيح لا ملجأ فيه ولا ملاذ، لا يستطيع أن يحتمي من المطر الغزير، ولا من الرعد والبرق، ولا يهتدي إلى طريق لشدّة الظلام. هذه الصورة يرسمها القرآن على النحو التالي: ﴿أَو كُميّبِ مِن السَّماء فيه قلمائ ورعدُ وبرقُ يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصّواعق حدرالموس والله محيط بالكافرين \* يكاد البرق يخطف أبصارهم كلّما أضاً، لهم مشوا فيه وإذا أظلم عليهم في هموا فيه وإذا أظلم عليهم

هؤلاء يحسّون كلّ لحظة بخطر، لأنّهم يطؤون صحراء لا جبال فيها ولا أشجار تحميهم من خطر الرعد والبرق والصواعق، ونحن نعلم أن خطر الصاعقة يتجه إلى كل ارتفاع على الأرض، لكن الأرض التي يسير عليها هؤلاء خالية من أي ارتفاع سوى مرتفع أجسامهم، ومن هنا فخطر الصاعقة يهددهم كل آن بتحويلهم إلى رماد!

(أهمية هذا المثال تتضع لدى أهل الحجاز ـ حيث الصحارى المـنبسطة \_ أكـــثر مــن وضوحها لدى أهالى المناطق الجبلية).

نعم، هؤلاء حيارى مضطربون، لا يجدون طريقاً يسلكونه، ولا دليلاً يهتدون به، خطر صوت الرعد يهدد أسماعهم، ونور البرق يكاد يذهب بأبصارهم ﴿ولوها الله لذهب بسمعهم وأبصارهم إنَّ الله على كلَّ شيء قديرَ ﴾.

المنافقون مثل هؤلاء المسافرين، يعيشون بين المؤمنين المتزايدين المتدفقين كالسيل الهنادر وكالمطر الغزير، لكنهم لم يتخذوا لهم ملجاً آمناً يقيهم من شر صاعقة العقاب الإلهي. نهوض المسلمين بواجبهم الجهادي المسلح بوجه أعداء الإسلام يشكل صواعق وحماً تنزل على رؤوس المنافقين، وتسنح أحياناً لهؤلاء المنافقين فرصة للهداية واليقظة، لكن هذه الفرصة لا تلبث طويلاً، إذ تمر كما يمر نور البرق، ويعود الظلام يطبق عليهم، ويعودون إلى ضلالهم وحيرتهم.

إنتشار الإسلام بسرعة كالبرق الخاطف قد أذهلهم. وآيات القرآن التي تفضح أسرارهم صعقتهم، وفي كل لحظة يحتملون أن تنزل آية تكشف عن مكائدهم ونواياهم، وهذا ما تعبّر عنه الآية الكريمة: ﴿يحذرالمنافقون أن تنزّل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم قل استهزوا إنْ الله مغرجُ ما تحذرون ﴾ أ.

والمنافقون خائفون أيضاً أن يأذن الله بمحاربتهم، وأن يحثّ القوّة الإسلامية المتصاعدة على مجابهتهم، لأنهم كانوا يواجهون مثل هذه التهديدات القرآنية، كقوله تعالى: ﴿لئن له ينته المنافقون والدين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغريثك بهم ثمّ لا يجاورونك فيها إلّا قليلا \* ملعونين أينَها ثقفوا اخذوا وَقتّلوا تَقتيلاً ﴾ آ.

مثل هذه الآيات كانت تنزل كالرعد والبرق علىٰ المنافقين، وتتركهم في خوف وذعر

وحيرة في المدينة، وتضعهم أمام خطر الإبادة أو الإخراج من المدينة كلّ حين.

هذه الآيات \_ وإن كانت تتحدث عن المنافقين في عصر نزول الوحي \_ تمتد لتشمل كلّ المنافقين في التاريخ، لإن خطّ النفاق يقف دوماً بوجه الخط الثوري الصادق الصحيح، ونحن نرى بأعيننا اليوم مدى انطباق ما يقوله القرآن على منافقي عصرنا بدقة. نرى حيرتهم وخوفهم واضطرابهم، ونرى تعاستهم وبؤسهم وانفضاحهم تماماً مثل تلك الجموعة المسافرة الهائمة في صحراء مقفرة وفي ليلة ظلهاء موحشة.

أما بشأن الفرق بين المثالين فثمة تفسيران:

الأول: إن قوله تعالى: ﴿مثلهم كمثل الذي يصور حالة المنافقين الذين انخرطوا في صفوف المؤمنين عن اعتقاد حقيق، ثم تزعزعوا واتجهوا نحو النفاق. أما قوله: ﴿كـــصيّب منالسّما....﴾ فيمثل حالة المنافقين الذين كانوا منذ البداية في صف النفاق، ولم يؤمنوا بالله قط.

الثّاني: إنّ المثال الأول يتحدث عن حالة الأفراد، ولذلك يقول: ﴿مثلهم كمثل﴾ والثاني يجسّد وضع الأجواء المخيفة المرعبة الخطرة التي تحدق بهؤلاء المنافقين، ومن هنا جاء التشبيه بالجوّ المظلم المطر المليء بالخوف والذعر والاضطراب.

#### 8003

يَنَا يُهَا النَّاسُ اعْبُدُواْرَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا هَ فَأَخْرَجَ بِهِ ع مِنَ الثَّمَرَ تِ رِزْقًا لَكُمْ فَ كَلَّ تَجْعَدُ لُواْ لِلَّهِ أَنْ دَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

## التفسير

فيا سبق من آيات كتاب الله سبحانه تبين ثلاث مجموعات هي: مجموعة المتقين، ومجموعة المافقون ومجموعة الكافرين، ومجموعة المنافقين، فالمتقون هم المشمولون بالهداية الإلهية، والمنافقون هم الذين طبع الله على قلوبهم، والمنافقون هم المرضى الذين زادهم الله مرضاً، وفقدوا قدرة التشخيص نتيجة أعمالهم.

أمّا الآيات المذكورة فدعت النّاس إلى انتخاب طريق المجموعة الأُولىٰ، وإلى عبادة الله الواحد الأحد.

وفي الآية الكريمة: ﴿يا أَيُها النَّاسِ لعبدوا ربكم الَّذِي خلقكم واللَّذين من قبلكم لعلكم تتَّقون ﴾ عدة ملاحظات نشير إليها فها يلى:

١- قوله تعالى: ﴿يَا لَيُهَا لَلنَّاسِ﴾ تكرر في القرآن عشرين مرّة تقريباً، وهو نداء عام شامل يشير إلى أنّ القرآن لا يختص بعنصر أو قبيلة أو طائفة أو فئة خاصّة، بـل يـوجّه دعوته إلى البشرية عامّة لعبادة الله، وللثورة على كل ألوان الشرك والانحراف عن طريق التوحيد.

٣- يركّز القرآن، في دعوته إلى عبادة الله وإلى شكر الله، على نعمة خلق البشر، وهي نعمة تتجلى فيها قدرة الله كها يتجلى فيها علم الله وحكمته وكذلك رحمته العامّة والخاصّة، لأنّ الموجود البشري سيّد الموجودات، ومظهر علم الله وقدرته اللامتناهية ونعمه الكثيرة الواسعة.

أُولئك الذين يستنكفون عن عبادة الله والخضوع له، غافلون غالباً عن العظمة المنطوية في خلقهم وخلق الذين من قبلهم، وعن اليد المدبّرة المقدّرة التي أوجدت هـذا الخــلق، وأودعت فيه النعم الدقيقة المدروسة المتجلية في جسم الإنسان وروحه.

فالتذكير بهذه النعم دليل لمعرفة الله، ومحرك للشكر على هذه النعم.

٣ نتيجة هذه العبادة هي التقوى: (العلكم تتقون فعباداتنا لا تزيد الله عظمة وجلالاً، كما أنّ إعراضنا عن العبادة لا ينقص من عظمة الله شيئاً، هذه العبادات مدرسة لتعليم التقوى، والتقوى هي الإحساس بالمسؤولية والحرّك الذاتي للفرد، وهي معيار قيمة الإنسان وميزان تقييم شخصيته.

٤- عبارة: ﴿الله من قبلكم ﴾ لعلها رد على استدلال المشركين الذين برروا عبادتهم للأصنام بتمسكهم بسنة آبائهم، والآية الكريمة تشير بهذه العبارة إلى أن الله الواحد الأحد، خالق البشر وخالق آبائهم، وكل شرك يعتري المسيرة البشرية في حاضرها وسالفها هو انحراف عن الخط الصحيح.

# نعم الأرض والسماء:

الآية التالية استعرضت قسماً آخر من النعم الإلهيّة التي تستحق الشكر، ذكرت أوّلاً خلق الأرض: ﴿الَّذِي جعل لكم الأرض فراشا﴾.

فهذه الكرة السائرة بسرعة مذهلة في الفضاء، قد سُخرت للإنسان كي يمتطيها ويستقر عليها دون أن تؤثر عليه حركتها.

وتتجلى عظمة نعمة الأرض أكثر حين نلاحظ خاصّية الجاذبية التي تؤمّن لنا إمكانية الاستقرار وإنشاء الأبنية والمزارع، وسائر مستلزمات الحياة على هذه الأرض، فلو انعدمت هذه الخاصية لحظة واحدة لتناثر كل ما على هذه الأرض من إنسان وحيوان ونبات في الفضاء!

تعبير «فِراش» يصوّر بشكل رائع مفهوم الاستقرار والاستراحة، كما يصوّر إضافة إلى ذلك مفهوم الإعتدال والتناسب في الحرارة، هذه الحقيقة يعبّر عنها الإمام على بن الحسين الجلا مفسراً هذه الآية إذ يقول: «جَعَلَهَا مُلاَئِمَةً بِطَبَائِعِكُمْ، مُوافِقَةً لِأَجْسادِكُمْ وَلَمْ يَجْعَلْهَا شَديدَةَ الْحُماء وَالْحَرارَةِ فَتُحِرقَكُمْ، وَلاَ شَديدَةَ البُرودةِ فَتُجْمِدَكُمْ، وَلاَ شَديدَةَ طيب الرّبع

فَتَصدَعَ هَامَاتِكُمْ، وَلاَ شَديدَةَ النَّتْنِ فَتُعْطِبَكُمْ، وَلاَشَديدَةَ اللَّيْن كَالْمَاءِ فَـتُغْرِقَكُمْ، وَلاَ شَديدَةَ اللَّيْن كَالْمَاءِ فَـتُغْرِقَكُمْ، وَلاَ شَديدَةَ اللَّيْن كَالْمَاءِ فَـتُغْرِقَكُمْ، وَلاَ شَديدَةَ الطَّلاَّبَةِ فَتَمْتنِعَ عَلَيْكُمْ في دُورِكُمْ وَأَبْنِيَتِكُمْ وَقُبُورِ مَوْتَاكُمْ... فَلِذَلِكَ جَعَلَ الأَرْضَ فِرَاشاً لَكُمْ»! \.
ثم تتعرض الآية إلى نعمة السماء فتقول: ﴿والسَّها، بِناءَ﴾.

كلمة «سَماء» وردت في القرآن بمعان مختلفة، وكلها تشير إلى العلو، واقتران كلمة «سَماء» مع «بِنَاء» يوحي بوجود سقف يعلو البشر على ظهر هذه الأرض، بل إنّ القرآن صرّح بكلمة «سَقْف» في بيان حال السماء إذ قال: ﴿وجعلنا السَّما، سَقْفاً محفوظاً ﴾ آ.

لعل هذا التعبير القرآني يثير استغراب أولئك الذين يفهمون موقع الأرض في الفضاء، فيتساءلون عن هذا السقف... عن مكانه وكيفيته. ولعل هذا التعبير يعيد \_بادئ الرأي \_إلى الأذهان فرضية بطليموس التي تصور الكون على أنّه طبقات من الأفلاك متراكمة بعضها فوق بعض مثل طبقات قشورالبصل!! من هنا لابدٌ من توضيح لمفهوم السهاء والبناء والسقف في التعبيرات القرآنية.

ذكرنا أنّ سماء كل شيء أعلاه، وأحد معاني السماء «جَوّ الأرض»، وهو المقصود في الآية الكريمة، وجوّ الأرض، ويبلغ سمكها عدّة مئات من الكيلومترات.

لو أمعنًا النظر في الدور الحياتي الأساس الذي تؤدّيه هذه الطبقة الهوائية لفهمنا مدى استحكام هذا السقف وأهميته لصيانة البشر.

هذه الطبقة الهوائية مثل سقف شفّاف يحيط بكرتنا الأرضية من كل جانب، وقدرة استحكامه تفوق قدرة أضخم السدود الفولاذية، على الرغم من أنّه لا يمنع وصول أشعة الشمس الحيوية الحياتية إلى الأرض.

لولم يكن هذا السقف لتعرضت الأرض دوماً إلى رشق الشهب والنيازك السهاوية المتناثرة، ولما كان للبشر أمان ولااستقرار على ظهر هذا الكوكب، وهذه الطبقة الهوائية التي يبلغ سمكها عدّة مئات من الكيلومترات "تعمل على إبادة كل الصخور المتجهة إلى الكرة

١. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤١. ٢. الأنبياء، ٣٢.

٣. تذكر كثير من الكتب أنّ سمك الجوّ المحيط بالأرض يبلغ مائة كيلومتر، ويبدو أن المقصود بهذا السمك هو

الأرضية، وقليل جدًا من هذه الصخور تستطيع أن تخترق هذا الحاجز وتـصل الأرض لتنذر أهل الأرض دون أن تعكّر صفو حياتهم.

من الشواهد الدالة على أنّ أحد معاني السهاء هو «جو الأرض» حديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق على أنّ أحد معاني المفضّل» عن السهاء فيقول: «فَكّر في لَـوْنِ السَّمَاءِ وَمّا فِيهِ مِنْ صَوَابِ التَّذْبِيرِ، فَإِنَّ هَذَا اللَّوْنَ أَشَدُّ الأَلْوَانِ مُوافِقَةً لِلْبَصَرِ وَتَقْوِيَةً...» \.

ومن الواضح أنّ زرقة السهاء ليست إلّا لون الهواء الكثيف المحيط بالأرض، ولهذا فإنّ المقصود بالسهاء في هذا الحديث هو جوّ الأرض نفسه.

وأُضيفت كلمَة الجوّ إلى السهاء في قوله تعالى: ﴿ لَهِ يَسِرُوا لِلِي الطَّيْرِ مَسْخُرَاتِ فَسِي جَـوٌ نَشْمًا.﴾ ٢.

وحول معاني السهاء الأخرى ستنحدّث بشكل أو في في ذيل الآية ٢٩ من هذه السّورة. بعد ذلك تطرقت الآية الى نعمة المطر: ﴿وَلَنْزَلْنَا مِنْ السَّهَا. هِــاتَــُ ... مــاءً يحــيي الأرض ويخرج منها الثمرات..

عبارة ﴿ولنزلنا من للشماء مها:﴾ تؤكد مرّة أخرىٰ أنّ المقصود من «السماء» هنا هو جــوّ الأرض، لأننا نعلم أنّ المطر ينزل من الغيوم، والغيوم بخار متناثر في جوّ الأرض.

الإمام على بن الحسين الله يتحدث عن نزول المطر في تفسير هذه الآية فيقول: «يُنْزِلُهُ مِنْ أَعْلَىٰ لِيَبْلُغَ قُلَلَ جِبَالِكُمْ وَتِلالِكُمْ وَهِضَابَكُمْ وَأَوْهَادَكُمْ، ثُمَّ فَرَّقَهُ رِذَاذاً وَوَابِلاً وَهَطْلاً لِتَنْشِفَهُ أَرْضُوكُمْ، وَلَمْ يَجْعَلْ ذَلِكَ الْمَطَرَ نَازِلاً عَلَيْكُمْ قَطْعةً وَاحِدَةً فَيُغْسِدَ أَرَضِيكُمْ وَأَشْجَارَكُمْ وَزُرعَكُمْ وَثِمَارَكُمْ». وَلَمْ يَجْعَلْ ذَلِكَ الْمَطَرَ نَازِلاً عَلَيْكُمْ قَطْعةً وَاحِدَةً فَيُغْسِدَ أَرَضِيكُمْ وَأَشْجَارَكُمْ وَزُرعَكُمْ وَثِمَارَكُمْ». وَلَمْ يَجْعَلْ ذَلِكَ الْمَطَرَ نَازِلاً عَلَيْكُمْ قَطْعةً وَاحِدَةً فَيُغْسِدَ أَرَضِيكُمْ وَأَشْجَارَكُمْ وَزُرعَكُمْ وَثِمَارَكُمْ». وَلَمْ يَجْعَلْ ذَلِكَ الْمَطَرَ نَازِلاً عَلَيْكُمْ قَطْعةً وَاحِدَةً فَيُغْسِدَ أَرَضِيكُمْ وَأَشْجَارَكُمْ وَزُرعَكُمْ

ثم تشير الآية إلى نعمة الثمرات التي تخرج من بركة الأمطار لتكون رزقاً لبني البشر ﴿ فَأَخْرِجَ بِهِ مِنْ النَّمُولِينَ رَزِقاً لَكُم ﴾ .

وإخراج النمرات مدعاة للشكر على رحمة رب العالمين لعباده، ومدعاة للإذعان بقدرة

<sup>﴿</sup> الطبقة الجوية الكثيفة، لأن العلم الحديث أثبت أنَّ الهواء موجود بشكل رقيق متباعد الجزئيات على بعد مئات الكيلومترات.

١. توحيد المفضّل، ص ١٢٧؛ وبحار الأنوار، ج ٣، ص ١١١.

٣. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤١.

ربّ العالمين في إخراج غر مختلف ألوانه، من ماء عديم اللون، ليكون قوتاً للإنسان والحيوان، لذلك عطف عليها قوله تعالى: ﴿ فلا تجعلوا لله لندادا وانتم تعلمون،

فهذه الأنداد المفتعلة وما تعبدون من دون الله، لم يخلقوكم ولا خلقوا آباءكم، ولا خلقوا ما ترونه حولكم من مظاهر كونية ونعم موفورة.

و«الأنداد» جمع «نِد» على وزن ضدّ، وهو الشبيه والشريك، وواضح أنّ هذا الشبه قائم في أذهان المشركين وليس أمراً واقعياً.

وبعبارة أدق: ندّ الشيء ونديده ـكما يقول الراغب في المفردات ـ مشاركة في جوهره، وذلك ضرب من المماثلة، أي المماثلة في جوهر الذات.

## ہحث

# الشَّرَك في أشكال مفتلفة:

لابد من التأكيد على أن الشرك بالله لا ينحصر باتخاذ الأوثان الحجرية والخشبية آلهة من دون الله كما يفعل الوثنيون، أو القول بأن الله ثالث ثلاثة كما تقول النيصارى، بل إن للشرك معنى أوسع وصوراً متنوعة أكثر ضموراً وخفاء، وبشكل عام كل اعتقاد بوجود أشياء لها نفس تأثير الله في الحياة هو نوع من الشرك. وهذا ما يعبر عنه ابن عباس إذ يقول: (الأنداد) هو الشرك أخنى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ليلة ظلماء، وهو أن يقول: وقول: والله، وحياتك يا فلان، وحياتي!... ويقول: لولاكلبه هذا لأتانا اللصوص البارحة!... وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت... هذا كله به شرك أ

ونقرأ في حديث شريف أنّ رجلاً قال لرسول الله ﷺ: مـا شــاء الله وشــئت، فــقال النبي ﷺ: «أجعلتني لله ندّاً»؟! ٢

مثل هذه التعابير التي يشمّ منها رائحة الشرك رائجة \_مع الأسف \_بين سواد المسلمين

۱. تفسير في ظلال القرآن، ج ۱، ص ٥٣؛ ووسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٢٥٤، ح ٢١٥٠١. ٢. تفسير ابن كثير، ج ١، ص ٦٠.

وغير لائقة بالشخص الموحّد، كقولهم: اعتادي على الله وعليك!!

في الرواية عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق على الفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَايِوْمِنُ الْكُورُ مِهَا لِللّهِ إِلّا وَ هُم مِشْرِكُونَ ﴾ أقال: «قَوْلُ الرَّجُلِ لَوْلاَ فُلاَنُ لَهَلَكْتُ، وَلَوْلاَ فُلاَنُ لأَصَبْتُ كَذَا وَكَوْلاً فُلاَنُ لَضَاعَ عِيَالِي» ٢.

وسيأتي توضيح أكثر في هذا الجال في ذيل الآية ١٠٦ من سورة يوسف. عندها

۱. یوسف، ۱۰۲.

٢ سفينة البحار، ج ١، ص ١٩٧؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٢١٥، ح ٢٠٣١٠.

وَإِن كُنتُمْ فِى رَبِّ مِّمَّانَزُلْنَاعَلَى عَبْدِنَافَانُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ، وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُ مُصَدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ أُعِذَتْ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهِ مَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ أُعِذَتْ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْكُنفِرِينَ اللَّهُ الْمُعْلَقُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَقُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَولُولُ اللَّ

# التفسير

# القرآن معمزة فلادة:

ظاهرة الكفر والنفاق، التي دارت حولها موضوعات الآيات السابقة، تنشأ أحياناً عن عدم فهم محتوى النّبوة ومعجزة الرّسول ﷺ. والآيات التي نحن بصددها تعالج هذه المسألة، وتركز على المعجزة القرآنية الخالدة كي تزيل كل شك و ترديد في رسالة نبيّ الإسلام ﷺ. تقول الآية:

# ﴿وَإِنْ كُنتُم فَي ربيبٍ مِمًّا نَزُّلْنَا على عبدنا فأتوابسورةٍ مِنْ مِثْلُه﴾ ﴿

وبهذا الشكل تحدى القرآن كل المنكرين أن يأتوا بسورة من مثله، كي يكون عجزهم دليلاً واضحاً على أصالة هذا الوحي السهاوي وعلى الجانب الإلهي للرسالة والدعوة.

ولأجل أن يؤكد هذا التحدي دعاهم أن لا يقوموا بهذا العمل منفردين، بل ﴿وادموا شهدا كم من دون آلله إن كنتم صادقين﴾.

كلمة «شهداء» تشير إلى الفئة التي كانت تساعدهم في رفض رسالة النبي ﷺ، وعبارة

١. ذهب بعض المفسرين إلى أنّ الضمير في «مثله» يعود على النبي كما يعود الضمير في «عبدنا» عليه أيضاً، ويصبح المعنى حينئذ: (لو كنتم في شك من الوحي فأتوا بشخص أمّي مثل محمّد يستطيع أن يأتي بمثل هذا القرآن)، لكن هذا الاحتمال بعيد، إذ ورد في موضوع آخر: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ﴾ الطور، ٣٤، وفي موضع آخر أيضاً ﴿ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ ﴾ يونس، ٣٨، وهذه دلالة علىٰ أنّ الضمير في «مثله» يعود على القرآن.

﴿ وَ الله ﴾ إشارة إلى عجز جميع البشر عن الإتيان بسورة قرآنية ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً، وإلى قدرة الله وحده على ذلك.

وعبارة ﴿إِن كنتم صادقين﴾ تستهدف حقهم على قبول هذا التحدي، ومفهومها: لو عجزتم عن هذا العمل فذلك دليل كذبكم، فانهضوا إذن لإثبات ادّعائكم.

طبيعة التحدي تقتضي أن يكون صارخاً إلى أبعد حدّ ممكن، وأن يكون محفّزاً للـعدو مهما أمكن، وبعبارة أخرى أن يثير الحميّة فيه، كي يجنّد كل طاقاته لعملية المجابهة، حتى إذا فشل وأيقن بعجزه علم أنّه أمام ظاهرة إلهيّة لا بشرية.

من هنا فسياق الآيات التالية، يركز على عنصر الإثارة ويقول: ﴿فَإِنْ لَم تَـفَعَلُوا وَلَنْ مِنْ هَنَا فَسِياقَ الآيات التالية، يركز على عنصر الإثارة ويقول: ﴿فَإِنْ لَم تَـفَعَلُوا وَلَنْ تَعْمَلُوا فَاتَّقُوا لِلنَّارِ لِلَّتِي وقودها للنَّاس وللحجارة ﴾ وهذه النار ليست حديث مستقبل، بل هي واقع قائم: ﴿لَعَدُنْ لَلْكَافُرِينَ ﴾.

جمع من المفسرين قالوا: إنّ المقصود بالحجارة: الأصنام الحجرية، واستشهدوا لذلك بالآية الكريمة: ﴿لِنكم وما تعيدون من دون الله حصب جهنّم ﴾ .

جمع آخر قالوا: (الحجارة) إشارة إلى صخور معدنية كبريتية تفوق حرارتها حرارة الصخور الأخرى.

وهناك من المفسرين من يعتقد أنّ المقصود من هذا التعبير، إلفات النظر إلى شدة حرارة جهنم، أي إنّ حرارة جهنم وحريقها يبلغ درجة تشتعل فيها الصخور والأجسادكما يشتعل الوقود.

ويبدو من ظاهر الآيات المذكورة، أنّ نار جهنم تستعر من داخل النّاس والحجارة، ولا يصعب فهم هذه المسألة لو علمنا أنّ العلم الحديث أثبت أنّ كل أجسام العالم تنطوي في أعهاقها على نار عظيمة (أو بعبارة أخرى على طاقة قابلة للتبديل إلى نار)، ولا يلزم أن نتصور نار جهنم شبيهة بالنار المشهودة في هذا العالم.

في موضع آخر يقول تعالى: ﴿نارالله الموقدة \* الَّتي تطّلع على الأفندة ﴾ أ. خلافاً لنيران هذا العالم التي تنفذ من الخارج إلى الداخل.

## بحوث

## ١- لماذا يمتاع الأنبياء إلى المعمزة؟

نعلم أنّ منصب النّبوة أعظم منصب منحه الله لخاصة أوليائه. فكل المناصب عادة تمنح صاحبها القدرة للحكم على أبدان الأفراد، إلّا منصب النّبوة، فالنّبي يحكم على الأجسام والقلوب في مجتمعه، من هنا كان مقام النّبوة لا يبلغه مقام في سموّه، ومن هنا أيضاً كان أدعياء النبوّات الكاذبة أحطّ النّاس وأشدّهم إنحرافاً.

والنّاس هنا أمام أمرين: إمّا أن يؤمنوا بدعوات النّبوة جميعاً، أو يرفضوها جميعاً، لو قبلوها جملة لتحولت ساحة الأديان إلى فوضى وهرج ومرج، ولو رفضوها جملة لكان عاقبة ذلك الضلال والضياع.

فالدليل على مبدأ البعثة ذاته يفرض إذن أن يكون الأنبياء الصادقون مجهزين بالدليل على مبدأ البعثة ذاته يفرض إذن أي أن يكونوا مجهزين بالمعجزة الدالة على على نبوتهم كي يتميز الصادقون من الكاذبين، أي أن يكونوا مجهزين بالمعجزة الدالة على صدق ادعائهم.

و «المعجزة» ـكما هو واضح من لفظها ـ عمل خارق يأتي به النبي ويعجز عن الإتيان به الآخرون.

علىٰ النبي صاحب المعجزة أن يتحدى النّاس بمعجزته، وأن يعلن لهم أنّ معجزته دليل علىٰ صدق دعواه.

# ٢\_ القرآن معمزة نبيّ الإسلام المالدة

القرآن كتاب يسمو علىٰ أفكار البشر، ولم يستطع أحد حتى اليوم أن يأتي بمثله، وهو معجزة سهاوية كبرىٰ.

هذا الكتاب الكريم يعتبر ـ بين معاجز النبي الله التوسير على نبوّة الرّسول الخاتم، لأنّه معجزة «ناطقة» و «خالدة» و «عالمية» و «معنوية».

أمّا أنّه معجزة «ناطقة» فإنّ معاجز الأنبياء السابقين لم تكن كذلك، أي أنّها كانت بحاجة إلى وجود النبي لكي يتحدث للناس عن معجزته ويتحداهم بها، ومعاجز النبي الخاتم عدا القرآن هي من هذا اللون، أمّا القرآن فمعجزة ناطقة، لا يحتاج إلى تعريف، يدعو لنفسه بنفسه، يتحدى بنفسه المعارضين ويدينهم ويخرج منتصراً من ساحة التحدي، وهو

يتحدى اليوم جميع البشر كماكان يتحداهم في عصر الرسالة، أنّه دين ومعجزة، أنّه قانون، ووثيقة تثبت إلهيّة القانون.

أما الخلود والعالمية: فإنّ القرآن حطّم سدود «الزمان والمكان» وتعالى عليها، لأنّ معاجز الأنبياء السابقين وحتى معاجز النبي الخاتم غير القرآن مسجلة على شريط معين من الزمان، وواقعة في مساحة معينة من المكان، وأمام جمع معدود من النّاس، مثل معاجز عيسى اللها كوديثه في المهد وإحيائه الموتى، وواضح أنّ الأحداث المقيّدة بزمان ومكان معيّنين تمسي صورتها باهتة كلما ابتعدنا عن ظروفها الزمانية والمكانية، وهذا من خصائص الأمور الزمنية.

لكن القرآن لا يرتبط بالزمان والمكان، فهو يطلع علينا اليوم كها طبلع على عرب الجاهلية قبل قرون، بل إن مرور الزمن زاد البشرية قدرة في العلم والإمكانات لتستفيد منه أكثر من ذي قبل، وما لا يرتبط بزمان أو مكان فإنه يحوي عناصر الدوام والخلود وسعة دائر ته العالمية، وبديهي أن الدين العالمي الخالد بحاجة إلى مثل هذه الوثيقة العالمية الخالدة. أمّا الصّفة «المعنوية» للقرآن فنفهمها حين ننظر إلى معاجز الأنبياء السابقين، ونرى أنها كانت غالباً «جسميّة» مثل: شفاء الأمراض الجسمية المستعصية، وتحدث الطفل في المهد... وكانت تتجه نحو تسخير الأعضاء البدنية. أمّا القرآن، فيسخر القلوب والنفوس، ويبعث فيها الإعجاب والإكبار، إنّه يتعامل مع الأرواح والأفكار والعقول البشرية، وواضح امتياز مثل هذه المعجزة على المعاجز الجسمية.

## ٣\_ هل ثمدّى القرآن؟

القرآن تحدى البشرية في مواضع عديدة من سوره، منها:

١- ﴿قُلُ لَئِنَ اجْتَمَعْتُ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِمثَلُ هَذَا القرآن لا يَأْتُونَ بِمثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾\.

٢ـ ﴿ مَ يقولون افتراه قل فأتوا بعشر سورِ مثله مفتريات وادعوا من استطعتم من دون الثمان
 كنتم صادقين \* فإلَّم يستجيبوا لكم فاعلموا أثما لنزل بعلم الله ﴾ .

# ٣\_ ﴿ أَم يقولون لقتراه قل فأتوا بسورةٍ مثله وادموا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾ أ

٤- الآية الثالثة والعشرون من سورة البقرة التي يدور حولها بحثنا.

القرآن تحدى بصراحة وقوّة في هذه الآيات جميع البشرية، وفي هذه الصراحة والقوّة دلالة حيّة على حقّانيته، ولم يكتف في تحدّيه بدعوة النّاس إلى أن يأتوا بمثله، بل حفّزهم وشجعهم على ذلك، وعبارات التحفيز نجدها في قوله تعالى:

﴿إِنْ كَنتُمْ صَادَقَيْنَ ﴾ ﴿ وَفَاتُوا بِعَشْرُ سُورٍ مِثْلُهُ مِسْفَتَرِيانِهِ ﴾ ﴿ وَقَـلَ فَأَتَـوا بِسَـورةِ مِثْلُه ﴾ ﴿ وَلَا مِنْ اجتمعت الإنس والجنَّ ﴾ ﴿ وَلا يأتون بمثله ﴾ ﴿ وَلا يأتي وقودها النَّاس والحجارة ﴾ ﴿ وَإِنْ لَمْ تَعْطُوا وَلَنْ تَفْعِلُوا ﴾ ﴿.

هذا التحفيز والحثّ والإثارة لم يصدر ضمن إطار معركة أدبية أو عقائدية، بل في إطار معركة «سياسية» «اقتصادية» «اجتاعية»، ضمن إطار معركة حياة أو موت، يرتبط عصيرها وجود هذا الكيان الجديد، وعجز المعارضين أمام هذا التحدّي الحياتي الصارخ، يبيّن بشكل أوضح أبعاد المعجزة القرآنية.

جدير بالذّكر أن تحدي القرآن لا ينحصر بزمان أو مكان، بل إنّ هذا التحدّي قائم حتى بومنا هذا.

## ٤\_ هل جيء بمثله؟

الجواب على هذا السؤال يتضح لو ألقينا نظرة على الظروف والملابسات التي عاصرت نزول القرآن، وعلى تاريخ ما ذكر من محاولات لكتابة ما يشبه القرآن.

غير خنيّ أنّ الرسالة في عصر النّزول وما بعده، واجهت خصوماً ألدّاء من المشركين

۱. يونس، ۳۸.

۳. هود، ۱۳.

٥. يونس، ٣٨؛ هود، ٣. الاسراء، ٨٨.

٧. الاسراء، ٨٨. عره، ٢٤.

٩. البقرة، ٢٤.

واليهود والنصارى والمنافقين. وهؤلاء توسّلوا بكل ما لديهم من قوّة وحيلة للوقوف بوجه الدعوة، (حتى إنّ بعض المنافقين مثل (أبوعامر) الراهب ومن وافقه من المنافقين اتّسطوا بأمبراطور الرّوم للتآمر على الإسلام، وبلغ الأمر بهؤلاء المتآمرين أن شيدوا «مسجد ضرار» في المدينة، وحدثت على أثر ذلك وقائع عجيبة أشار إليها القرآن في سورة التوبة).

من الطبيعي أن هؤلاء الأعداء الألدّاء من المنافقين وغيرهم كانوا يتربصون بالمسلمين الدوائر، ويتحينون كل فرصة للإضرار بالمسلمين، ولو كان هؤلاء قد حصلوا على كتاب يجيب على تحدي القرآن، لتهافتوا عليه ونشروه وطبّلوا له وزمّروا، أو لسعوا في حفظه على الأقل.

ولذلك نرى أنّ التاريخ احتفظ بأسهاء أولئك الذين يحتمل احتمالاً ضعيفاً أنّهم عارضوا القرآن، مثل:

«عبد الله بن المقفع»، فقد قيل أنّه عارض القرآن بكتابه «الدرّة اليتيمة» بينا لا نعثر في هذا الكتاب الموجود بين أيدينا اليوم على إشارة إلى هذه المعارضة، ولا نعرف لماذا وجهت التهمة إلى ابن المقفع بهذا الكتاب؟

والمتنبي، أحمد بن الحسين الكوفي الشاعر، ذكر في زمرة المعارضين وأصحاب النبوءات، بينا تؤكد دراسات حياة المتنبي وأدبه، أنّه كان ينطلق في شعره غالباً من روح الخسيبة في بلوغ المناصب الرفيعة، ومن الحرمان العائلي.

وأبو العلاء المعرّي، اتهم بهذا أيضاً، ونقلت عنه أشعار تنم عن رفضه لبعض مسائل الدين، لكنه لم يرفع صوته يوماً بمعارضة القرآن، بل نقلت عنه عبارات في عظمة كتاب الله العزيز سنشير إليها فها بعد.

أمّا مسيلمة الكذّاب من أهل اليمامة فقد عارض القرآن، وأتى بآيات!! أقرب إلى الهزل منها إلى الجد، ومن ذلك:

رما قاله معارضاً سورة «الذاريات»: «والمبذرات بذراً، والحاصدات حصداً، والذاريات قمعاً. والطاحنات طحناً، والعاجنات عجناً، والخابزات خبزاً، والثاردات ثرداً، واللاقات لقماً، اهالة وسمناً» (

١. إعجاز القرآن، الرافعي.

٦- من النماذج الأخرى لآياته: «يا ضفدع نقّي فإنّك نعم ما تنقين، لا وارداً تنفرين، ولا ماء تكدرين» .

# ٥\_شهادات مول القرآن

يجدر بنا أن ننقل جملاً من أقوال المشاهير بشأن القرآن بمن فيهم أولئك الذين اتهـموا بمعارضة القرآن.

١- أبو العلاء إلمعري (المتهم بمعارضة القرآن) يقول:

«وأجمع كلّ ملحد ومهتد أن هذا الكتاب الذي جاء به محمّد كتاب بهر بالإعجاز، ولتى عدوه بالإرجاز، ما حذى على مثال، ولا أشبه غريب الأمثال،... ما هو من القصيد الموزون، ولا الرجز، ولا شاكل خطابة العرب ولا سجع الكهنة، وجاء كالشمس، لو فهمه الهضب لتصدع، وأنّ الآية منه أو بعض الآية لتعرض في أفصح كلم يقدر عليه المخلوقون، فتكون فيه كالشهاب المتلألىء في جنح غسق، والظهرة البادية في جدوب ".

٢- الوليد بن المغيرة المخزومي، وهو رجل عرف بين عرب الجاهلية بكياسته وحسن تدبيره، ولذلك سمي «ريحانة قريش»، سمع آيات من سورة «غافر» فرجع إلى قوم من بني مخزوم فقال لهم:

«والله لقد سمعت من محمّد آنفاً كلاماً ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن، وإنّ له لحلاوة، وإنّ عليه لطلاوة، وإنّ أعلاه لمثمر، وإنّ أسفله لمغدق، وإنّه ليعلو وما يعلى عليه». "- العالم المؤرخ البريطاني «كارليل» يقول حول القرآن:

«لو ألقينا نظرة على هذا الكتاب المقدّس لرأينا الحقائق الكبيرة، وخصائص أسرار الوجود، مطروحة بشكل ناضج في مضامينه، ممّا يبين بوضوح عظمة القرآن، وهذه الميزة الكبرى خاصّة بالقرآن، ولا توجد في أي كتاب علميّ وسياسي واقتصادي آخر. نعم، قراءة بعض الكتب تترك تأثيراً عميقاً في ذهن الإنسان، ولكن هذا التأثير لا يمكن مقارنته بتأثير القرآن، من هنا ينبغي أن نقول: المزايا الأساسية للقرآن، ترتبط بما فيه من حقائق

١. إعجاز القرآن للرافعي، وإعجاز القرآن، للخطيب، ج ١، ص ٤٨٣.

٢. رسالة الغفران، ص ٢٦٣. ٣. تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ذيل سورة المدثر.

وعواطف طاهرة، ومسائل كبيرة، ومضامين هامة لا يعتريها شك وترديد، وينطوي هذا الكتاب علىٰ كل الفضائل اللازمة لتحقيق تكامل البشرية وسعادتها» .

٤- جان ديفن بورت مؤلف كتاب: «الاعتذار إلى محمد والقرآن»، يقول:

«القرآن بعيد للغاية عن كل نقص، بحيث لا يحتاج إلى أدنى إصلاح أو تصحيح، وقــد يقرؤه شخص من أوّله إلى آخره دون أن يحسّ بأي ملل» .

ويقول: «لا خلاف في أنّ القرآن نزل بأبلغ لسان وأفصحه، وبلهجة قريش أكثر العرب أصالة وأدباً... وملىء بأبلغ التشبيهات وأروعها» .

٥- غورة الشاعر الألماني يقول:

«قد يحسّ قرّاء القرآن للوهلة الأولىٰ بثقل في العبارات القرآنية، لكنه ما أن يتدرج حتى يشعر بانجذاب نحو القرآن، ثم إذا توغّل فيه ينجذب ـدون اختيار ـ إلى جماله الساحر، ﴿

وفي موضع آخر يقول: «لسنين طويلة، أبعدنا القساوسة عن فهم حقائق القرآن المقدس وعن عظمة النبي محمّد، ولكن كلما خطونا على طريق فهم العلم تنزاح من أمام أعيننا حُجُب الجهل والتعصب المقيت، وقريباً سيلفت هذا الكتاب الفريد أنظار العالم، ويصبح محور أفكار البشرية»!

ويقول كذلك: «كنّا معرضين عن القرآن، ولكن هذا الكتاب ألفت أنظارنا، وحــيّرنا، حتى جعلنا نخضع لما قدمه من مبادىء وقوانين علمية كبرى»!

٦- «ويل ديورانت» المؤرخ المعروف يقول: «القرآن أوجد في المسلمين عـزّة نـفس
 وعدالة وتقوى لا نرى لها نظيراً في أية بقعة من بقاع العالم».

٧ المفكر الفرنسي «جول لابوم» في كتاب «تفصيل الآيات» يقول: «العلم انتشر في العالم على يد المسلمين، والمسلمون أخذوا العلوم من (القرآن) وهو بحر العلم، وفرّعوا منه أنهاراً جرت مياهها في العالم...».

٨ المستشرق البريطاني دينورت يقول:

١. من مقدمة كتاب التنظيمات الحضارية في الإمبراطورية الإسلامية.

٢. التنظيمات الحضارية في الإمبراطورية الإسلامية، ص ١١١.

٣. المصدر السابق، ص ٩١. ٤. عن كتاب الاعتذار إلى محمّد والقرآن.

«يجب أن نعترف أنّ العلوم الطبيعية والفلكية والفلسفة والرياضيّات التي شاعت في أوربا، هي بشكل عام من بركات التعاليم القرآنية، ونحن فيها مدينون للمسلمين، بـل إنّ أوربا من هذه الناحية من بلاد الإسلام» \.

٩- الدكتورة لورا واكسيا واغليري أستاذة جامعة نابولي في كتاب «تـقدم الإسـلام السريع» تقول:

«كتاب الإسلام الساوي نموذج الإعجاز...(القرآن) كتاب لا يمكن تقليده، وأسلوبه لا نظير له في الآداب، والتأثير الذي يتركه هذا الاسلوب في روح الإنسان ناشىء عسن إمتيازاته وسموه... كيف يمكن لهذا الكتاب الإعجازي أن يكون من صنع محمّد، وهو رجل أمعيً؟!....

نحن نرى في هذا الكتاب كنوزاً من العلوم تفوق كفاءة أكثر النّاس ذكاء وأكبر الفلاسفة وأقوى رجال السياسة والقانون.

من هنا لا يمكن اعتبار القرآن عمل إنسان متعلّم عالم» من هنا لا يمكن اعتبار القرآن عمل إنسان متعلّم عالم» من

١ المعجزة الخالدة.

٢. تقدم الإسلام السريع، نقلاً عن كتاب محمّد والقرآن.

وَبَثِرِ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا الصَّلِحَاتِ اَنَّ الْمُهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُ حَصُلَما رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقًا قَالُواْ هَاذَا الَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ عَمُ مُتَشَنِهً مَا وَلَهُمْ فِيهَ آزَوَجٌ مُطَهَى أَنَّ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢٠٠٠ مُتَشَنِهً مَا خَلِدُونَ ١٠٠٠

# التفسير

## مُصائص نِعُم المِنَّة:

آخر آية في بحثنا السابق تحدثت عن مصير الكافرين، وهذه الآية تتحدث عن مصير المؤمنين، كي تتضح الحقيقة أكثر بالمقارنة بين الصور تين، على الطريقة القرآنية في التوضيح. المقطع الأوّل في الآية: ﴿وبشرالذين آمنوا وعملوا الصالحات أنّ لهم جنّات تجري من تحتها الأنهار﴾.

نعلم أنّ البساتين التي تفتقد الماء الدائم، وتستىٰ بين حين وحين ليس لها حظ كبير من النظارة، فالنظارة تطفح على البساتين التي تمتلك ماء ستى دائم مستمر لا ينقطع أبداً، ومثل هذه البساتين لا يعتريها جفاف ولا تهددها شحة ماء. وهذه هي بساتين الجنّة.

وبعد الإشارة إلى ثمار الجنّة المتنوعة تقول الآية: ﴿ كَلُّمَا رَزْقُولُ مِنْهَا مِنْ ثَمِرَةِ رَزْقًا قَالُولُ هَذُلُ اللّذي رزقنا مِنْ قبل ﴾.

ذكر المفسرون لهذا المقطع من الآية تفاسير متعددة:

قال بعضهم: المقصود من قولهم: ﴿هذا الَّذِي رزقنا من قبل﴾ هو أنَّ هذه النعم أغدقت علينا بسبب ما أنجزناه من عمل في الحياة الدنيا، وغرسنا بذوره من قبل.

وقال بعض آخر: عندما يؤتى بالثمار إلى أهل الجنّة ثانية يقولون: هذا الذي تناولناه من قبل، ولكنهم حين يأكلون هذه الثمار يجدون فيها طعماً جديداً ولذّة أخرى، فالعنب أو التفاح الذي نتناوله في هذه الحياة الدنيا له في كل مرّة نأكله نفس طعم المرّة السابقة، أمّا ثمار

الجنّة فلها في كلّ مرّة طعم وإن تشابهت أشكالها، وهذه من إمتيازات ذلك العالم الذي يبدو أنّه خال من كل تكرار!

وقال آخرون: المقصود من ذلك أنّهم حين يرون ثمار الجنّة يلقونها شبيهة بـثمار هـذه الدنيا، فيأنسون بها ولا تكون غريبة عليهم، ولكنّهم حين يتناولونها يجدون فيها طـعماً جديداً لذيذاً.

ويجوز أن تكون عبارة الآية متضمنة لكل هذه المفاهيم والتفاسير، لأنّ ألفاظ القرآن تنطوي أحياناً علىٰ معان <sup>١</sup>.

ثم تقول الآية: ﴿ والتوابه متشابه ﴾، أي متشابهاً في الجودة والجمال، فهذه الثمار بأجمعها فاخرة بحيث لا يمكن ترجيح إحداها على الأخرى، خلافاً لثمار هذا العالم المختلفة في درجة النضج والرائحة واللون والطعم.

وآخر نعمة تذكرها الآية هي نعمة ﴿ الأزواج العطهر، من كل أدران الروح والقلب والجسد.

أحد منغّصات نعم الدنيا زوالها، فصاحب النعمة يقلقه زوال هذه النعمة، ومن هنا فلا تكون هذه النعم عادة باعثة على السعادة والإطمئنان، أمّــا نِـعم الجــنّة فـفيها السعادة والطمأنينة لأنّها خالدة لا يعتريها الزوال والفناء، وإلى هذه الحقيقة تشير الآية في خاتمتها وتقول: ﴿ وهم فيها خالدون﴾.

## ہحوث

#### ۱\_ «الإيمان» و«العمل»

في كثير من الآيات القرآنية يقترن ذكر الإيمان بذكر العمل الصالح، حتى كان الإثـنين متلازمان دونما افتراق، والحق كذلك، لأنّ الإيمان والعمل يكمّل بعضها الآخر.

لو نفذ الإيمان إلى أعماق النفس لتجلت آثاره في الأعمال حتماً، مثله كمثل مصباح لو أضاء في غرفة لشع نوره من كل نوافذ الغرقة، ومصباح الإيمان كذلك لو شع في قلب إنسان، لسطع شعاعه من عين ذلك الإنسان وأذنه ولسانه ويده ورجله.

١. في بحث «استعمال اللفظ في أكثر من معنى» أثبتنا إمكان هذه الأمر.

يقول تعالى في الآية الحادية عشرة من سورة الطلاق: ﴿ وَمِنْ يَوْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمُلُ صَالَحًا يَدْ فَلُهُ المُ

ويقول في الآية الخامسة والخمسين من سورة النور:

﴿ وعد الله الَّذِينَ آمِنُوا مِنكِم وعملوا الصَّالحات ليستخلفنُّهم في الأرض﴾.

فالإيمان بمثابة جذر شجرة والعمل الصالح ثمرتها، ووجود الثمر السليم دليل على سلامة الجذر، ووجود الجذر السليم يؤدّي إلى نموّ الثمر الطيب.

من الممكن أن يصدر عمل صالح أحياناً عن أفراد ليس لهم إيمان، ولكن ذلك لا يحدث باستمرار حتماً، فالذي يضمن بقاء العمل الصالح هو الإيمان المستغلغل في أعساق وجود الإنسان، الإيمان الذي يضع الإنسان دوماً أمام مسؤولياته.

## ٢\_ الأزواج المطهرة

ممّا يلفت النظر في هذه الآية أنّ الوصف الوحيد الذي استعمله القرآن لمدح الأزواج في جنّات النعيم هو أنّها «مطهرة». وهي إشارة إلى أول شرط في الزوجة هو «الطهر». وكل ما سواه من الشروط والأوصاف ثانوي.

روي عن رسول الله عَلَيْهِ أُنّه قال: «إِيَّاكُمْ وَخَصْرَاءَ الدِّمَنْ. قَيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ! وَمَا خَضْرَاءُ الدّمَنْ؟ قَال: الْمَرْأَةُ الْحَسْنَاءُ في مَنْبَتِ السُّوءِ» \.

## ٣ـ النعم المادية والمعنوية في المِنَّة

ذكر القرآن الكريم أنواع النعم المادية في الجنة مثل: جنات تجري من تحتها الأنهار، ومساكن طيّبة، وأزواج مطهرة، وثمار متنوعة، وخلّان متحابين، ولكنه ذكر إلى جانب هذه النعم المادية نعماً أهم منها هي النعم المعنوية التي لا نستطيع أن نفهم عظمتها بمقاييسنا، كقوله: ﴿ وعدالله المؤمنين والمؤمنات جنّات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكن طيّبة في جنّات عدن ورضوان من الله أكبر ذلك هو الفوز العظيم ﴾ ﴿

وفي آية أخرى يقول سبحانه بعد ذكر النعم المادية: ﴿رضي الله منهم ورضوا عنه ﴾ .

لو بلغ الإنسان هذه المرتبة حيث يرضى الله عنه ويرضى عن الله لأحسّ بلذّة لا ترقى إليها لذّة، ولهانت في نظر هذا الإنسان سائر اللذات، عندها يرتبط هذا الإنسان بالله ولا يفكر بما سواه، وهي مرتبة يعجز القلم واللسان عن وصف سموّها وأبعادها.

بعبارة موجزة: كما أنّ للمعاد جانباً روحياً جسمياً، كذلك نِعم الجنة ذات جانبين أيضاً، كي تكون جامعة وقابلة لاستفادة أهل الجنّة جميعاً، كلَّ علىٰ قَدَر كفاء ته ولياقته.

8003

١. البيّنة، ٨؛ والمائدة، ١١٩؛ والمجادلة، ٢٢.

إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحِي اللَّهِ الْمَا يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ اللَّهُ الْمَثُولُونَ وَامْنُواْ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن زَبِهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفُرُواْ فَيَقُولُونَ مَا ذَا آزَادَ اللَّهُ بِهَا ذَا مَثَلًا يُضِلُ بِهِ الْحَيْرِ وَمَا يُضِلُ بِهِ الْحَيْرُ وَمَا يُضِلُ بِهِ اللَّهُ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ الْفِينِ الْفُولِيقِينَ اللَّهُ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ الْفِي الْفَاسِقِينَ الْمُعَلَّى الْفَاسِقِينَ الْمُعْلِقِينَ اللَّهُ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ الْفُلْمِ الْفِيلِيْ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ الْفُلْمِ الْفُلْمُ الْفُلْمِ الْفُلْمُ الْفُلْمِ الْفُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْفُولُ الْمُلْمُ ا

## سبب النزول

ذكر جمع من المفسرين عن ابن عباس أن سبب نزول هذه الآية هو اعتراض المنافقين على ما ورد من أمثلة في الآيات السابقة ﴿ مثلهم كمثل الذي الستوقد الله و ﴿ لُوك عيب من الشها... ﴾ ، وقالوا إنّ الله أسمى من أن يضرب مِثلَ هذه الأمثال، وبذلك راحوا يشككون في الرسالة وفي القرآن، وفي هذه الظروف نزلت الآية الكريمة المذكورة.

قال آخرون: عند نزول الآيـات التي تــضرب الأمــثال بــالذباب والعــنكبوت، بــدأ المشركون ينتقدون ويسخرون. \

# التفسير

#### هل الله يضرب المثل؟١

الفقرة الأولى من الآية تقول: ﴿إِنَّ الله لايستحيي أن يضرب مثلاً ها بعوضة قما فوقها ﴾ ذلك لأنّ المثال يجب أن ينسجم مع المقصود، بعبارة أخرى، المثال وسيلة لتجسيد الحقيقة حين يقصد المتحدث بيان ضعف المدّعي وتحقيره فإنّ بلاغة الحديث تستوجب انتخاب موجود ضعيف للتمثيل به، كيا يتضح ضعف أولئك.

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ١٧٧، ح ٥.

في الآية ٧٣ من سورة الحج مثلاً يقول سبحانه: ﴿ لَنَّ الَّذِينَ تَدَعُونَ مِنْ دُونَ لَلْهُ لَنْ يَخْلَقُوا دُباباً ولو اجتمعوا له وإن يسلبهم الذُّباب شيئاً لايستنقدُوه منه ضعف الطّالب و المطلوب﴾.

يلاحظ في هذا المثال أنَّ الذباب وأمثاله أحسن وسيلة لتجسيد ضعف هؤلاء.

وهكذا في الآية ٤١ من سورة العنكبوت، حين يريد القرآن أن يجسد ضعف المشركين في انتخابهم أولياء من دون الله، يشبههم بالعنكبوت التي تتخذ لنفسها بيتاً، وهو أضعف البيوت وأوهنها: ﴿ مثل الذين التُعَدُوا مِن دون الله أوليا، كمثل العنكبوت التُعدُت بيتاً وإنَّ أوهن البيوت ليسالعنكبوت لوكانوا يعلمون﴾.

من المؤكّد أنّ القرآن لو ساق الأمثلة في هذه المجالات على الكواكب والسهاوات لما أدّى الغرض في التصغير والتحقير، ولما كانت أمثلته متناسبة مع أصول الفصاحة والبلاغة، فكأن الله تعالى يريد بهذه الأمثلة القول: بأنّه لا مانع من التمثيل بالبعوضة أو غيرها لتجسيد الحقائق العقلية في ثياب حسّية وتقديمها للناس.

الهدف هو إيصال الفكرة، والأمثلة يجب أن تتناسب مع موضوع الفكرة، ولذلك فـهو المحانه يضرب الأمثلة بالبعوضة فما فوقها.

وما المقصود من ﴿ قَمَا قُوقِها ﴾ للمفسرين في هذه رأيان:

الأول: «فوقها» في الصغر، لأنّ المقام مقام بيان صغر المثال، وهذا مستعمل في الحوار اليومي، نسمع مثلاً رجل يقول لآخر: ألا تستحي أن تبذل كل هذا الجهد من أجل دينار واحد؟! فيجيب الآخر: لا، بل أكثر من ذلك أنا مستعد لأبذل هذا الجهد من أجل نصف دينار! فالزيادة هنا في الصغر.

الثّاني: «فوقها» في الكبر، أي إنّ الله يضرب الأمثال بالصغير وبالكبير، حسب مقتضى الحال.

لكن الرأي الأوّل يبدو أنسب.

ثم تقول الآية: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمِنُوا فَيَعَلَمُونَ لَنْ لَهُ اللَّهِ فَى رَبْسِهِ ﴾ ، فَهُوَ لاء ، بإيمانهم و تقواهم، بعيدون عن اللجاجة والعناد والحقد للحقيقة. ويستطيعون أن يروا الحق بجلاء ويدركوا أمثلة الله بوضوح.

﴿ وَلَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا فَيقُولُونَ مَاذَا لَرَادَ الله بهذا مثلاً يَصْلُ بِه كثيراً ويهدي به كثيراً﴾.

هؤلاء يعترضون على هذه الأمثلة لأنّها لا تهدي الجميع، ويزعمون أنّها لو كانت من عندالله لاهتدى بها النّاس جميعاً، ولما أدّت الى ضلال أحد! فيجيبهم الله بعبّارة قصيرة تحسم الموقف وتقول: ﴿ وَمَا يَصُلُ مِهُ إِلَّا الْغَاسَقِينَ ﴾.

فكل هذه الأمثلة من الله، وكلّها نور وهداية، لكنها تحتاج إلى عين البصيرة التي تستفيد منها، ومخالفة الخالفين تنطلق من نقص فيهم، لا من نقص في الآيات الإلهيّة <sup>١</sup>.

## بحوث

## ١\_ أهمية المثال في بيان المقائق

الأمثلة المناسبة لها دور حساس وعظيم في التوضيح والإقناع والإفهام.

المثال المناسب قد يقرّب طريق الفهم إلى الأذهان بحيث نستعيض به عن الاقتحام في الإستدلالات الفلسفية المعقدة.

وأهم من ذلك، نحن لا نستطيع أن نستغني عن الأمثلة المناسبة في تعميم ونشر الموضوعات العلمية الصعبة بين عامّة النّاس.

ولا يمكننا أن ننكر دور المثال في إسكات الأفراد المعاندين اللجوجين المتعنّتين.

علىٰ كل حال، تشبيه «المعقول» بـ «المحسوس» أحد الطرق المؤثرة في تفهيم المسائل العقلية، علىٰ أن يكون المثال ـكما قلنا ـ مناسباً، وإلّا فهو مضلّ وخطر.

من هنا نجد في القرآن أمثلة كثيرة رائعة شيّقة مؤثّرة، ذلك لأنّه كتاب لجميع البشر على اختلاف عصورهم ومستوياتهم الفكرية، إنّه كتاب في غاية الفصاحة والبلاغة ".

#### ٢\_ لماذا التمثيل بالبعوضة؟

المعاندون اتخذوا من صِغَر البعوضة والذبابة ذريعة للإستهزاء بالأمثلة القرآنية. لكنّهم لو أنصفوا وأمعنوا النظر في هذا الجسم الصغير، لرأوا فيه من عـجائب الخـلقة وعظيم الصنع والدّقة ما يحيّر العقول والألباب.

١. جمع من المفسرين قالوا: إن عبارة ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً...﴾ ليس حكاية عن لسان المشركين، بل هو حديث الله. ويكون المعنى بذلك «أنّ الله يجيب على هؤلاء المعترضين الذين قالوا: ﴿ مَاذَا أَرادَ اللهُ بِهَذَا مَثَلاً ﴾؟ ويقول سبحانه: إنّ الله يضل به كثيراً ويهدي به كثيراً، ولكن لا يضل إلّا الفاسقين». (أما التفسير الأول فيبدو أنّه أصح).
 ٢. حول دور الأمثال في حياة البشر، راجع الآية ١٧ من سورة الرعد من هذا التفسير.

يقول الإمام جعفر بن محمّد الصادق على بشأن خلقة هذا الحيوان الصغير: «إنّما ضَرَبَ اللهُ الْمَثَلَ بِالْبِعُوضَةِ لِأَنَّ الْبَعُوضَةَ عَلَىٰ صِغَر حَجْمِهَا خَلَقَ اللهُ فِيهَا جَمِيعَ مَا خَلَقَ فِي الْفَيلِ مَعَ كِبَرِهِ الْمَثَلَ بِالْبِعُوضَةِ لِأَنَّ الْبَعُوضَةَ عَلَىٰ صِغَر حَجْمِهَا خَلَقَ اللهُ فِيهَا جَمِيعَ مَا خَلَقَ فِي الْفَيلِ مَعَ كِبَرِهِ وَزِيَادَةَ عُضُويْنِ آخَرَيْنِ فَأَرَادَ اللهُ سُبْحَانَهُ أَنْ يُنَبَّهَ بِذَلِكَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ لُطْفِ (لَـطِيفِ) خَلْقِهِ وَعَجيب صَنْعَتِهِ» \.

يريد الله سبحانه بهذا المثال أن يبيّن للمؤمنين دقّة الصنع في الخلق، التـفكير في هـذا الموجود الضعيف علىٰ الظاهر، والشبيه بالفيل في الواقع، يبيّن للإنسان عظمة الخالق.

خرطوم هذا الحيوان الصغير يشبه خرطوم الفيل، أجوف، ذو فتحة دقيقة جدّاً، وله قوّة ماصة تسحب الدم.

منح الله هذا الحيوان قوّة هضم وتمثيل ودفع، كما منحه أطرافاً وأذناً وأجنحة تتناسب تماماً مع وضع معيشته، هذه الحشرة تتمتع بحساسية تشعر فيها بالخطر بسرعة فائقة وتفرّ عندما يداهمها عدوّ بمهارة عجيبة، وهي مع صغرها وضعفها يعجز عن دفعها كبار الحيوانات.

أمير المؤمنين على على على الله يقول في هذا الصدد: «كَيْفَ وَلَوِ الْجَتَمَعَ جَمِيعُ حَيَوَانِهَا مِنْ طَيْرِهَا وَبَهَائِمِهَا وَمَاكَانَ مِنْ مُرْحِهَا وَسَائِمِهَا، وَأَصْنَافِ أَسْنَاخِهَا وَأَجْنَاسِهَا، وَمُتَبَلِدَةِ أُمَمِهَا وَأَكْيَاسِهَا، وَبَهَائِمِهَا وَمَاكَانَ مِنْ مُرْحِهَا وَسَائِمِهَا، وَأَصْنَافِ أَسْنَاخِهَا وَأَجْنَاسِهَا، وَمُتَبَلِدةِ أُمَمِهَا وَأَكْيَاسِهَا، عَلَىٰ إِحْدَاثِهَا، وَلاَ عَرَفَتْ كَيْفَ السَّبِيلُ إلى إيجَادِهَا، وَلَـتَحيَّرَتْ عَلَىٰ إِحْدَاثِهَا، وَلاَ عَرَفَتْ كَيْفَ السَّبِيلُ إلى إيجَادِهَا، وَلَـتَحيَّرَتْ عَلَىٰ إِحْدَاثِهَا، وَلاَ عَرَفَتْ كَيْفَ السَّبِيلُ إلى إيجَادِهَا، وَلَـتَحيَّرَتْ عُلَىٰ إِحْدَاثِهَا، وَلاَ عَرَفَتْ كَيْفَ السَّبِيلُ إلى إيجَادِهَا، وَلَـتَحيَرَتْ عُلَىٰ إِحْدَاثِهَا فَي عِلْمُ ذَلِكَ وَتَاهَتْ، وَعَجَزَتْ قُواهَا وَتَنَاهَتْ، وَرَجَعَتْ خَاسِثَةً حَسِيرَة، عَارِفَةً بِأَنَّهَا مُنْ إِنْهَائِهَا، مُذْعِنَةً بِالضَّعْفِ عَنْ إِفْنَائِهَا» . مُنْ إِنْهَائِهَا، مُذْعِنَةً بِالضَّعْفِ عَنْ إِفْنَائِهَا» . .

## ٣\_ هداية الله وإضلاله

ظاهر عبارة الآية المذكورة يوحي بأن الهداية والضلال جبريان ومرتبطان بإرادة الله تعالى. بينا العبارة الأخيرة من الآية توضّح أنّ الهداية والضلل مسترتبان على أعلال الإنسان نفسه.

ولمزيد من التوضيح نقول: إنّ أعمال الإنسان وتصرفاته لها نتائج وثمار معيّنة، لوكان

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٩، ص ٦٤.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٦؛ وبحارالانوار، ج ٤، ص ٢٥٥.

العمل صالحاً فنتيجته مزيد من التوفيق والهداية في السير نحو الله ومزيد من أداء الأعمال الصالحة، يقول تعالى: ﴿يَا لَيُهَا اللَّذِينَ آمِنُوا لِنَ تَتَّقُوا الله يجعل لكم فرقانا ﴾ أ.

وإن جنح الإنسان نحو المنكرات، فان الظلمات تتراكم على قلبه، ويزداد نهما لارتكاب الحرمات، وقد يبلغ به الأمر إلى أن ينكر خالقه، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ عاقبة الَّذِينَ لُساؤول السُّولَى أَنْ كَذُبُولُ بِآيات الله وكانول بها يستهزؤون ﴾ آ. وقال أيضاً: ﴿ فَلَمَّا وَلَهُ وَلَاعَ الله قَلُوبِهِم ﴾ آ.

والآية التي يدور حولها بحثنا شاهد آخر على ذلك حيث يقول تعالى: ﴿وها يَصْلُ بِهُ اللَّهُ الفاسقين﴾.

ممّا تقدم يتضح أن الإنسان حُرّ في انتخاب الطريق في بداية الأمر، وهذه حقيقة يقبلها ضمير كل إنسان، ثم على الإنسان بعد ذلك أن ينتظر النتائج الحتمية لأعماله.

بعبارة موجزة: الهداية والضلالة \_ في المفهوم القرآني \_ لا يعنيان الإجبار على انتخاب الطريق الصحيح أو الخاطىء، بل إنّ الهداية \_ المفهومة من الآيات المتعدّدة \_ تعني توفّر سبل السعادة، والإضلال: يعني زوال الأرضيّة المساعدة للهداية، دون أن يكون هناك إجبار في المسألة.

توفّر السبل (الذي نسميه التوفيق)، وزوال هذه السبل (الذي نسميه سلب التوفيق)، هما نتيجة أعمال الإنسان نفسه. فلو منح الله فرداً توفيق الهداية، أو سلب من أحد هـذا التوفيق، فإنّا ذلك نتيجة الأعمال المباشرة لهذا الفرد أو ذاك.

ويمكن التمثيل لهذه الحقيقة بمثال بسيط: حين يمرّ الإنسان قرب هـاوية خـطرة، فـإنّه يتعرّض لخطر الإنزلاق والسقوط فيها كلّما اقترب منها أكثر.

كها أنّ احتمال سقوطه في الهاوية يقلّ كلما ابتعد عنها أكثر، والحالة الأولى هداية والثانية ضلال.

من مجموع ما ذكرنا يتضح الجواب على ما يثار من أسئلة في حقل الهداية والضلال.

١. الأنفال، ٢٩.

۲. الروم، ۱۰.

٣. الصف، ٥.

#### 3\_ «الفاسقون»

هم المنحرفون عن طريق العبودية، لأنّ الفسق في اللغة إخراج النوى من التمر، ثم انتقل إلى الخروج عن طريق الله.

8003

ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ ، وَيَقْطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ عَلَى يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ اللَّا اللَّارِضِ أُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ال

# التفسير

#### الماسرون المقيقيون:

هذه الآية الكريمة توضح مواصفات الفاسقين بعد أن تحدثت الآية السابقة عن ضلال هذه الفئة، وتذكر لهم ثلاث صفات:

١\_ إِنَّهُم ﴿ينقضونَ مهدالله مِن بعد مِيثَاقَه ﴾.

هؤلاء لهم مع الله عهود ومواثيق، مثل عهد التوحيد، وعهد الرّبوبية، وعهد عدم اتّباع الشيطان وهوى النفس. لكنهم نقضوا كل هذه العهود، وتمرّدوا عـلىٰ أوامـر الله، واتّـبعوا أهواءهم وما أراده الشيطان لهم.

طبيعة هذا العمهد: يثار سؤال حول العهد المبرم بين الله والإنسان، ف العهد عسقد ذو جانبين، وقد يقول قائل: متى أبرمت مع الله عهداً من العهود المَذكورة؟

الجواب على هذا السؤال يتضح لو عرفنا أنّ الله سبحانه أودع في أعماق النفس الإنسانية شعوراً خاصاً وقوى خاصّة يستطيع بها أن يهتدي إلى الطريق الصحيح، ويتجنب مزالق الشيطان وأهواء النفس، ويستجيب لداعي الله.

هذه القوى الفطرية يعبّر عنها القرآن بالعهد الإلهي، وهو في الحقيقة «عهد تكويني» لا تشريعي أو قانوني. يقول تعالى: ﴿ أَلَمْ أَمُهِدُ إِلَيْكُمْ يَابِنِي آدَمْ أَنْ لَا تَصْبَدُوا الشَّيْطَانُ لِنَّهُ لَكُمْ عَدُومُ مِينَ \* وَأَنْ لَمُبْدُونِي هَذَا صَرَاطُ مَسْتَقَيْمٌ ﴾ ؟ إ أ .

۱. یس، ۲۰ و ۳۱.

وواضح أنّ الآية تشير إلى فطرة التوحيد العبودية والميل إلى الإتجاه نحو التكامل في النفس الإنسانية.

الدليل الآخر على هذا الإتجاه في فهم العهد الإلهي ما جاء في أول خطب نهج البلاغة عن أمير المؤمنين على الله عنه قال: «فَبَعَثَ فِيهِمْ رُسُلَهُ وَوَاتَرَ إِلَيْهِمْ أَنْبِيَاءَهُ. لِيَسْتَأْدُوهُمْ مِيثَاقَ فِطْرَتِهِ». \
فِطْرَتِهِ». \

بتعبير آخر: كل موهبة يمنحها الله للإنسان يصحبها عهد طبيعي بين الله والإنسان، موهبة العين يصحبها عهد يفرض على الإنسان أى يرى الحقائق، وموهبة الأذن تنطوي على عهد مدوّن في ذات الخلقة يفرض الاستاع إلى نداء الحق... وبهذا يكون الإنسان قد نقض العهد متى ما غفل عن استثار القوى الفطرية المودعة في نفسه، أو استخدم الطاقات الموهوبة له في مسير منحرف.

الفاسقون: ينقضون بعض هذه العهود الفطرية الإلهيّة، أو جميعها.

٢- الصفة الأخرى لهؤلاء الفاسقين هي أنهم ﴿.. يقطعون ما لمرالله به أن يوصل... ﴾.

أكثر المفسرين ذهبوا إلى أنّ القطع المذكور في الآية يعني قطع الرحم، لكن مفهوم الآية في نظرة أعمق \_أعم من ذلك، وما قطع الرحم إلّا أحد مصاديقها، لأنّ الآية تتحدث عن قطع الفاسقين لِكلّ إرتباط أمر الله به أن يوصل، بما في ذلك رابطة الرحم، رابطة الصداقة، والروابط الاجتاعية، والرابطة بهداة البشرية إلى الله، والإرتباط بالله. ولا دليل على حصر الآية برابطة الرحم.

بعض المفسرين ذهبوا إلى أنّ الآية تشير إلى قطع الإرتباط بالأنبياء والمؤمنين، وبعضهم فسّرها بالإرتباط بأئمّة أهل البيت الميني عن المفهوم الله الكلى للآية. الله المنهوم الكلى للآية.

٣\_ علامة الفاسقين الثالثة هي الفساد: ﴿... ويفسدون في الأرض﴾.

ومن الواضح أن يكون هؤلاء مفسدين، لأنَّهم نسوا الله وعصوه، وخلت نفوسهم من

١. نهج البلاغة، الخطبة ١.

بنسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٥، لمزيد من التوضيح في هذا المجال راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٢١
 من سورة الرعد.

كل عاطفة إنسانية حتى تجاه أرحامهم، هؤلاء لايتحركون إلّا على خط مصالحهم وأهدافهم الذاتية الدنيّة، ولا يهمّهم على هذا الطريق أن يعيثوا في الأرض فساداً، ويرتكبوا كل لون من ألوان الانحراف.

وتؤكد الآية في الخاتمة أن ﴿لولئك هم للماسرون﴾.

وأي خسران أكبر من تبديد كل القوى المادية والمعنوية المودعة في الإنسان الرّاسيّة لإسعاده، وإهدارها على طريق الشقاوة والتعاسة والانحراف؟! نعم، هؤلاء الفاسقون الذين خرجوا عن خط إطاعة الله ليس لهم مصير سوى الخسران.

## بحثان

## ١\_ أعمّية صلة الرعم في الإسلام

الآية المذكورة أعلاه، وإن تحدثت عن كل إرتباط أمر الله به أن يوصل، إلّا أنّ الإرتباط الرحمي دون شك أحد مصاديقها البارزة.

لقد أعار الإسلام اهتماماً بالغاً بصلة الرحم وبالتودّد إلى الأهل والأقارب، ونهى بشدّة عن قطع الإرتباط بالرحم.

رسول الله عَبَيْنِ أَنْهُ عَبَرَ أَهْمِية صلة الرحم بقوله: «صِلَةُ الرَّحِمِ تَسَعْمُوُ الدِّيارَ وَتَسْزِيدُ فِسِ الأَعْمَارِ، وَإِنْ كَانَ أَهْلُهَا غَيْرَ أَخْيَارِ» .

وعَن الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله عنه قال: «صِلْ رَحِمَكَ وَلَوْ بِشَرْبَةِ مَامٍ، وَأَفْ ضَلُ مَا يُوصَلُ بِهِ الرَّحِمُ كَفُّ الَّاذِي عَنْهَا» ٢. يُوصَلُ بِهِ الرَّحِمُ كَفُّ الَّاذِي عَنْهَا» ٢.

الإمام على بن الحسين السّجاد على يخدّر ولده من صحبة خمس مجموعات، إحداها قطاع الرحم، ويقول: «... وَإِيَّاكَ وَمُصَاحَبَةً الْقَاطِعِ لِرَحِمِهِ فَإِنّي وَجَدْتُهُ مَلْعُوناً في كِتَابِ اللهِ» ".

و يقول سبحانه: ﴿فهل عسيتم إن تولّيتم أن تفسدوا في الأرض وتقطّعوا أرحاهكم \* لولئك الذين لعنهم الله ﴾ أ.

١. سفينة البحار، ج ١، ص ١٤٥، مادة (رحم).

٢ المصدر السابق؛ وأصول الكافي، ج ٢، ص ١٥١، ح ٩.

٣ أصول الكافي، ج ٢، ص ٣٧٧، ح ٧. ٤ محمّد، ٢٢ و٣٣.

السبب في كل هذا التأكيد الإسلامي على الرحم هو أنّ عملية إصلاح المجتمع وتقوية بنيته وصيانة مسيرة تكامله وعظمته في الحقول المادية والمعنوية، تفرض البدء بتقوية اللّبنات الأساسية التي يتكون منها البناء الاجتاعي، وعند استحكام اللّبنات وتقويتها يتم إصلاح المجتمع تلقائيّاً.

الإسلام مارس هذه العملية على النحو الأكمل في بناء المجتمع الإسلامي القوي الشامخ، وأمر بإصلاح الوحدات الاجتاعية، والكائن الإنساني لا يأبي عادة أن ينصاع إلى مثل هذه الأوامر اللازمة لتقوية إرتباط أفراد الأسرة، لاشتراك هؤلاء الأفراد في الرحم والدم.

وواضح أنّ المجتمع يزداد قوة وعنظمة كلّما ازداد التماسك والتعاون والتعاضد في الوحدات الاجتماعية الصغيرة المتمثلة بالأسرة، وإلى هذه الحقيقة قمد يشير الحمديث الشريف: «صلة الرحم تعمر الديار». (

#### ٢\_ القطع بدل الوصل

ذكرت الآية الكريمة: أنَّ الْفَاسِقينَ. ﴿يقطون ما لمرائله به لَنْ يوصل ﴾ و في هذا الصدد يثار **سؤال** يقول: هل القطع ممكن قبل الوصل؟

والجواب: إنّ المقصود بالوصل استمرار الروابط التي أقرّها الله سبحانه بينه وبين عباده، أو بين عباده مع بعضهم بشكل طبيعي وفطري.

بعبارة أخرى، إنّ الله سبحانه أمر بـالحفاظ عـلىٰ هـذه الروابـط الفـطرية والطـبيعية وبصيانتها، لكنّ المذنبين يقطعونها (تأمّل بدقّة).

8003

١. بحارالانوار، ج ٤٧، ص ١٦٣ و ٢١١.

كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ مُعِيتُكُمْ ثُمَّ مُعِيتُكُمْ ثُمَّ مُعَيِّكُمْ ثُمَّ الْمُعَالِكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ رَّجَعُونَ ﴿ هُو الَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا يُخْيِيكُمْ أَمْ الْمَافِيةُ الْمُرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ السَّنَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَنُونَ وَهُوبِكُلِ شَى وَعَلِيمٌ ﴿ وَهُوبِكُلِ شَى وَعَلِيمٌ ﴿ وَهُوبِكُلِ شَى وَعَلِيمٌ ﴾

# التفسير

## نعمهُ المياة:

القرآن في الآيتين يلفت أنظار البشر إلى عظمة الخالق عن طريق ذكر بعض النعم الإلهيّة وبعض النعم الإلهيّة وبعض المطاهر المدهشة للخلقة، وبذلك يكمل الأدلة التي أوردها في الآيتين ٢١ و٢٢ من هذه السّورة حول معرفة الله.

القرآن يبدأ في أدلّته من نقطة لا تقبل الإنكار، ويركز على مسألة (الحياة) بكل ما فيها من تعقيد وغموض، ويقول: ﴿كيف تكفرون بالله وكنتم لمولتاً فأحياكم ﴾.

وفي هذه العبارة تذكير للإنسان بما كان عليه قبل الحياة... لقد كان ميتاً تماماً مثل الأحجار والأخشاب ولم يكن فيه أي أثر للحياة، لكنه الآن يتمتع بنعمة الحياة، وبنعمة الشعور والإدراك.

من الذي منح الإنسان نعمة الحياة؟ هل أنّ الكائن البشري هو الذي منح نفسه الحياة؟! كل إنسان منصف لا يتردد أن يجيب: أنّ هذه الحياة موهوبة للإنسان من لدن عالم قادر... عالم برموز الحياة وقوانينها المعقدة... وقادر على تنظيمها، إذن كيف يكفر هذا الإنسان بمن أحياه بعد موته؟!

أجمعت العلماء اليوم أنّ مسألة الحياة أعقد مسألة في عالمنا هذا، لأن لغز الحياة لم ينحل حتى اليوم على الرغم من كل ما حققه البشر من تقدّم هائل في حقل العلم والمعرفة. قد يستطيع العلم في المستقبل أن يكتشف بعض أسرار الحياة... لكن السؤال يبتى قائماً بحاله:

كيف يكفر الإنسان بالله وينسب هذه الحياة بتعقيداتها وغموضها وأسرارها إلى صنع الطبيعة العمياء الصّاء الفاقدة لكل شعور وإدراك؟!

من هنا نقول إن ظاهرة الحياة في عالم الطبيعة أعظم سند لإثبات وجود الله تبعالى. والقرآن يركّز في الآية المذكورة على هذه المسألة بالذات، وهي مسألة تحتاج إلى مزيد من الدراسة والتعمق، لكننا نكتنى هنا بهذه الإشارة.

بعد التذكير بهذه النعمة، تؤكد الآية على دليل واضح آخر وهو «الموت» ﴿ثم يميتكم﴾. ظاهرة «الموت» يراها الإنسان في حياته اليومية، من خلال وفاة من يعرفهم ومن لا يعرفهم، وهذه الظاهرة تبعث أيضاً على التفكير، من الذي قبض أرواحهم؟ ألا يدل سلبُ الحياة منهم على أن هناك من منحهم هذه الحياة؟

نعم... إنَّ خالق الحياة هو خالق الموت أيضاً، وإلى ذلك تشير الآية الكريمة: ﴿اللَّذِي خَلَقَ العوت والحيوة ليبلوكم أيكم أحسن مملاك (.

بعد أن ذكرت الآية هذين الدليلين الواضحين على وجود الله، تناولت المعاد والحياة بعد الموت: ﴿ ثُمُّ يحييكم ﴾.

ويأتي ذكر المعاد في سياق هذه الآية ليبين أن مسألة الحياة بعد الموت (المعاد) مسألة طبيعية جدّاً لا تختلف عن مسألة إحياء الإنسان في هذه الدنيا بل إنّها أيسر من الخلق الأوّل (مع أنّ السهل والصعب ليس لها مفهوم بالنسبة للقادر المطلق). وهل بمقدور إنسان أن ينكر إمكان المعاد وهو يرى أنه خلق من عناصر ميّتة؟!

وهكذا، وبعبارة موجزة رائعة يفتح القرآن أمام الإنسان سجلٌ حــياتهِ مــنذ ولادتــه وحتى بعثه.

وفي نهاية الآية يقول تعالى: ﴿ ثُمَّ لِليه ترجعون﴾. والمقصود بالرجوع هو الرجوع إلى نعم الله تعالى: الله تعالى: والرجوع غير البعث. والقرآن يفصل بين الإثنين كما في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُوتَىٰ يَبَعْتُهُمُ لَلَّهُ ثُمَّ لِلِيهُ يَرْجُعُونَ ﴾ ``.

قد يكون الرجوع في الآية الكريمة إشارة إلى معنى أدقّ، هو أنّ جميع الموجودات تبدأ مسيرة تكاملها من نقطة العدم التي هي نقطة «الصفر» وتواصل السير نحو «اللانهاية» التي

هي ذات الله سبحانه وتعالى، من هنا فإنّ هذه المسيرة لا تتوقف لدى الموت، بل تستمر في الحياة الأخرىٰ علىٰ مستوى أسمى.

بعد ذكر نعمة الحياة والإشارة إلى مسألة المبدأ والمعاد، تشير الآية إلى واحدة أخرى من النعم الإلهيّة السابقة وتقول: ﴿هوالَّذِي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾.

وبهذا تعين الآية قيمة الإنسان في هذه الأرض، وسيادته على ما فيها من موجودات، ومنها نستطيع أن نفهم المهمّة العظيمة الثقلية الموكولة إلى هذا المخلوق في ساحة الوجود.

وفي القرآن آيات أُخرى تؤكّد على مكانة الإنسان السامية، وتوضّع أنّ هذا الكائن هو الهدف النهائي من خلق كل موجودات الكون.

﴿وسخُّر لكم ما في السُّماولت وما في الأرض﴾ `

وثمَّة آيات أخرى تحدثت عن هذا المفهوم بالتفصيل كقوله تعالى ٢.

﴿وسخُّر لكم القلك...﴾ ٣.

﴿وسِغُرلكم الأنهار﴾ ٤.

﴿وسخُّر لكم اللَّيل والنَّهار﴾ °.

﴿سخُرلكم للبحر...﴾ ``.

﴿وسِفُّر لَكُمْ الشَّمِسُ والقَّمْرِ...﴾ ٧.

و تعود الآية إلى ذكر أدلة التوحيد و تقول: ﴿ ثُمَّ لَسَتُوىٰ لِلى السُّمَا، فَسُوَّاهِنَّ سِيع سماواتِهِ وهو بكلّ شيء عليم ﴾.

الفعل «استوى» من «الإستواء» وهو التسلط والإحاطة الكاملة والقدرة على الخلق والتدبير، وكلمة «ثم» في الآية لا تعني لزاماً التأخير الزماني، بل تعني أيضاً التأخير في البيان وتوالي في ذكر الحقائق.

سورة إبراهيم.

۷. إبراهيم، ۳۳.

١. الجائية، ١٣.

٢. هناك دراسة أوفي لهذا المفهوم في تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٢ من سورة الرعد، وذيل الآيتين ٣٢ و٣٣ من

۳. إبراهيم، ۳۲.

٤. إبراهيم، ٣٢.

٥. إبراهيم، ٣٣.

٦. الجائية، ١٢.

## ہحوث

# ١\_ التناسخ أو عودة الأرواع

الآية المذكورة أعلاه من الآيات التي ترفض بموضوح فكرة التناسخ، فالمعتقدون بالتناسخ يؤمنون بأنّ الإنسان يعود بعد الموت ثانية إلى هذه الحياة، بعد أن تحلّ روحه في جسم آخر (ونطفة أخرى)، ويحيا في هذه الدنيا حياة أخرى، وقد تتكرر هذه العودة مرّات، وتكرر هذه الحياة يسمى بالتناسخ أو عودة الأرواح.

الآية تصرح بعدم وجود أكثر من حياة واحدة بعد الموت، هي حياة البعث والنشور. وبعبارة أخرى توضح الآية أنّ للإنسان حياتين ومماتين لا أكثر، وكان الإنسان ميتاً يوم كان جزءاً من الطبيعة غير الحيّة، ثم أحياه الله يوم ولد، ثم يميته، ثم يعيده، ولو كان التناسخ صحيحاً لكان للإنسان أكثر من مماتين وحياتين.

هذا المفهوم مذكور في آيات أخرى أيضاً، سنشير إليه في موضعه ١.

فكرة التناسخ إذن مرفوضة قرآنياً، كما أنّه مرفرضة عقلياً، وهي نــوع مــن الرجــعية والإنتكاس في قانون التكامل ٢.

جدير بالذكر أن هذه الآية لا تشير إلى الحياة البرزخية (الحياة بين الموت والنشور) كما توهم البعض، بل إلى الحياة بعد الموت في هذه الدنيا (إحياء الإنسان بعد تكوّنه من مواد طبيعيّة ميّنة)، ثم الموت بعد هذه الحياة الدنيوية، ثم الحياة الأخرى، واستمرار المسيرة التكاملية نحو الله.

#### ٢\_ السّماوات السّبع

كلمة «سهاء» تشير إلى جهة عليا، ولها مفهوم واسع ذو مصاديق مختلفة. ولذلك كان لها استعمالات عديدة في القرآن الكريم:

١\_أطلقت أحياناً على «الجهة العليا» الجاورة للأرض كقوله تعالى: ﴿ (لم تركيف ضرب

١. موضوع «الرجعة» لا يعارض هذا المفهوم، لأنه محدود بعدد خاص من الأشخاص، وليس بـقانون عـام. والآية المذكورة تتحدث عن قضية عامّة.

٢. درسنا هذه المسألة في «عود الأرواح والإرتباط بالأرواح».

## الله مثلاً كلمةَ طيّبةُ كشجرةِ طيّبةِ أصلها ثابتُ وفرعها في السّماء﴾ `.

٢ وعنى بها القرآن تارة المنطقة البعيدة عن سطح الأرض: ﴿ولـزُلنا هـن السّـها.هـا:
 هباركا﴾ ٢.

٣- عبر القرآن بها في موضع آخر عن (الغلاف الجوي) الحيط بالأرض: ﴿وجعلنا السَّما، سَقَفا محفوظا ﴾ ٢. لأنّ هذا الغلاف يقي الكرة الأرضية من الصخور السهاوية (النيازك) التي تتجه إلى الأرض ليلاً ونهاراً بفعل جاذبية الأرض، لكن اصطدام هذه الصخور بجوّ الأرض يؤدّى إلى اشتعالها ومن ثم تحوّلها إلى رماد.

٤ وأراد القرآن بالسماء في موضع آخر (الكرات العليا): ﴿ثم لستوى إلى السما، وهي دخان ٤٠٠٤.

نعود الآن إلى «السهاوات السبع» لنرى ما المقصود من هذا العدد. تعددت آراء المفسرين والعلماء المسلمين في ذلك.

١-منهم من قال إنها السيارات السبع في اصطلاح الفلكيين القدماء: أي عطارد والزهرة والمريخ والمشتري وزحل والقمر والشمس.

٢\_ومنهم من قال إن المقصود بها هو الطبقات المتراكمة للغلاف الجوي المحيط بالكرة الأرضية.

٣\_ومنهم من قال إنّ العدد (سبعة) لا يراد به هذا العدد المعروف، بل يراد به الكثرة، أي إنّ معنى «الساوات السبع» هو الساوات والكرات الكثيرة في الكون.

و لهذا نظير في كلام العرب وفي القرآن، كقوله تعالى: ﴿ ولو أَنَّما فِي الأَرْضَ مِنْ شَجِرةٍ أَقَلامُ والبحريمدُه مِنْ بعده سبعة أبحرها نفدت كلمات الله ؟ .

٣ الإنبياء، ٣٢.

٥. منهم من قسّم كرات المنظومة الشمسية العشر (تسع سيارات معروفة إضافة إلى سيارة كانت موجودة بين المريخ والمشتري، ثم تهشمت وظلت بقاياها تدور في نفس المدار) إلى مجموعتين: مجموعة تحت مدار الأرض (عطارد والزهرة) ومجموعة خارج مدار الأرض وفوقه، وهي سبع سيارات. ولعلهم بهذا أرادوا تفسير السماوات السبع بالكرات السبع الخارجية. (تأمل بدقة).

٦ لقمان، ٢٧.

وواضح أنّ المقصود بالسبعة في هذه الآية ليس العدد المعروف، لأنّ علم الله لا ينتهي حتى ولو أنّ البحر بمده من بعده الآلاف المؤلفة من الأبحر.

٤- الأصح في رأينا أن المقصود بالسهاوات السبع، هو وجود سبع سهاوات بهذا العدد، و تكرر هذه العبارة في آيات الذكر الحكيم يدل علىٰ أنّ العدد المذكور في هذه الآيات لا يعنى العدد الحاص بالذات.

ويستفاد من آيات أخرى أن كل الكرات والسيّارات المشهودة هي جزء من السهاء الأولى، وثمّة ستة عوالم أخرى خارجة عن نطاق رؤيتنا ووسائلنا العلمية اليــوم، وهــذه العوالم السبعة هي التي عبّر عنها القرآن بالسهاوات السبع.

يقول تعالى: ﴿ وَزَيُّنَّا السَّمَاءِ الدُّنيا بِمِصابِيحٍ ﴾

ويقول أيضاً: ﴿ لِنَّا زَيُّنَّا السَّمَاء الدُّنيا بِزِينَةِ الكواكب ﴾ ``.

ويتضح من هاتين الآيتين أنّ ما نراه وما يتكون منه عالم الأفلاك هو جزء من الساء الأولى، وما وراء هذه السهاء ست سهاوات أخرى ليس لدينا اليوم معلومات عن تفاصيلها. نحن نرى اليوم أنّه كلها تقدمت العلوم الناقصة للبشر اكتشفت عجائب ومجاهيل عظيمة،

نحن نرى اليوم انه كلما تقدمت العلوم الناقصة للبشر اكتشفت عجائب ومجاهيل عظيمه، علم الفلك تقدّم إلى مرحلة بعيدة جدّاً في الرصد عن طريق التلسكوبات، ثم توقفت قدرة الرؤية إلى أكثر من ذلك.

أبعد ما اكتشفته دوائر الأرصاد الفلكي العالمية حتى الآن مسافة في الكون تعادل ألف مليون (مليار) سنة ضوئية. والراصدون يعترفون أن أقصى ما اكتشفوه هو بداية الكون لا نهايته، وما يدريك أنّ العلم سيكتشف في المستقبل ساوات وعوامل أخرى! من الأفضل أن نسمع هذا الحديث عن لسان مرصد عالمي كبير.

#### ٣ عظمة الكائنات

القائم على المرصد «بالومر» يصف عظمة الكون كالآتي:

«... قبل نصب مرصد بالومر، كان العالم في نظرنا لا يزيد على خمسهائة سنة ضوئية، لكن هذا الناظور وسّع عالمنا إلى ألف مليون سنة ضوئية، واكتشف على أثر ذلك ملايين الجرات

الجديدة التي يبعد بعضها عنّا ألف مليون سنة ضوئية، أمّا بعد هذه المسافة فــيتراءى لنــا فضاء عظيم مهيب مظلم لا نبصر فيه شيئاً، أي إنّ النور لا ينفذ إليه كي يؤثر على صفحة التصوير في المرصد.

ومن دون شك أنّ هذا الفضاء المهيب المظلم يحتوي على منات الملايين من الجرات التي تحافظ بجاذبيّتها على هذا العالم المرئي.

كل هذا العالم العظيم المرئي الحاوي على مثات آلاف الملايين من المجرات ليس إلا جزءاً صغيراً جدًا من عالم أعظم، ولسنا واثقين من عدم وجود عالم آخر غير هذا العالم الأعظم» .

8003

وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَتِ كَةِ فَقَالَ أَنْ بِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَو كُلَةٍ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَاعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا آ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴿ قَالَ يَتَادَمُ أَنْ بِنْهُم بِأَسْمَا يَهِمْ فَلَمَا أَنْبَأَهُم عِلْمُتَنَا آ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴿ قَالَ يَتَادَمُ أَنْ لِنْهُم بِأَسْمَا يَهِمْ فَلَمَا أَنْبَأَهُم عِلْمُتَنَا آ إِنْكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ فَيْبَ السَّهَ وَتِوَالْا رُضِ وَأَعْلَمُ مَا لُبُدُونَ وَ عَلَمْتَنَا آ إِنْكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكُمُ إِنِ أَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَ وَتِوالْا وَشِ وَأَعْلَمُ مَا لُبُدُونَ وَ مَا كُنتُمْ تَكُنُهُونَ وَاعْلَمُ مَا لُهُ وَالْتَالَقُولُ الْعُلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْمَلْكِيمُ السَّهُ وَتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا لُبُدُونَ وَ مَا كُنتُمْ تَكُنُهُونَ وَالْمَالِهُ وَلِي الْعَلَيْمُ الْمَا عَلَى الْعَلَيْمِ الْحَلِيمُ الْوَلَقُولُ اللَّهُ وَالْعَلَى الْمَالَةُ وَالْعَلَامُ الْمُؤْلِقِ وَالْمَا وَالْعَلَمُ مَا الْمُلْعَامُ مَا الْمَالَمُ عَلَى الْمَالِيمُ وَالْقَالُولُ الْعُولِيمُ الْمَالَقِهُ الْعَلَامُ الْعُنْمُ مَالْمُ الْمُنْ الْعَلَيْمُ الْمُؤْلِقِيمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْعَلَامُ الْمَالَقُولُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْمُنْ الْعَلَيْمُ الْعُلُولُ الْمُنْ الْعَلَامُ الْمُنْ الْعُلُمُ الْمُنْ الْمَالِمُ الْمُنْ الْعَلَيْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْعَلَامُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْكُنُهُ الْمُنْهُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْتُو

# التفسير

# الإنسان فليفة الله في الأرض:

الآيات السابقة ذكرت أن الله سبحانه خلق ما في الأرض جميعاً للإنسان، وفي هـذه الآيات تقرير صريح لخلافة الإنسان وقيادته، وتوضيح لمكانته المعنوية التي استحق بهاكل هذه المواهب.

في هذه الآيات عرض لخلقة آدم (أبوالبشر)، وفي الآيات ٣٠ إلى ٣٩ تركيز علىٰ ثلاث مسائل أساسية هي:

١-إخبار الله ملائكته بشأن خلافة الإنسان في الأرض، وما دار في المشهد من حوار.
 ٢-أمر الله تعالى ملائكته بإكرام و تعظيم الإنسان الأول، وهذا ما نجده في مواضع عديدة من القرآن الكريم بمناسبات مختلفة.

"ـــشرح وضع آدم وحياته في الجنّة، والحوادث التي أدّت إلى خروجه من الفردوس، ثم توبة آدم، وحياته هو وذريّته في الأرض. الآيات المذكورة تتحدث عن المرحلة الأولى، حين شاء الله أن يخلق على ظهر الأرض موجوداً، يكون فيها خليفته، ويحمل أشعة من صفاته، وتسمو مكانته على مكانة الملائكة، وشاء سبحانه أن تكون الأرض ونعمها وما فيها من كنوز ومعادن وإمكانات تحت تصرف هذا الإنسان.

مثل هذا الموجود بحاجة إلى قسط وافر من العقل والشعور والإدراك والكفاءة الخاصّة، كي يستطيع أن يتولى قيادة الموجودات الأرضية.

وبهذه المناسبة تقول الآية الأولى: ﴿ وَإِدْ قَالَ رَبُكَ لَلْمَلَائِكَةَ لِنِّي جَاعَلَ فَي الأَرْمَن خَلَيْفَةً ﴾ ، والخليفة هو النائب عن الغير، أمّا هذا الغير الذي ينوب الإنسان عنه فاختلفت فيه أقوال المفسرين....

منهم من قال إنه خليفة الملائكة الذين كانوا يسكنون من قبل على ظهر الأرض، ومنهم من قال إنه خليفة بشر آخرين أو موجودات أخرى كانت تعيش قبل ذلك على الأرض. وذهب بعضهم إلى أنّ الخليفة إشارة إلى أنّ كل جيل من البشر يخلف الجيل السابق. والحق أنّ المقصود بالخليفة هو خليفة الله ونائبه على ظهر الأرض، كما ذهب إلى ذلك كثير من المحققين. لأنّ سؤال الملائكة بشأن هذا الموجود الذي قد يفسد في الأرض ويسفك الدماء يتناسب مع هذا المعنى، لأنّ نيابة الله في الأرض لا تتناسب مع الفساد وسفك الدماء مسألة «تعليم الأسماء» لآدم التي سيأتي شرحها، وهكذا سجود الملائكة لآدم من أدلة ما ذهبنا إليه في تفسير معنى الخليفة.

الإمام جعفر بن محمد الصادق على يشير أيضاً إلى هذا المعنى في تفسير هذه الآيات إذ يقول: «إنَّ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ عَلَم آدَمَ أَسْمَاء حُجَجِهِ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ وَهُمْ أَزُواحٌ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنْبُونِي بِأَسْمَاء هَوُلاء إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ بِأَنَّكُمْ أَحَقُ بِالْخِلاَفَةِ فِي الأَرْضِ لِتَسبِيحِكُمْ وَتَقْديسِكُمْ مِنْ آدَمَ فَقَالُوا سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ يَا آدَمُ أَنْبِعُهُمْ بِأَسْمَاثِهِمْ وَقَنُوا عَلَىٰ عَظِيمٍ مَنْزِلَتِهِمْ عِنْدَ اللهِ عَنَّ ذِكْرُهُ فَعَلِمُوا آدَمُ أَنْبِعُهُمْ بِأَسْمَاثِهِمْ وَقَنُوا عَلَىٰ عَظِيمٍ مَنْزِلَتِهِمْ عِنْدَ اللهِ عَنَّ ذِكُوهُ فَعَلِمُوا أَنْهُمْ أَلَمْ أَلَهُ أَلُهُ أَلُولُ لَكُمْ إنِّي أَعْلَمُ عَلِي بَرِيَّتِهِ ثُمَّ غَيْبَهُمْ عَنْ أَبْصَادِهِمْ وَالسَّعْبَدَهُمُ بِالسَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُتُمُونَ » لَي مُعَلِمُوا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ » لَمُ اللهُ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ » لَا لَكُمْ أَلَمْ أَلَمْ أَلَمْ أَلُولُ لَكُمْ إنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُتُمُونَ » لَا مَا لَكُمْ أَلَمْ أَلُمْ أَلُولُ لَكُمْ إنِي أَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا لَكُمْ أَلُولُ اللهُ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا لَكُمْ أَلَمْ أَلَمْ أَلَمْ أَلَهُ أَلَوْلُ لَكُمْ إنِي أَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا لَكُمْ أَنْدُ اللهِ عَنْ أَنْهُمُ اللهُ الْعُلَمُ عَلَى الْمُ الْمُ أَلَمْ أَلَهُ السَّمَ عَلَى عَلَيْهِ اللْمُ الْمُ أَلَمْ أَلَهُ اللْهُ الْمُ أَلَمْ أَلُولُ لَكُمْ إِنْ الْمُ أَلَمْ أَلَهُ اللّهُ الْمُ أَلَمُ أَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُ اللْمُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

١. نقلاً عن معاني الأخبار، تفسير الميزان، ج ١، ص ١٢٠. وهذا الحديث وإن كان يوضح أكثر مكانة الأنبياء
 والأثمّة ـ لا ينحصر بهذه الصفوة المقدّسة بل إنهم العصداق الأتم والأكمل لهذا العوضوع.

ثم تذكر الآية سؤال الملائكة الذي وجّهوه لربّ العالمين مستفسرين لا معترضين: ﴿قَالُوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدّها، ونحن نسبّح بحمدك ونقدّس لك﴾؟

الله سبحانه أجاب الملائكة جواباً مغلقاً اتضح في المراحل التالية: ﴿قَالَ لِنِّي لَصَلُّمُ مِمَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الملائكة كانوا عالمين \_كما يبدو من تساؤلهم \_أنّ هذا الإنسان موجود يفسد في الأرض ويسفك الدماء، فكيف عرفوا ذلك؟!

قيل إنّ الله سبحانه أوضح للملائكة من قبل على وجه الإجمال مستقبل الإنسان، وقيل إنّ الملائكة فهموا ذلك من خلال عبارة «في الأرض»، لأنّهم علموا أنّ هذا الإنسان يخلق من التراب، والمادة لمحدوديتها هي حتماً مركز للتنافس والنزاع، وهذا العالم المحدود المادي لا يستطيع أن يشبع طبيعة الحرص في الإنسان. وهذه الدنيا لو وضعت بأجمعها في فم الإنسان فقد لا تشبعه، وهذا الوضع - إن لم يقترن بالالتزام والشعور بالمسؤولية - يؤدّي إلى الفساد وسفك الدماء.

بعض المفسرين ذهب إلى أنّ تنبؤ الملائكة يعود إلى تجربتهم السابقة مع مخلوقات سبقت آدم، وهذه المخلوقات تنازعت وسفكت الدماء وخلفت في المـلائكة انـطباعاً مـرّاً عـن موجودات الارض.

هذه التفاسير الثلاثة لا تتعارض مع بعضها، وقد يكون موقف الملائكة من استخلاف آدم ناشئاً عن هذه الأسباب الثلاثة معاً.

الملائكة بيّنوا حقيقة من الحقائق، ولذلك لم ينكر الله عليهم قولهم، بل أشار إلى أنّ ثمّة حقائق أخرى إلى جانب هذه الحقيقة، حقائق ترتبط بمكانة الإنسان في الوجود؛ وهذا ما لم تعرفه الملائكة.

الملائكة يعلمون أنّ الهدف من الخلقة هو العبودية والطاعة، وكانوا يرون في أنفسهم مصداقاً كاملاً لذلك، فهم في العبادة غارقون. ولذلك فهم ـ أكثر من غيرهم ـ للخلافة لائقون، غير عالمين أن بين عبادة الإنسان المليء بألوان الشهوات، والحاط بأشكال الوساوس الشيطانية والمغريات الدنيوية وبين عبادتهم، ـ وهم خالون من كل هذه المؤثرات ـ بون شاسع. فأين عبادة هذا الموجود الغارق وسط الأمواج العاتية، من عبادة تلك الموجودات التي تعيش على ساحل آمن؟!

ماذا تعرف الملائكة من ابناء آدم أمثال محمد على والراهيم ونوح وموسى وعيسى والأثمة من أهل البيت الميلا وعباد الله الصالحين والشهداء والمضحون من الرجال والنساء الذين قدّموا وجودهم على مذبح العشق الإلهي، والذين تساوي ساعة من تفكّرهم سنوات متادية من عبادة الملائكة؟

الجدير بالذكر، إن الملائكة ركنوا في بيان فضلهم إلى ثلاثة أمور: التسبيح والحمد، والتقديس، أمّا التسبيح والحمد فعناهما واضح. وهو تنزيه الله عزّ وجلّ من كل نقص والاعتراف له بكل كال وجمال، أمّا ما هو معنى التقديس؟ البعض يرى أنّه عبارة عسن تنزيه الله عزّ وجلّ عن كل نقص. وهو معنى التسبيح المتقدم، ولكن آخرين ذهبوا إلى أنّ التقديس من مادة «قدس» أي تطهير الأرض من الفاسدين والمفسدين، أو تطهير النفس من كل رذيلة، أو تطهير الجسم والروح لله، والشاهد على ذلك كلمة «لك»، في جملة «نقدس لك» لأنّ الملائكة لم يقولوا «نقدسك» بل «نقدس لك»، أي نطهر المجتمع والارض لك.

وفي الحقيقة أنّ مرادهم هو القول بأنّ الهدف إذاكان هو الطاعة والعبودية فنحن على أتمّ الإستعداد، ولوكان هو العبادة فنحن في هذه الحالة دائماً، وإذاكان المقصود هو تطهير النفس أو تطهير الارض فسوف ننفذ هذا الأمر، في حين أن الانسان المادي مضافاً إلى فساده فإنّه يفسد الأرض.

ومن أجل أن تتضح الحقيقة للملائكة أقدم الله سبحانه على هذه التجربة ليعلموا الفرق الشاسع بينهم وبين آدم المنافع.

#### الملائكة في بودقة الإِفتبار:

كان آدم يملك \_ بفضل الله \_ قابلية خارقة لفهم الحقائق. وشاء الله أن ينقل هذه القابلية من مرحلة القوّة إلى مرحلة الفعل، وهذا ما عبر عنه القرآن بقوله: ﴿وعلم آدم الأسماء كلها ﴾. اختلف المفسرون في تفسير «تعليم الأسماء»، ومن المؤكّد أنّ المقصود من ذلك ليس هو تعليم الأسماء دون المعاني، فذلك لا يكسب آدم فخراً، بل المقصود هو معاني الأسماء والمفاهيم والمسميات.

هذا العلم بالكون وبأسرار الموجودات وخواصها، كان مفخرة كبيرة لآدم طبعاً. عن أبي العباس قَال: سألت الإمام الصادق الله عن قولِ الله: وَعلَّمَ آدَمَ الأَسماءَ كلها، ماذا علَّمه؟ قال: «الأَرْضِينَ وَالجبال والشعابَ والأوديةَ ثم نظر إلى بساط تحته فقال: وهذا البساط ممّا علَّمهُ» \. أ

علم الأسماء إذن لم يكن يشبه «علم المفردات»، بـل كـان يـر تبط بـفلسفة الأسماء وأسرارها وكيفياتها وخواصها، والله سبحانه منح آدم هذا العـلم ليسـتطيع أن يسـتثمر المواهب المادية والمعنوية في الكون على طريق تكامله.

كما منح الله آدم قابلية التسمية، ليستطيع أن يضع للأشياء أسماء، وبذلك يتحدث عن هذه الأشياء بذكر اسمها لا بإحضار عينها، وهذه نعمة كبرى، نفهمها لو عرفنا أنّ علوم البشرية تنقل عن طريق الكتب والمدوّنات، وماكان هذا التدوين مقدوراً لولا وضع الأسماء للأشياء وخواصها.

وثم مرضهم على الملائكة فقال النبؤني بأسما، هنؤلا، إن كنتم صادقين وأسام هذا الاختبار تراجع الملائكة لأنهم لم يملكوا هذه القدرة العلمية التي منحها الله الآدم، وقالوا سبحانك لا علم لنا إلا ما ملمتنا إلك النب العليم العكيم .

وهكذا أدركت الملائكة تلك القدرة التي يحملها آدم، التي تجعله لائقاً لخلافة الله علىٰ الأرض، وفهمت مكانة هذا الكائن في الوجود.

وحان الدور لآدم كي يشرح أسماء الموجودات وأسرارها أمام الملائكة: ﴿قَالَ يَا آدم لُنبئهم بأسمائهم قبلمًا لُنبأهم بأسمائهم قبال ألم أقبل لكم لِنّبي أعملم فيب السّماولت والأزننولفلم ما تبدون وماكنتم تكتمون ﴾.

وهنا اتضح للملائكة أنّ هذا الموجود هو وحده اللائق لاستخلاف الأرض.

عبارة ﴿ وَاكْنَتُم تَكْتُمُونَ ﴾ إشارة إلى أنّ الملائكة كانوا يخفون شيئاً لم يظهروه في أقوالهم. قال بعض المفسرين: إنّها إشارة إلى حالة استكبار إيليس الذي كان يومئذ بين الملائكة، وكان يكتم إصراره على عدم الخضوع لآدم.

ومن المحتمل أيضاً أن تكون العبارة إشارة إلى ماكان يبطنه الملائكة من اعتقاد بأنّهم أليق من غيرهم للخلافة الإلهيّة على الأرض، فهم أشاروا إلى مثل هذا الاعتقاد ولم يصرّحوا به.

١. تفسير الميزان، ج ١، ص ١١٩؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآيات مورد البحث.

#### مواب علىٰ سؤالين:

ويبقى سؤالان في هذا الجال، الأوّل يدور حول تعليم الله لآدم، كيف تمّ ذلك؟ ولو قُدّر أن يكون هذا التعليم من نصيب الملائكة لنالوا نفس فضيلة آدم، فهل هناك مفخرة يمتلكها آدم ولا تمتلكها الملائكة؟

أمّا بشأن كيفية التعليم فالجواب هو أنّ هذا التعليم تكويني، أي إنّ الله أودع هذا العلم في وجود آدم بالقوّة، ودفعه خلال مدّة قصيرة إلى المرحلة الفعلية.

إطلاق كلمة «تعليم» في القرآن على «التعليم التكويني» ورد في موضع آخر من القرآن، كقوله تعالى: ﴿مُلَمِه للبيان﴾ أوواضح أنّ الله سبحانه علّم الإنسان البيان في مدرسة الخلقة، أي منحه الكفاءة والخصائص الفطرية اللازمة للبيان والكلام.

أما الشطر الآخر من هذا السؤال فيتبين جوابه لو علمنا أنّ الملائكة كانت لهم خلقة خاصة، ما كانت تؤهلهم لتلتي كل هذه العلوم. إنّهم مخلوقون لهدف آخر، لا لهذا الهدف، وهذه الحقيقة فهمها الملائكة وتقبّلوها بعد أن مرّوا بتلك التجربة المذكورة في الآية. ولعلهم اعتقدوا في البداية أنّهم يحملون الكفاءة اللازمة لهذا الهدف، لكن الله بين لهم الفرق بين كفاءتهم وكفاءة آدم بتجربة تعليم الأسهاء.

أمّا السّؤال النّاني فيرتبط بالضمير «هم» في قوله تعالى: ﴿ثم عرضهم﴾ وأسمائهم وباسم الإشارة هؤلاء في الآية. فالمعروف أنّ «هم» و«هؤلاء» يستعملان في العاقل، وهذا لا ينسجم مع تفسير «الأسماء» بأنّهم أسرار الخلقة وفهم خواص جميع الموجودات.

والجواب هو أنّ استعمال الضمير «هم» واسم الإشارة «هؤلاء» لا يختص بالعاقل، بل قد يستعملان في جمع مكوّن من عاقل وغير عاقل، وقد يستعملان في جمع غير عاقل. كقوله تعالى: ﴿رَائِيتُهُم لِي سَاجِدِينَ﴾ أ والضمير «هم» في الآية يعود على الكواكب والشمس والقمر التي رآها يوسف.

#### 8003

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ اَسْجُدُوالِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرُوكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ الله وَقُلْنَا يَنَادَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَ بَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ فَا أَذَلَهُ مَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُ مَا مِمَا كَانَا فِيةً وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولُ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْلَقٌ وَمَتَنَعُ إِلَى حِينِ ﴿ فَ

# التفسير

# آدم اللهنة:

ينتقل القرآن إلى فيصل آخر من موضوع عنظمة الإنسان، ويتقول: ﴿وَإِذْ قَلْنَا لِلْمُلائكةُ لِسَانَ، ويتقول: ﴿وَإِذْ قَلْنَا لِلْمُلائكةُ لِسَجْدُوا لِآدَمُ فُسَجِدُوا لِلَّا لِيلِيسَ لَهِيْ واستكبر وكان مِنْ الكافِرينَ ﴾.

يبدو للوهلة الأولى أنّ مسألة السجود لآدم جاءت بعد تجربة المـلائكة المـذكورة في الآيات السابقة وبعد تعليم الأسهاء، ولكن لو أمعنّا النظر في آيات القرآن الكريم لألفينا أنّ موضوع السجود جاء بعد اكتال خلقة الإنسان مباشرة، وقبل امتحان الملائكة.

يقول تعالى: ﴿ قَادُلُ سَوْيتِهِ وَنَفَعُتُ فَيِهُ مَنْ رَوْمِي فَقَعُولُلُهُ سَاجِدِينَ ﴾ ، السجود إذن جاء مباشرة بعد نفخ الروح في الإنسان، وهذا المعنى جاء في الآية ٧٢ من سورة ص .

ثمّة دليل آخر على هذه المسألة هو أنّ استجابة الملائكة لأمر الله بالسجود، لوكانت بعد اتضاح مكانة آدم، لما اعتبرت مفخرة للملائكة.

علىٰ أي حال، الآية المذكورة تقرير قـرآني واضـح صريح لشرف الإنسـان وعـظمة مكانته، فكل الملائكة يؤمرون بالسجود له بعد اكتمال خلقته.

۱۰ الحجر، ۲۹.

٢. إلى هذا أشار أيضاً الآلوسي في تفسير روح المعاني، والفخر الرازي في التّفسير الكبير.

حقاً، إنّ هذا الموجود، اللائق لخلافة الله على الأرض، والمؤهل لهذا الشوط الكبير من التكامل و تربية أبناء عظام كالأنبياء وخاصّة النبي الخاتم الخاتم المنافقة أبناء عظام كالأنبياء وخاصّة النبي الخاتم الخاتم المنافقة النبي المنام المترام.

نحن نشعر بالتعظيم والتكريم لمن حوى بعض العلوم وعلم شيئاً من القوانين والمعادلات العلمية، فكيف حال الانسان الأوّل مع كل تلك العلوم والمعارف الزاخرة عن عالم الوجود؟!

## بحثان

## ١\_ لماذا أبىٰ إبليس؟

«الشّيطان» اسم جنس شامل للشيطان الأوّل ولجميع الشّياطين. أمّا «إيليس» فاسم علم للشيطان الذي وسوس لآدم. وإبليس -كها صرح القرآن - ماكان من جنس الملائكة وإنكان في صفوفهم، بلكان من طائفة الجن، وهي مخلوقات مادية. قال تعالى: ﴿فُسجِدُوا إِلَّا لِللَّهِ الْجَنْ ﴾ (

باعثه على الإمتناع عن السجود كبر وغرور وتعصب خاص استولى عليه حيث اعتقد أنّه أفضل من آدم، ولا ينبغي أن يصدر له أمر بالسجود لآدم، بـل يـنبغي أن يـؤمر آدم بالسجود له، وسيأتي شرح ذلك في تفسير الآية ١٢ من سورة الأعراف.

كفر إيليس كان يعود إلى نفس السبب أيضاً، فقد اعتقد بعدم صواب الأمر الإلهبي، وبذلك لم يعصِ فحسب، بل انحرف عقائدياً. وهكذا ذهبت أدراج الرياح كل عسبادات وطاعاته نتيجة كبره وغروره. وهكذا تكون دوماً نتيجة الكبر والغرور.

وعبارة ﴿كان مِن الكافرين﴾ تشير إلى أنّ إيليس كان قبل صدور الأمر الإلهي إليه بالسجود، قد انفصل عن مسير الملائكة وطاعة الله، وأسرَّ في نفسه الاستكبار والجحود، لعله عزم في قرارة نفسه أن لا يخضع لو صدرت إليه أوامر بالخضوع والسجود، ومن المحتمل أن تكون عبارة ﴿ماكنتم تكتمون﴾ إشارة إلى ذلك. وورد هذا المعنى في حديث عن الإمام الحسن العسكري عليه قال إيليس: «لَئِنْ أَمْرَنِي الله بِالسَّجُودِ لِهَذَا لَعَصَيْتُهُ إلىٰ أَنْ قَالَ: ثُمَّ قَالَ الله تَعَالَىٰ لِلْمَلاَئِكَةِ: السَّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا فَأَخْرَجَ إِبْلِيسُ مَا كَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْحَسَدِ فَأَبِىٰ أَنْ يَسَجُدُه المَّهُودِ اللهُ مِن الْحَسَدِ فَأَبِىٰ أَنْ قَالَ : ثُمَّ قَالَ الله تَعَالَىٰ لِلْمَلاَئِكَةِ: السَّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا فَأَخْرَجَ إِبْلِيسُ مَا كَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْحَسَدِ فَأَبِىٰ أَنْ لَيْهُ مِنَ الْحَسَدِ فَأَبِىٰ أَنْ

## ٢\_ هل كان السَّمود ش أم لاَدم الله؟

لا شك أنّ السجود يعني «العبادة» لله، إذ لا معبود غير الله، وتوحيد العبادة يعني أن لا نعبد إلّا الله.

من هنا فإنّ الملائكة لم يؤدوا لآدم يعني «سجدة عبادة» قطعاً. بل كان السجود لله من أجل خلق هذا الموجود العجيب. أو كان سجود الملائكة لآدم سجود «خضوع» لا عبادة.

جاء في «عيون الأخبار» عن الإمام على بن موسى الرضا ﷺ: «كَانَ سُجُودُهُمْ للهِ تَعَالَىٰ عُبُودِيَّةً، وَلِآدَمَ إِكْرَاماً وَطَاعَةً، لِكُونِنَا فِي صُلْبِهِ» \.

بعد هذا المشهد ومشهد اختبار الملائكة، أمر آدم وزوجه أن يسكنا الجنّة، كها جاء في قوله تعالى: ﴿وقلنا بها آدم لسكن لنع وزوجك الجنّة وكلامنها رضدا حسيف شئتما ولا تقربا هذه الشّجرة ﴾ .

يستفاد من آيات القرآن أنّ آدم خُلق للعيش على هـذه الأرض، لكـنّ الله شـاء أن يسكنه قبل ذلك الجنّة، وهي روضة خضراء موفورة النعمة في هذا العالم، وخالية من كل ما يزعج آدم.

لعل مرحلة مكوث آدم في الجنة كانت مرحلة تحضيرية لعدم ممارسة آدم للحياة على الارض وصعوبة تحمّل المشاكل الدنيوية بدون مقدمة، ومن أجل تأهيل آدم لتحمل مسؤوليات المستقبل، ولتفهيمه أهمية حمل هذه المسؤوليات والتكاليف الإلهية في تحقيق سعادته، ولإعطائه صورة عن الشقاء الذي يستتبع اهمال هذه التكاليف، ولتنبيه بالمحظورات التي سيواجهها على ظهر الأرض.

وكان من الضروري أيضاً أن يعلّم آدم بإمكان العودة إلى الله بعد المعصية. فمعصية الله \_ لا تسدّ إلى الإبد\_أبواب السعادة أمامه، بل يستطيع أن يرجع ويعاهد الله أن لا يعود لمثلها، وعند ذاك يعود إلى النعم الإلهيّة.

ينبغي أن ينضج آدم الله في هذا الجوّ إلى حدٍ معيّن، وأن يمعرف أصدقاء، وأعداء،،

١. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٥٨؛ وعيون اخبار الرضا، ج ١، ص ٢٦٣، ح ٢٢.

٢. «الرغد» على وزن «الصمد» يعني الكثير والواسع والهنيء، وعبارة ﴿حيث شئتها﴾ تعني: (من أي مكان شئتما في الجنّة، أو من أي نوع شئتم من فاكهة الجنّة).

ويتعلم كيف يعيش على ظهر الأرض، نعم، كانت هذه مجموعة من التعاليم الضرورية التي تؤهله للحياة على ظهر الأرض.

كانت هذه مقدمات تأهيلية يحتاجها آدم وأبناء آدم في حياتهم الجديدة، ولعل الفترة التي قضاها آدم في الجنّة أن ينهض بمسؤولية الخلافة على الأرض كانت تدريبية أو تمرينية. وهنا رأى «آدم» نفسه أمام أمر إلهي يقضي بعدم الاقتراب من الشجرة، لكن الشيطان أبي إلّا أن ينفذ بقسمه في إغواء آدم وذريته، فطفق يوسوس لآدم ويعده وزوجه \_كما يبدو من سائر آيات القرآن الكريم \_بالخلود وباتخاذ شكل الملائكة وأقسم أنه لهما من الناصحين. المناصحين. المناصحين. المناسمة المناسمة المناسمة المناسمين. المناسمين المناسمة الم

تقول الآية بعد ذلك: ﴿فَأَرْلُهِمَا الشَّيطَانَ مِنْهَا فَأَخْرِجِهِمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ﴾ ٢.

نعم. أخرجا من الجنّة حيث الراحة والهدوءُ وعدم الألم والتعب والعناء، عمليٰ أثـر وسوسة الشيطان.

وصدر لها الأمر الإلهي بالهبوط ﴿وقلنا الهبطوا يستسكم لبسنن عدةً ولكم في الأرض مستقرُّ ومتاع للي حين ﴾.

وهنا، فهم آدم أنه ظلم نفسه، وأخرج من الجوّ الهادي المليّ بنعم الجنّة بسبب استسلامه لوسوسة الشيطان، وهبط في جوّ مفعم بالتعب والمشقة والعناء، مع أنّ آدم كان نبيّاً ومعصوماً، فإنّ الله يؤاخذ الإنبياء بترك الأولىٰ \_كها سنرى \_كها يؤاخذ باقي الأفراد على ذنوبهم، وهو عقاب شديد تلقاه آدم جرّاء عصيانه.

## بحوث

## ١\_ماهي مِنَّة آدم ﷺ؟

يبدو أنّ الجنّة التي مكث فيها آدم قبل هبوطه إلى الأرض، لم تكن الجنّة التي وُعد بها

١. الأعراف، ٢٠ و ٢١.

٢. مرجع الضمير في «عنها» إمّا أنّ يعود علىٰ «الجنّة» ويكون معنى ﴿ممّا كانا فيه﴾ في هذه الحالة: (من مقامهما الذي كانا فيه). وإمّا أن يعود علىٰ «الشّجرة» فيكون معنى الآية: (إن الشيطان أزلهما بوسيلة الشّجرة، وأخرجهما من الجنّة التي كانا فيها).

المتقون، بل كانت من جنان الدنيا، وصقعاً منعّماً خلّاباً من أصقاع الأرض. ودليلنا علىٰ ذلك:

أَوَلاً: الجنّة الموعودة في القيامة نعمة خالدة، والقرآن ذكر مراراً خلودها، فلا يمكن إذن الخروج منها.

ثانياً: إيليس الملعون ليس له طريق للجنّة، وليس لوسوسته مكان هناك.

ثالثًا: وردت عن أهل البيت ﷺ روايات تصرّح بذلك.

منها ما روي عن الإمام جعفر بن محمّد الصّادق على أنه سئل عن جنّة آدم، فقال: «جَنّةُ مِنْ جَنّاتِ الدُّنْيَا، يَطْلَعُ فِيهَا. الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ، وَلَوْ كَانَ مِنْ جِنَانِ الْآخِرَةِ مَا خَرَجَ مِنْهَا أَبَداً» \.

من هذا يتضح أنّ هبوط آدم ونزوله إلى الأرض لم يكن مكانياً بل مقامياً، أي أنّه هبط من مكانته السامية ومن تلك الجنّة المزدانة.

من المحتمل أيضاً أن تكون هذه الجنّة غير الخالدة في إحدى الكواكب السهاوية، وفي بعض الرّوايات الإسلامية إشارة إلى أنّ هذه الجنّة في السهاء، أغير أنّ من الممكن أن يكون المقصود بالسهاء في هذه الرّوايات «المقام الرفيع» لا «المكان المرتفع».

على كل حال، توجد شواهد كثيرة على أنّ هذه الجنّة هي غير جنّة الخلد الموعودة. لأنّ جنّة آدم بداية مسير الإنسان وجنّة الخلد نهايتها، وهذه مقدمة لأعمال الإنسان ومراحل حياته، وتلك نتيجة أعمال الإنسان ومسيرته.

#### ٢ ما هو ذنب آدم؟

المكانة التي ذكرها القرآن لآدم سامية ورفسيعة، فلهو خسليفة الله في الأرض ومعلم الملائكة، وعلى درجة كبيرة من التقوى والمعرفة، وهو الذي سجدت له ملائكة الله المقربين، ومن المؤكّد أنّ آدم هذا لا يصدر عنه ذنب، إضافة إلى أنّه كان نبيّاً، والنبي معصوم.

من هنا يطرح سؤال عن نوع العمل الذي صدر عن آدم، وتوجد لذلك ثلاثة تفسيرات يكمل بعضها الآخر.

1\_ما إرتكبه آدم كان «تركاً للأولى» أو بعبارة أخرى كان «ذنباً نسبياً»، ولم يكن «ذنباً مطلقاً».

١. أصول الكافي، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٦٢.

۲. بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۱۸۲، ح ۳٦.

الذنب المطلق، وهو الذنب الذي يستحق مرتكبه العقاب أياً كان، مثل الشرك والكفر والظلم والعدوان، والذنب النسبي هو الذي لا يليق بمرتكبه أن يسفعله لعملو منزلة ذلك الشخص، وإن كان إرتكابه مباحاً، بل مستحباً أحياناً من قبل الأفراد العاديين، على سبيل المثال، نحن نؤدي الصلاة بحضور القلب تارة، وبعدم حضور القلب تارة أخسرى، وهذه الصلاة تتناسب وشأننا، لكن مثل هذه الصلاة لا تليق بأفراد عظام مثل رسول الله تم في السول الله تعلى، وإن فعل الرسول غير ذلك صلاة الرسول ينبغي أن تكون بأجمعها اتصالاً عميقاً بالله تعالى، وإن فعل الرسول غير ذلك فلا يعنى أنه إرتكب محرّماً، بل يعنى أنه ترك الأولى.

وآدم كان يلَيق به أن لا يأكل من تلك الشجرة، وإن كان الأكل منها غير محــرّم بــل «مكروهاً».

٢- نهي الله لآدم إرشادي، مثل قول الطبيب: لا تأكل الطعام الفلاني فـتمرض. والله سبحانه قال لآدم: لا تقرب هذه الشجرة فتخرج من الجنّة، وآدم في أكله من الشجرة خالف نهياً إرشادياً.

٣-الجنّة التي مكث فيها آدم لم تكن محلاً للتكليف، بل كانت دورة اختبارية وتمهيدية لآدم كي يهبط بعدها إلى الأرض، وكان النهي ذا طابع اختياري ١.

#### ٣\_ المقارنة بين معارف القرآن والتوراة

أكبر مفاخر آدم وأعظم نقاط قوته التي جعلته زبدة الكون ومسجود الملائكة هي ـكما يظهر من الآيات ـ تعليمه الأسهاء وإطلاعه علىٰ حقائق الكون وأسراره.

واضح أنّ آدم خُلق لهذه العلوم، وأبناء آدم \_إن أرادوا التكامل \_عليهم أن يستزيدوا من هذه العلوم، وتكاملهم يتناسب مرادفاً مع معلوماتهم عن أسرار الخليفة.

نعم، القرآن يصرّح بأنّ عظمة آدم تكن في هذه النقطة. ولكن التوراة تـذهب إلى أنّ سبب خروج آدم من الجنّة وخطيئته الكبرى هو اتجاهه نحو العلم ومعرفة الصالح والطالح! جاء في الفصل الثاني من «سفر التكوين» من التوراة: «وَأَخَذَ الرَّبُّ الإلْهُ آدَمَ ووَضَعَهُ فِي

١. لمزيد من التوضيح في هذا المجال، راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآيات ١٩ ـ ٢٢ من سورة الأعراف، وذيل
 الآية ١٢١ من سورة طه.

جَنَّةِ عَدْنٍ لَيَعْلَمَهَا وَيَحْفَظَهَا. وَأَوْصَىٰ الرَّبُ الإِلَهُ آدَمَ قَائِلاً مِنْ جَمِيعِ شَجَرِ الْجَنَّةِ تَأْكُلُ آكُلاً. وَأَمَّا شَجَرَةُ مَعْرِفَةِ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فَلاَ تَأْكُلْ مِنْهَا. لِأَنَّكَ يَوْمَ تَأْكُلُ مِنْهَا مَوْتاً تَمُوتُ».

وجاء في الفصل الثالث من التوراة: «وَسَمِعَا صَوْتَ الرَّبِّ الإلهِ مَاشِياً فِي اَلْجَنَّةِ عِنْدَ هُبُوبِ رِيحِ النَّهَادِ. فَاخْتَبَأَ آدَمُ وَإِمْرَأَتُهُ مِنْ وَجْهِ الرَّبِّ الإلهِ فِي وَسُطِ شَجَرِ الْجَنَّةِ. فَنَادَى الرَّبُّ الإلهُ آدَمَ وَقَالَ لَهُ أَيْنَ أَنْتَ. فَقَالَ سَمِعْتُ صَوْتَكَ فِي الْجَنَّةِ فَخَشِيتُ لِأَنِّي عُرْيَانٌ فَاخْتَبَأَتُ. فَقَالَ مَنْ أَعْلَمَكَ وَقَالَ لَهُ أَيْنَ أَنْتَ. فَقَالَ سَمِعْتُ صَوْتَكَ فِي الْجَنَّةِ فَخَشِيتُ لِأَنِّي عُرْيَانٌ فَاخْتَبَأَتُ. فَقَالَ مَنْ أَعْلَمَكَ أَنْكَ عُرْيَان. هَلْ أَكُلْ مِنْهَا. فَقَالَ آدَمُ: الْمَرَأَةُ الَّتِي جَعَلْتَهَا مَعِي هِي أَعْطَتْنِي مِنَ الشَّجَرَةِ فَأَكَلْتُ....

وَقَالَ ٱلرَّبُ ٱلإلٰهُ هُو ذَا ٱلإنسَانُ قَدْ صَارَ كَوَاحِدٍ مِنَّا عَارِفاً ٱلْخَيْرَ وَٱلشَّرَ، وَٱلآنَ لَعَلَّهُ يَمُدُّ يَدَهُ وَيَأْخُذُ مِنْ شَجَرِةِ الحَيْوة أَيْضاً وَيَأْكُلُ وَيَخْيَا إِلَى ٱلأَبَدِ. فَأَخْرَجَهُ ٱلرَّبُ ٱلإلٰهُ مِنْ جَنَّةِ عَدْنٍ لِيَعْمَلَ وَيَأْخُذُ مِنْ شَجَرِةِ الحَيْوة أَيْضاً وَيَأْكُلُ وَيَخْيَا إِلَى ٱلأَبَدِ. فَأَخْرَجَهُ ٱلرَّبُ ٱلإلٰهُ مِنْ جَنَّةِ عَدْنٍ الْكُرُوبِيمَ وَلَهِيبَ سَيْفٍ مُستَقَلَّبٍ آلأَرْضَ ٱلَّتِي أُخِذَ مِنْهَا. فَطَرَدَ ٱلإنسَانَ وَأَقَامَ شَرْقِيَّ جَنَّةٍ عَدْنٍ ٱلْكَرُوبِيمَ وَلَهِيبَ سَيْفٍ مُستَقَلَّبٍ لِخَرَاسَةِ طَرِيق شَجَرَةِ ٱلْحَيْوة»!!

من هذه «الأسطورة التافهة»، التي تعرضها التوراة الحالية باعتبارها واقعاً تــاريخياً يتبين لنا رأي التوراة الحالية في سبب خروج آدم من الجنّة، فهو على رأي هذه الأسطورة معرفة آدم بالخير والشر، وذنبه الأكبر هو الإتجاه نحو العلم والمعرفة!!

وإن لم يمدّ آدم يدَه إلى «شجرة الخير والشّر» لبقي جاهلاً حتى بقبح التعرّي، ولما أخرج من الجنّة، بل كان فيها خالداً.

فيا عجباً، لِمَ إذاً حزن آدم على خروجه من الجنّة إذا كان خروجه قد اقترن بإكتسابه العلم والمعرفة وبتمييزه بين الخير والشر، إنّها صفقة رابحة تلك التي حصل عِليها آدم، فلهاذا ندم عليها؟!

ويتضح من ذلك أنّ أسطورة التوراة تقع في النقطة المقابلة للإتجاه القرآني الذي يرى أن مكانة الإنسان ومقامه وسرّ خلقته تكمن في «تعليمه الأسهاء».

أضف إلى ما سبق أنّ هذه الأسطورة تتضمّن مفاهيم مشينة مخجلة بشأن الله سبحانه وبشأن المخلوقات، كل واحدة منها تثير الدهشة أكثر من غيرها، وهي عبارة عن:

١- نسبة الكذب إلى الله، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً (كما جاء في الجــملة ١٧ مـن الاصحاح الثاني: أما شجرة معرفة الخير والشر فلا تأكل منها: لأنك يوم تأكل منها موتاً تموت)!

٣-نسبة البخل إلى الله سبحانه (كها جاء في الجملة ٢٢ من الإصحاح الثالث: وقال الربّ الإله هو ذا الإنسان قد صار كواحد منا عارفاً الخير والشر، والآن لعله يمدّ يده ويأخذ من شجرة الحياة أيضاً ويأكل ويحيا إلى الإبد)!

٣-إمكان وجود الشريك لله تعالى (كما في العبارة السابقة: قد صار كواحد منّا).
 ٤-نسبة الحسد إلى الله (ويستفاد ذلك من العبارة السابقة أيضاً).

هـ تجسيم الله سبحانه (... وسمعا صوت الربّ الإله ماشياً في الجـنّة عـند هـبوب ريح النهار)!

٦-نسبة الجهل إلى الله بالحوادث التي تقع قريباً منه (كما تقول هذه التوراة: فاختبأ آدم وامرأته من وجه الربّ الإله في وسط شجر الجنّة. فنادى الربّ الإله آدم وقال له: أيسن أنت؟!). \( \)

(ولابدّ من التأكيد هنا أنّ هذه الخرافة لم تكن في التوراة المنزلة، بل أُضيفت فيما أُضيف إلى التوراة).

# ٤\_ المقصود من الشّيطان في القرآن

كلمة الشيطان من مادة «شطن» و «الشاطن» هو الخبيث والوضيع، والشيطان تطلق على الموجود المتمرد العاصي، إنساناً كان أو غير إنسان، و تعني أيضاً الروح الشريرة البعيدة عن الحق. وبين كل هذه المعانى قدر مشترك.

والشّيطان اسم جنس عام، وإبليس اسم علم خاص، وبعبارة أخرى، الشيطان كل موجود مؤذٍ مغوٍ طاغ متمرّد، إنساناً كان أم غير إنسان، وإبليس اسم الشيطان الذي أغوى آدم ويتربّص هو وجنده الدوائر بأبناء آدم دوماً.

من مواضع استعمال هذه الكلمة في القرآن يفهم أنّ كلمة الشيطان تطلق على الموجود المؤذي المضر المنحرف الذي يسعى إلى بثّ الفرقة والفساد والاختلاف، مثل قوله تعالى: ﴿ لِنَّمَا يَرِيدُ الشَّيطَانُ أَنْ يَوْقِعُ بِينَكُمُ العدلوة والبغضاء...﴾ ٢.

١. اقتبست معارف القرآن والتوراة من كتاب: «القرآن والنّبيّ الخاتم» من صفحات ١٢٧ إلى ١٣٢.
 ٢. المائدة، ٩١.

وفي استعمال فعل المضارع «يريد» دلالة على استمرار إرادة الشيطان على هذا النحو. والاستعمال القرآني لكلمة شيطان يشمل حتى أفراد البشر المفسدين المعادين للدعوة الإلهيّة، كقوله تعالى:

# ﴿ وكذلك جملنا لكلِّ نبيِّ عدواً شياطين الْإنْس والْجنِّ ﴾ `

كلمة الشيطان أطلقت على إيليس أيضاً بسبب فساده وإنحرافه.

والميكروبات المضرّة تشملها كلمة الشيطان أيضاً، كما ورد عن علي أميرالمؤمنين على الله و المؤمنين الله على المؤمنين الله على المؤمنين الله و الله و المؤمنين الله و المؤمنين الله و المؤرّة و المؤلّمة المؤرّة و المؤلّمة المؤرّة و المؤلّمة المؤرّة و ا

وروي عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق عليه «وَلاَ يُشْرَبُ مِن أَذُنِ الْكُوْذِ، وَلاَ مِنْ كَسْرِهِ إِنْ كَانَ فِيهِ، فَإِنَّهُ مَشْرَبُ الشَّيَاطِين» ٣.

وعن رسول الله ﷺ: «لاَ يُطَوِّلُنَّ أَحَدُكُمْ شَارِبَهُ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَتَّخِذُهُ مَخْبَئاً يَسْتَتِرُ بِهِ» ٤.

ومن الواضح أننا لانقصد أنّ معنى كلمة الشيطان هو الميكروب أينا وردت هذه الكلمة، بل نقصد أنّ الكلمة لها معانٍ متعددة، أحد مصاديقها الواضحة «إيليس» وجنده وأعوانه. ومصداقها الآخر أفراد البشر المفسدون المنحرفون، ووردت في مواضع أخرى بمعنى الميكروبات المؤذية (تأمل بدقة)!

# ٥\_ لماذا فُلق الشيطان١٢

يثار أحياناً سؤال عن سبب خلق هذا الموجود المضل المغوي، وفي الجواب نقول:

أولاً: لم يخلق الله الشيطان، شيطاناً، والدليل على ذلك وجوده بينِ ملائكة الله وعلى الفطرة الطاهرة، لكنه بعد تحرره أساء التصرف، وعزم على الطغيان والتمرّد، إنه إذن خلق طاهراً، وسلك طريق الانحراف مختاراً.

١ الأنعام، ١١٢.

٢. أصول الكافي، ج ٦. (كتاب الأطعمة والأشربة، باب الأواني)؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٥، ص ٢٥٦، ح
 ٣١٨٤٩.

٤. أصول الكافي، ج ٦، ص ٤٨٧، ح ١١. (كتاب الاطعمة والاشربة، باب اللّحية والشارب)؛ ووسائل الشيعة،
 ج ٢. ص ١١٤، ح ١٦٥٢.

ثانياً: وجود الشيطان لا يسبب ضرراً للأفراد المؤمنين، ولطلاب طريق الحق، في منظار نظام الخليقة، بل إنّه وسيلة لتقدمهم وتكاملهم، إذ إن التطوّر والتقدّم يتم من خلال صراع الأضداد.

بعبارة أوضح: قوى الإنسان وطاقاته الكامنة لا تتأهب ولا تتفجر إلّا حينا يواجه الإنسان عدواً قوياً، هذا العدو يؤدّي إلى تحريك طاقات الإنسان وبالتالي إلى تـقدّمه وتكامله.

الفيلسوف المعاصر «توينبي» يقول: «لم تظهر في العالم حضارة راقية إلّا بعد تـعرّض شعب من الشعوب إلى هجوم خارجي قوي، وهـذا الهـجوم يـؤدّي إلى تسفجير النـبوغ والكفاءات، لصنع مثل هذه الحضارة».

#### 8003

فَنَلَقِّى ءَادَمُ مِن زَيِهِ عَكِمَاتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَهُ هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿ فَكُنَ الْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا مَا يَا يَعِهُمُ مِن زَيِهِ عَكَامَ مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ جَمِيعًا فَإِمَّا يَا يَنْ تَكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ فَيَ وَالْهُمْ مِن كَفُرُواْ وَكَذَّهُواْ بِنَا يَتِنَا أَوْلَتَهِكَ أَضْعَتُ النَّارِّهُمْ فِهِمَا خَلِدُونَ اللَّهُ وَاللَّهُمْ فَهُمَا خَلِدُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّالِ اللَّهُمْ فِهُمَا خَلِدُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مُعَالَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُولَاهُمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِن كُولُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مُعْمَالُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِلُ الل

# التفسير

### عودة آدم ﷺ إلى الله:

بعد حادثة وسوسة إيليس، وصدور الأمر الإلهي لآدم بالخروج من الجنّة، فهم آدم أنّه ظلم نفسه، وأنّه أخرج من ذلك الجوّ الهاديء المنعّم علىٰ أثر إغواء الشيطان، ليعيش في جوّ جديد مليء بالتعب والنصب، وهنا أخذ آدم يفكر في تلافي خطئه، فاتجه بكل وجوده إلى بارئه وهو نادم أشدّ الندم.

وأدركته رحمة الله في هذه اللحظات كما تقول الآية ﴿فَتَلَقَّىٰ آدم مِنَ رَبِّهِ كَلَمَاتِ فَــتَابِ عليه لِنَّه هو التُّوَّابِ الرَّحيمِ﴾.

«التوبة» في اللغة بمعنى «العودة»، وهي في التعبير القرآني، بمعنى العودة عن الذنب، إن نُسبت إلى المذنب، وإن نسبت كلمة التوبة إلى الله فتعني عودته سبحانه إلى الرحمة التي كانت مسلوبة عن العبد المذنب. ولذلك فهو تعالى «توّاب» في التعبير القرآني.

بعبارةٍ أخرىٰ «توبة» العبد عودته إلى الله، لأنّ الذنب فرار من الله والتوبة رجوع إليه. وتوبة الله، إغداق رحمته علىٰ عبده الآيب ال

صحيح أن آدم لم يرتكب محرّماً، ولكن ترك الأولى يعتبر معصية منه. ولذلك سرعان ما تدارك الموقف، وعاد إلى خالقه.

١. ولذلك، توبة العبد تتعدى بحرف الجر «إلى»، وتوبة الله تتعدى بـ «على»، فيقال في الأولى «تاب إليه» وفي الثانية «تاب عليه»، راجع التّفسير الكبير، وتفسير الصافي، ذيل الآيات مورد البحث.

وسنتحدث فيما بعد عن المقصود بـ «الكلمات» في الآية.

علىٰ أيّ حال، لقد حدث ما لا ينبغي أن يحدث \_ أو ما ينبغي أن يحدث \_ وقُبلت توبة آدم. لكن الأثر الوضعي للهبوط في الأرض لم يتغير، كما يذكر القرآن: ﴿قلنا آهـبطولهـنها جميعاً فَإِمَّا يأتينكم منّي هدى قمن تبع هدلي فلاخوف عليهم ولا هم يحزنون \* والدّين كفروا وكذّبولبآياتنا لولئك أصحاب النّارهم فيها خالدون ﴾.

### بحوث

# ١ - الكلمات التي تلقاها آدم

تعددت الآراء في تفسير «الكلهات»، التي تلقاها آدم الله من ربه.

المعروف أنها الكلمات المذكورة في الآية ٢٣ من سورة الأعراف: ﴿قَالارْبُنَا طُلَمَنَا لَنَفْسَنَا وَإِنْ لَمْ تَعْفُرُكُمْ وَتُرْحَمُنَا لِنَكُونُنَّ مِنْ النِّحَاسِرِينَ ﴾.

وقال آخرون أنَّ المقصود من الكلمات هذا الدعاء:

«اَللَّهُمَّ لاَ إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ وَبِحَمْدِكَ، رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي، فَاغْفِرْ لِي إِنَّكَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ». «اَللَّهُمَّ لاَ إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَك وَبِحَمْدِكَ، رَبِّ إِنِّسِي ظَلَمْتُ نَفْسِي، فَارْحَمْنِي إِنَّكَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ». الرَّاحِمِينَ».

«اَللَّهُمَّ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ وَبِحَمْدِكَ، رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي، فَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ».

وهذا ما نقل في رواية عن الإمام محمّد بن علي الباقر للهلا ١.

مثل هذه التعابير ذكرها القرآن علىٰ لسان يونس وموسى النَّلِيْ . يونس ناجىٰ ربّه فقال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللّهُ الل

وفي روايات وردت عن طرق أهل البيت المنظم أنّ المقصود من «الكلمات» أسهاء أفضل عناوقات الله وهم: محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين عليهم أفضل الصلاة والسلام \_

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث. ٢. الأنبياء، ٨٧.

٣. القصص، ١٦.

وآدم توسل بهذه الكلمات ليطلب العفو من ربّ العالمين فعفا عنه. ١

هذه التفاسير الثلاثة لا تتعارض مع بعضها، ولعلّ آدم تلقى من ربّه كل هذه الكلمات، كي يحدث فيه تغيير روحي تام بعد أن يعي حقيقة هذه الكلمات، وليشمله بعد ذلك لطف الله ورحمته.

### ٢\_ سبب تكرار مملة ﴿الفبطُولِ﴾

الأمر بالهبوط تكرر في الآيتين: ٣٦ و٣٨ من هذه السّورة، أي قبل توبة آدم وحواء وبعدها. للمفسرين رأيان في سبب التكرار، بعضهم قالوا للـتأكـيد، وآخـرون قـالوا إنّ موضوع الجملة الثانية.

والظاهر أنّ الجملة الثانية توضح لآدم مسألة عدم إنتفاء الأمر بالهبوط في الأرض بعد قبول التوبة، وعدم الإنتفاء هذا يعود إمّا إلى أنّ آدم قد خلق منذ البداية لهذا الهدف، أو لأنّ هذا الهبوط أثر وضعي لعمله، وهذا الأثر الوضعي لا يتغير بالتوبة.

### ٣ من هم المفاطبون في جملة ﴿الفَبِطُوا﴾؟

الضمير في «اهبطوا» للجمع، بينا عدد المخاطبين إثنان فقط، هما آدم وزوجه، والجمع هنا ناظر إلى النتيجة التي تستتبع هبوط آدم وحواء في الأرض، فأبناؤهما وأجيال البشر بعدهما سيستقرون على هذه المعمورة.

BO CB

يَئبَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ أَذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلِّيَ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُرُ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيّلِيَ فَٱرْهَبُونِ فَنْ

# التفسير

# ذكر النُّعم الإلهيّة:

مرّت بنا في الآيات السابقة قصّة خلافة آدم في الأرض، وموقف الملائكة منه، ثم نسيانه العهد الإلهي وهبوطه إلى الأرض، وبعد ذلك توبته.

ومن أحداث قصة آدم الله الفوتان متقابلتان ومتصارعتان، ومن اتبع الشيطان في هذا المعتروة الباطل، وهاتان القوتان متقابلتان ومتصارعتان، ومن اتبع الشيطان في هذا الصراع فقد اختار طريق الباطل، ومصيره الإبتعاد عن الجنة والسعادة، ومعاناة المصائب والآلام، ومن ثم الندم، ومن التزم بأوامر الله ونواهيه وتغلب على وساوس الشيطان وأتباعه، فقد سار على طريق الحق، وابتعد عن نكد العيش وضنكه وآلامه.

لما كانت قصّة بني إسرائيل ابتداءً من تحررهم من السيطرة الفرعونية واستخلافهم في الأرض، ومروراً بنسيان العهد الإلهي، وانتهاءً بسقوطهم في حضيض الانحراف والعذاب والمشقة، تشبه إلى حدّ كبير قصة آدم، بل هي فرع من ذلك الأصل العام، فإنّ الله سبحانه في آية بحثنا وعشرات الآيات الأخرى التالية، بين مقاطع من حياة بني إسرائيل ومصيرهم، لإكمال الدرس التربوي الذي بدأ بقصة آدم.

يوجه القرآن خطابه إلى بني إسرائيل ويقول: ﴿يا بني لِسرائيل ادْكروا نعمتي الَّتي لنعمت عليكم ولُوقوا بعمدي لوق بعمدكم وليّاي فارهبون ﴾.

الأوامر الثلاثة التي تذكرها الآية الكريمة وهي: تذكّر النعم الإلهـيّة، والوفـــاء بـــالعهد، والخوف من الله، تشكل المنهج الإلهي الكامل للبشرية. تذكّر النعم الإلهيّة يحفّر الإنسان للإتجاه نحو معرفة الله سبحانه وشكره. واستشعار العهد الإلهي الذي يستتبع النعم الإلهيّة يدفع الكائن البشري إلى النهوض بمسؤولياته وواجباته، ثم الخوف من الله وحده \_دون سواه \_ينح الإنسان العزم على تحدّي كل العقبات التي تقف بوجه تحقيق أهدافه والالتزام بعهده، لأن التخوف الموهوم من هذا وذاك أهم موانع الالتزام بالعهد الإلهي، وظاهرة الخوف كانت متغلغلة في أعهاق نفوس بني إسرائيل نتيجة السيطرة الفرعونية الطّويلة عليهم.

### ہحوث

#### ١\_ اليهود في المدينة

يحتل الحديث عن اليهود قسماً هاماً من سورة البقرة، التي هي أوّل سورة نزلت في المدينة كما صرح بذلك بعض العلماء، لأنّ اليهود كانوا أشهر مجموعة من أهل الكتاب في المدينة، وكانوا قبل ظهور النبي مَنْ يُنْتَظّرون رسولاً بشّرت به كتبهم الدينيّة، كما أنّهم كانوا يتمتعون بمكانة اقتصادية مرموقة، ولذلك كله كان لليهود نفوذ عميق في المدينة.

ولما ظهر الإسلام، باعتباره الرسالة التي تقف بوجه مصالحهم اللامشروعة وانحرافاتهم وَغَطْرَسَتِهِمْ، فمضافاً إلى عدم إيمانهم به وقفوا بـوجه الدعـوة، وبـدأوا يحـوكون ضـدها المؤامرات التي لازالت مستمرة بعد أربعة عشر قرناً من البعثة النبوية المباركة.

الآية المذكورة وآيات تالية أنحت باللائمة الشديدة على اليهود، وهزّت عواطفهم بذكر مقاطع حساسة من تاريخهم، بحيث لوكان لأحدهم قليل من الموضوعية لاستيقظ واتجه نحو الإسلام، كما أنّ هذا السرد لتاريخ اليهود درس مليء بالعبر للمسلمين.

وسنقف في آيات تالية بإذن الله عند بعض الدروس والمواقف من تاريخ اليهود، مثل نجاتهم من فرعون، وانفلاق البحر لهم، وغرق الفرعونيين، وميعاد موسى في جبل الطور، وعبادة بني إسرائيل للعجل في غياب موسى، والأمر بالتوبة وقتل النفس، ونزول النعم الخاصة الإلهيّة، وأمثالها من الدروس.

### ٢ـ ميثاق بني إسرائيل

ميثاق بني إسرائيل الإلهي يتكون من اثني عشر بنداً، عشر منها ذكرت في آيستين متواليتين من هذه السورة.

﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا هَيْتَاقَ بِنِي إِسَرَائِيلَ لا تَعبِدُونَ إِلَّا الله وبالولدينَ إِحساناً وَذِي القَسرِبيَ واليستاهيُ والمساكين وقولوا للنَّاس حسناً وأقيموا العثلاة وآتوا الزُّكاة... \* وإذ أخذنا هيثاقكم لا تسفكون دها،كم \* ولا تخرجون أنفسكم من دياركم ثمَّ أقررتم وأنتم تشهدون ﴾ أ

وبندان ذكرا في الآية الكريمة:

﴿ ولقد أَخَدُ الله مِيثَاقَ بِنِي إِسرائيل وبعثنا منهم الثني عشر نقيباً وقال الله إِنِّي مسكم لئن أقمتم الصَّلاة وآتيتم الزِّكاة وآمنتم برسلي وعزَّرتموهم...﴾ ``.

وهما: الإيمان بالأنبياء ومؤازرتهم.

كانَ بنو إسرائيل قد وُعدوا بالنعيم إن وفّوا بعهودهم، ﴿ولادخلنكم جنَّاتِ تَجري من تحتمها اللَّمُهارِ﴾ " لكنهم نقضوا الميثاق، ولا يزالون حتى اليوم ينقضونه.

وكان نتيجة ذلك التشتيت والتشريد، وسيبقون كذلك ما داموا ناكثين. وإذا رأينا لهم يوماً جولة وضجيجاً بفضل الدعم الإستكباري لهم، فإن هذه الجولة سرعان ما ستخبو إن شاء الله أمام صولة أبناء الإسلام... وها نحن نرى في الأفق بوادر الصحوة الإسلامية التي تدفع بالشباب أن يتخلوا عن المدارس الفكرية المنحرفة والإتجاهات القومية والعنصرية الكافرة ويقضوا على هذا الضجيج.

#### ٣\_ وفاء الله بعهده

نعم الله تستتبعها دوماً قيود وشروط، وإلى جانب كل نعمة، مسؤولية وشرط.

عن الإمام جعفر بن محبمّد الصادق الله في قوله الله عزّ وجلّ: ﴿ أُوفُوا بِعهدي ﴾ قال: قال بولاية أمير المؤمنين الله «أُوفِ بِعَهْدِكُمْ أُوفِ لَكُمْ بِالْجَنَّةِ » ٤ .

ولا عجب إن ورد الإيمان بولاية على على في هذا الحديث، باعتباره جزءاً من العهد، لأن الإيمان بالأنبياء ومؤازرتهم، من بنود العهد مع بني إسرائيل، ويستتبع ذلك الإيمان بخلفاء الأنبياء باعتبارهم إمتداداً لمسألة القيادة والولاية وهذه المسألة يسنبغي تحقها بشكل

٢. المائدة، ١٢.

۱. البقرة، ۸۳ و ۸۶.

٣ المائدة، ١٢.

٤. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧٢؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ٤٣١، ح ٨٩

يتناسب مع زمانها، موسى على في زمانه كان يتولى مسؤولية القيادة والولاية، والرّسول الخاتم الم الخاتم الخاتم الخاتم الخاتم الخاتم الخاتم الخاتم الخاتم الخاتم

جملة ﴿لِيّاي فارهبون ﴾ تأكيد على كسر كل حواجز الخوف القائمة في طريق الوفاء بالعهد الإلهي، وعلى الخوف من الله وحده دون سواه، وهذا الحصر يتضح من تقديم ضمير النصب المنفصل «إيّاي» على جملة «فَارْهَبُونِ».

# ٤\_ لماذا سمي اليهود خيني إسرائيل)؟

«إسرائيل» أحد أسهاء يعقوب والد يوسف، وفي سبب تسمية يعقوب بهذا الاسم، ذكر المؤرّخون غير المسلمين عللاً ممزوجة بالخرافة.

ورد في «قاموس الكتاب المقدس»: «أن إسرائيل تعني الشخص المنتصر على الله»!! ويقول: «وهذه الكلمة لُقِّبَ بها يعقوب بن إسحاق بعد أن صرع الملك الإلهي».

ويقول تحت عنوان «يعقوب»: إنّه أثبت مقاومته واستقامته وإيمانه، وفي هذه الحالة غير الله اسمه إلى «إسرائيل»، ووعده أن يكون أباً لكل الطوائف... ثم مات بعد أن هرم، ودفن كما يدفن السلاطين الدنيويون وأطلق اسم يعقوب وإسرائيل على جميع قومه».

ي ويقول تحت كلمة «إسرائيل»: «لهذا الاسم معانٍ كثيرة، يقصد به أحياناً نسل إسرائيل ونسل يعقوب» .

أمّا علماؤنا كالمفسر المعروف «الطبرسي الله » فيقول في «مجمع البيان»: إنّ إسرائيل هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الله وإن «اسر» تعني «العبد» و «ئيل» بمعنى الله ، فيكون معنى إسرائيل عبد الله.

واضح أن ما تتحدث عنه التوراة من مصارعة بين يعقوب والملك الإلهي، أو بين يعقوب والملك الإلهي، أو بين يعقوب والله، خرافة وسخافة لا تتناسب إطلاقاً مع الكتاب الإلهي، وهي أوضح دليل على تحريف التوراة الموجودة.

8003

١. قاموس الكتاب المقدس، ص ٥٣ و٩٥٧.

# سبب النّزول

# التفسير

#### مشع اليهود:

الآيات المذكورة أعلاه تتطرق إلى تسعة من بنود العهد الذي أخذه الله على بني إسرائيل.

يقول تعالى: ﴿وَلَهَنُولُهُمُ النَّرُلُكُ مِصَدِّقًا لَمُ المُعَكُم ﴾، فالقرآن مصدق لما مع اليهود من كتاب، أي أنّ البشائر التي زفّتها التوراة والكتب السهاوية الأخرى بشأن النبي الخاتم، والأوصاف التي ذكرتها لهذا النبي والكتاب السهاوي تنطبق على محمد مَنْ القرآن المنزل عليه. فلهاذا لا تؤمنون به؟!

ثم يقول سبحانه: ﴿ولاتكونوا أوَّل كافرِيه ﴾ أي ـ لا عجب أن يكون المشركون والوثنيون

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ذيل الآية مورد البحث.

في مكّة ـكفّاراً بالرسالة، بل العجب في كفركم، بـل في كـونكم روّاداً للكـفر، وسـباقين للمعارضة، لأنّكم أهل الكتاب، وكتابكم يحمل بشائر ظـهور هـذا النـبي، وكـنتم لذلك تترقبون ظهوره، فما عدى ممّا بدا؟ ولماذاكنتم أول كافر به؟!.

إنّه تعنّتهم الذي لولاه لكانوا أول المؤمنين برسالة النبي الخاتم ﷺ.

المقطع الثالث من الآية يقول: ﴿ ولا تشتروا بالياتي ثمنا قليلا ﴾.

آيات الله، لا ينبغي دون شك معاوضتها، بأي ثمن، قليلاً كان أم كثيراً، وفي تعبير هذه الآية إشارة إلى دناءة هذه المجموعة من اليهود، التي تنسى كل التزاماتها من أجل مصالحها التافهة، هذه الفئة، التي كانت قبل البعثة من المبشرين بظهور نبي الإسلام عَنْ ، وبكتابه الساوي، أنكرت بشارات التوراة وحرفتها، حين رأت مصالحها معرضة للخطر، وعلمت أن مكانتها الاجتاعية معرضة للإنهيار عند انكشاف الحقيقة للناس.

في الواقع، لو أعطيت الدنيا بأجمعها لشخص ثمناً لإنكار آية واحدة من آيات الله، لكان ثمناً قليلاً، لأنّ هذه الحياة فانية، والحياة الأخرى هي دار البقاء والخلود. فما بالك بإنسان يفرّط بهذه الآيات الإلهيّة في سبيل مصالحه التافهة؟!

في المقطع الرابع تقول الآية: ﴿ وَلِيّاي فَاتَقُونَ﴾، والخطاب موجّه إلى زعهاء اليهود الذين يخشون أن ينقطع رزقهم، وأن يثور المتعصبون اليهود ضدّهم، وتطلب منهم أن يخشوا الله وحده، أى أن يخشوا عصيان أوامره سبحانه.

في البند الخامس من هذه الأوامر ينهي الله سبحانه عن خلط الحق بالباطل ﴿ ولا تلبسوا الحقّ بالباطل ﴿ ولا تلبسوا الحقّ بالباطل ﴾ .

وفي البند السادس ينهي عن كتان الحق: ﴿ ... وتكتموا الحقّ وأنتم تعلمون ﴾.

كتان الحق، مثل خلط الحق بالباطل ذنب وجريمة، والآية تقول لهم: قولوا الحق ولو على أنفسكم، ولا تشوهوا وجه الحقيقة بخلطها بالباطل وإن تعرضت مصالحكم الآنيّة للخطر.

البند السابع والثامن والتاسع من هذه الأوامر يبينه قوله تعالى: ﴿وَالْقَيْمُوا الصَّلَاةُ وَآتُوا اللَّهُ الرَّكَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الرَّكَةُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّ

البند الأخير يأمر بالصلاة جماعة، غير أن «الركوع» هو الذي ذكر دون غيره من أجزاء الصلاة، ولعل ذلك يعود إلى أن صلاة اليهود كانت خالية من الركوع، تماماً، بينها احتل الركوع مكان الرّكن الأساسي في صلاة المسلمين.

ومن الملفت للنظر أنّ الآية لم تقل «أدّوا الصلاة»، بل قالت: ﴿ القيموا الصّلاة ﴾، وهـ ذا الحت يحمّل الفرد مسؤولية خلق المجتمع المصلي، ومسؤولية جذب الآخرين نحو الصلاة.

بعض المفسرين قال إن تعبير «أقيمُوا» إشارة إلى إقامة الصلاة كاملة، وعدم الاكتفاء بالأذكار والأوراد، وأهم أركان كمال الصلاة حضور القلب والفكر لدى الله سبحانه، وتأثير الصلاة على المحتوى الداخلي للإنسان (.

هذه الأوامر الأخيرة تتضمن في الحقيقة: أولاً بيان إرتباط الفرد بخالقه (الصلاة)، ثمّ إرتباطه بالمخلوق (الزكاة)، وبعد ذلك إرتباط المجموعة البشرية مع بعضها على طريق الله!.

### ہدث

# هل يؤيّد القرآن ما ماء في التّوراة والإنميل١٢

في مواضع عديدة يصرّح القرآن بتصديقه لما جاء في الكتب الإلهيّة السابقة، كها جاء في الآية المذكورة: ﴿ مصدِّقًا لها معكم ﴾ وكها جاء في الآيتين ٨٩ و ١٠١ من سورة البقرة: ﴿ مصدِّقًا لها معهم ﴾ . و في الآية ٤٨ من سورة المائدة: ﴿ وَلَنْزَلْنَا لِلْيِكَ الكتاب بالحقّ مصدِّقًا لها بين يديه من الكتاب ).

بعض دعاة اليهودية والنصرانية، استدلوا بهذه الآيات لإثبات عدم تحريف التوراة والإنجيل، وقالوا: إن التوراة والإنجيل في عصر نبي الإسلام لا يختلفان حتماً عما عليه الآن، وإن أصابها تحريف فهذا التحريف يعود إلى فترة سابقة على ذلك العصر، ولما كان القرآن قد أيّد صحة التوراة والإنجيل الموجودين في عصر نبي الإسلام، فعلى المسلمين أن يعترفوا بصحة هذين الكتابين الموجودين بين ظهرانينا اليوم.

الجواب: يؤكد القرآن في مواضع عديدة وجود علائم نبي الإسلام ودينه في تلك الكتب المجرفة التي كانت موجودة في أيدي اليهود والنصارى آنذاك، وهذا يعني وجود حقائق في تلك الكتب لم تمتد إليها يد التحريف، ذلك لأن التحريف لا يعني تغيير كل نصوص تلك الكتب السماويّة، بل إن تلك الكتب كانت تحمل بين طياتها حقائق، ومن تلك الحقائق علامات النبي الخاتم (ولا زالت بعض هذه البشائر مشهودة في الكتب الموجودة الآن).

<sup>1.</sup> تفسير المنار، ج ۲، ص ۲۹۳، ومفردات الراغب، مادة «قوم».

بعثة النبي الخاتم عَلَيْ وكتابه الساوي تصديق لما جاء في تلك الكتب من علامات، أي تحقيق عملي لِتلك العلامات، وكلمة التصديق بمعنى (التحقيق العملي) وردت في مواضع أخرى من القرآن الكريم كقوله تعالى لنبيّه إبراهيم الله : ﴿قد صدّقت الرّوبا﴾ أ.
أي أنّك قد حققت عملياً رؤياك.

وتصرح الآية ١٥٧ من سورة الأعراف بأن الرّسول الأعظم ﷺ تحقيق عملي لما يجدونه مكتوباً في التوراة والإنجيل: ﴿ اللّهُ ين يتبعون الرّسول النّبيّ الأهّيّ الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التّوراة والإنجيل... ٢٠

على أي حال، ليس في الآيات المذكورة دلالة على تصديق جميع محتويات التوراة والإنجيل، بل دلالتها تقتصر على «التصديق العملي» لما جاء في الكتب الموجودة بيد اليهود والنصارى بشأن النبي الخاتم وكتابه، هذا، إلى جانب وجبود آيات عديدة في القرآن تتحدث عن تحريف اليهود والنصارى لآيات التوراة والإنجيل، وهو شاهد حي صريح على مسألة التحريف.

# شاهد ميّ آفر:

«فخر الإسلام» - الذي كان من كبار قساوسة المسيحيين، وتتلمذ عند علمائهم حتى المناسب كبيرة في الدراسات الكنيسة - يتحدث في مقدمة كتابه «أنيس الاعلام» عن انتقاله من المسيحية إلى الإسلام فيقول:

«... بعد بحث طويل وعناء كبير وتجوال في المدن، عثرت على قسيس كبير متميز في زهده وتقواه، كان يرجع إليه الكاثوليك بما فيهم سلاطينهم، تعلمت عليه زمناً مذاهب النصارى، وكان له طلاب كثيرون، ولكنه كان ينظر إليّ من بينهم نظرة خاصّة، وكانت كل مفاتيح البيت بيدي، إلّا مفتاحاً واحداً لغرفة صغيرة، احتفظ به عنده...

وفي يوم اعتلّت صحة القسيس، فقال لي: قل للطلاب إنّي لا أستطيع التدريس اليوم، حينا جئت الطلاب وجدتهم منهمكين في نقاش حول معنى «فارقليطا» <sup>٣</sup> في السريانية،

٢. الأعراف، ١٥٧.

۱. الصافات، ۱۰۵.

٣. ورد لفظ «فارقليط» في الروايات والكتب بصورة أخرى أيسضاً مثل: ١-البارقليط، ٢-البارقليطا، ٣ـ
الفارقليط، ٤-الفارقليطا، ٥-فارقليط، ٦-فارقليطا، بحارالانوار، ج ١٦، ص ١٢٠ و ١٣٠.

و «پريكلتوس» في اليونانية... واستمر بينهم النقاش، وكلُّ كان يدلي برأيه....

بعد أن عدت إلى الأستاذ سألني عمّا كان يدور بين الطلاب، فأخبرته، فقال لي: وسا رأيك؟

قلت: اخترت الرأي الفلاني.

قال القسيس: ما قصّرت في عملك، ولكن الحقّ غير ذلك، لأنّ حقيقة هذا الأمر لا يعلمها إلّا الراسخون في العلم، وقليل ماهم. أكثرت في الإلحاح عليه أن يوضح لي معنى الكلمة. فبكى بكاءً مرّاً وقال: لم أخف عليك شيئاً... إنّ لفهم معنى هذه الكلمة أثراً كبيراً، ولكنه إن انتشر فسنتعرض للقتل! فإن عاهدتني أن لا تفشيه فسأخبرك... فأقسمت بكل المقدسات أن لا أذكر ذلك لأحد، فقال: إنّه اسم من أسهاء نبي المسلمين، ويعني «أحمد» و«محمد».

ثم أعطاني مفتاح الغرفة وقال: افتح الصندوق الفلاني، وهاتِ الكتابين اللـذين فـيه، جئت إليه بالكتابين وكانا مكتوبين باليونانية والسريانية على جلد، ويعودان إلى عصر ما قبل الإسلام.

الكتابان ترجما «فارقليطا» بمعنى أحمد ومحمد، ثم أضاف الأستاذ: علماء النصارى كانوا مجمعين قبل ظهوره أن «فارقليطا» بمعنى «أحمد ومحمد»، ولكن بعد ظهور محمد عَلَيْ أَنْ عُيروا هذا المعنى حفظاً لمكانتهم ورئاستهم وأوّلوه، واخترعوا له معنى آخر لم يكن على الإطلاق هدف صاحب الإنجيل.

سألته عما يقوله بشأن دين النصارى؟ قال: لقد نسخ بمجيء الإسلام، وكرر ذلك ثلاثاً، ثم قلت:

ما هي طريقة النجاة والصراط المستقيم في زماننا هذا؟ قال: إنَّمَا هي باتَّباع محمَّد عَلَيْكُولَّهُ. قلت: وهل التابعون له ناجون؟

قال: إي والله، وكرر ذلك ثلاثاً.

ثم بكى الأستاذ وبكيت كثيراً ثم قال: إذا أردت الآخرة والنجاة فعليك بدين الحق... وأنا أدعو لك دائماً، شرط أن تكون شاهداً لي يوم القيامة أني كنت في الباطن مسلماً، ومن أَتَّبَاع محمِّد عَنَى اللهِ الأرض» أن الإسلام هو دين الله اليوم على ظهر الأرض» . وما من شك أن الإسلام هو دين الله اليوم على ظهر الأرض» وكما يلاحظ فإن هذه الوثيقة الهامة تصرّح بما فعله علماء أهل الكتاب بعد ظهور نبي الإسلام عَبَيْنِ أَنَّ من تحريف لتفسير اسم النبي وعلاماته، تحقيقاً لمصالحهم الشخصية.

١. نقلاً عن الهداية الثانية، مقدمة كتاب أنيس الأعلام (باختصار).

أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِوَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ ٱلْكِئنَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ ثَا وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِوَ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَاعَلَى لِخَيْمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّي أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَرَجِعُونَ ﴾

# الثفسير

### ﴿أَتَاهِرُونَ النَّاسِ بِالبِّرِ وتنسون أنفسكم ١٢٠

هذا السّؤال الاستنكاري \_وإن كان موجهاً إلى بني إسرائيل كما يتبيّن من سياق الآيات السابقة والتالية \_له حتماً مفهوم واسع يشمل الآخرين أيضاً.

قال «الطّبرسي ﴿ فِي «مجمع البيان»: هذه الآية خطاب لعلماء اليهود، وبّخهم الله تعالى على ما كانوا يفعلون من أمر النّاس بالإيمان بمحمّد ﷺ و ترك أنفسهم في ذلك !

وقال أيضاً: كان علماء اليهود يقولون لأقربائهم من المسلمين اثبتوا على ما أنتم عليه ولا يؤمنون هم. ٢

لذلك كانت الآية الأولىٰ من الآيات التي يدور حولها بحثنا تحمل توبيخاً لهذا العـمل:

# ﴿ أَتَأْمِرُونَ النَّاسَ بِالبِّرِّ وتنسونَ أنفسكم وأنتم تتلونَ الكتابِ أَفْلا تعقلون ﴾ إل

منهج الدعاة إلى الله يقول على أساس العمل أوّلاً ثم القول، فالدّاعية إلى الله يبلّغ بعمله قبل قوله، كما جاء في الحديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله «كُونُوا دُعَاةَ النّاسِ بِأَعْمَالِكُمْ وَلاَ تَكُونُوا دُعَاةً بِأَلْسِنَتِكُمْ» ٣.

التأثير العميق للدعوة العملية يأتي من قدرة مثل هذه الدعوة على فتح منافذ قملب

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

٣ سفينة البحار، مادة «عرمل»؛ واصول الكافي، ج ٢، ص ٧٧ و ٧٨ و ١٠٥.

السامع، فالسامع يثق بما يقوله الداعية العامل، ويرى أنّ هذا الداعية مؤمن بما يقول وأن ما يقوله صادر عن القلب، وأفضل دليل على إيمان يقوله صادر عن القلب، وأفضل دليل على إيمان القائل بما يقوله، هو العمل بقوله قبل غيره، كما يقول على الله النّاس إنّي وَاللهِ مَا أَحُثّكُمْ على طَاعَةٍ إلّا وأَسْبِقُكُمْ إلَيْهَا، وَلا أَنْهَاكُمْ عَنْ مَعْصِيَةٍ إلّا وَأَتَنَاهَىٰ قَبْلَكُمْ عَنْهَا» أَ.

وفي حديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق المُن الله النَّاسِ عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ وَصَفَ عَذْلاً وَعَمِلَ بغَيْرِهِ» لل .

علماء اليهود كانوا يخشون من انهيار مراكز قدرتهم وتفرّق عـامّة النّــاس عــنهم، إن اعترفوا برسالة خاتم الأنبياء ﷺ، ولذلك حرّفوا ما ورد بشأن صفات نــبي الإســـلام في التوراة.

والقرآن يحث على الاستعانة بالصبر والصّلاة للتغلب على الأهواء الشخصية والميول النفسية، فيقول في الآية التالية: ﴿ولستعينوا بالصّبر والصّلاة ﴾ ثم يؤكّد أنّ هذِهِ الاستعانة ثقيلة لا ينهض بعبنها إلّا الخاشعون: ﴿ولِنّها لكبيرة لِلْا على الخاشعين ﴾.

وفي الآية الأخيرة من هذه المجموعة وصف للخاشعين: ﴿اللَّهُ يَنْ يَـ ظُنُونَ لَنَّـ هِم مَـ الْقُولَ ربِّهِ هِوَلَتُهِ هِ اللَّهِ وَاجْعُونَ ﴾.

كُلمة «يَظُنُّونَ» من مادة «ظنّ» وقد تأتي بمعنى اليقين ، وفي هذا الموضع تعني الإيمان واليقين القطعي، لأنّ الإيمان بلقاء الله والرجوع إليه، يحيي في قلب الإنسان حالة الخشوع والخشية والإحساس بالمسؤولية، وهذا أحد آثار تربية الإنسان على الإيمان بالمعاد، حيث تجعل هذه التربية الفرد ماثلاً دوماً أمام مشهد الحسكة الكبرى، وتدفعه إلى النهوض بالمسؤولية وإلى الحق والعدل.

و يحتمل أن يكون استعمال «الظن» في الآية للتأكيد، أي أنّ الإنسان لو ظنّ بالآخرة فقط

١٠ نهج البلاغة، الخطبة ١٧٥.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٦٤؛ وأصول الكافي، ج ٢، ص ١٧٥ و ٢٩٩ و٢٠٠.

٣. يقول الراغب في المفردات: «الظن» اسم لما يحصل عن أمارة متى قويت أدّت إلى العلم، ومتى ضعفت جدّاً لم يتجاوز حدّ التوهم.

فظنه كاف لأن يصده عن ارتكاب أي ذنب، وهو تقريع لعلماء اليهود وتأكيد على أنّهم لا يمتلكون إيماناً باليوم الآخر حتى على مستوى الظن، فلو ظنوا بالآخرة لأحسّوا بالمسؤولية، وكفّوا عن هذه التحريفات! ا

### بحثان

#### ١\_ما هو لقاء اش؟

عبارة «لقاء الله» وردت مراراً في القرآن الكريم، وتعني بأجمعها الحضور على مسرح القيامة، من البديهي أن المقصود بلقاء الله ليس هو اللقاء الحسّي، كلقاء أفراد البـشر مع بعضهم، لأنّ الله ليس بجسم، ولا يحده مكان، ولا يُرى بالعين، بل المقصود مشاهدة آثار قدرة الله وجزائه وعقابه ونعمه وعذابه على ساحة القيامة، كها ذهب إلى ذلك جمع من المفسرين.

أو إنّ المقصود الشهود الباطني والقلبي، لأنّ الإنسان يصل إلىٰ درجة كأنّــه يــرى الله ببصيرته أمامه، بحيث لا يبقى في نفسه أي شك وترديد.

هذه الحالة قد تحصل للأفراد نتيجة الطّهر والتقوى والعبادة وتهذيب النفس في هـذه الدنيا، وفي «نهج البلاغة» نقرأ: أن «ذعلب اليماني» وهو من فضلاء أصحاب الإمام علي بن أبي طالب الله من سأل علياً هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ؟

أجابه على: أَفَأَعْبُدُ مَا لاَ أَرِي؟!

وحين طلب ذعلب مزيداً من التوضيح قال الإمام: «لاَ تُذرِكُهُ الْعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ الْعَيَانِ، وَلَكِنْ تُذرِكُهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِقِ الْإِيمَانِ» <sup>7</sup>.

هذا الشهود الباطني ينجلي للجميع يوم القيامة، ولا يبقى أحد إلّا وقد آمن إيماناً قاطعاً، لوضوح آثار عظمة الله وقدرته في ذلك اليوم.

١. تفسير المنار، ج ١، ص ٢٠٠١؛ وتفسير الميزان، ج ١، ص ١٥٤؛ وتفسير روح المعاني، ج ١، ص ٢٢٨. وفي آيات أخرى إشارة إلى هذا المعنى كقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عملاً صَالِحاً ﴾ (الكهف، 1١٠).
 ٢٠٠).

### ٢ـ سبيل التغلب على الصعاب

ثمّة منطلقان أساسيان للتغلب على الصعاب والمشاكل، أحدهما داخلي، والآخر خارجي.

أشارت الآية إلى هذين المنطلقين بعبارة «الصبر» و«الصلاة». فالصبر هو حالة الصمود والاستقامة والثبات في مواجهة المشاكل، والصلاة هي وسيلة الإرتباط بالله حيث السندُ القوىّ المكين.

كلمة «الصبر» فسّرت في روايات كثيرة بالصوم، الكنها لا تنحصر حتماً، بالصوم الذي هو أحد المصاديق الواضحة البارزة للصبر، لأنّ الإنسان يحصل في ظل هذه العبادة الكبرى على الإرادة القوية والإيمان الراسخ والقدرة على التحكم في الميول والرغبات.

روى بعض المفسّرين في تفسير هذه الآية: أنّ النبي عَيَّبُهِ كَان إذا أحزنه أمـر اســتعان بالصلاة والصوم <sup>٢</sup>.

وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادق للنَّلِا أنَّه قال: «مَا يَمْنَعُ أَحَدَكُمْ إِذَا دَخَلَ عَلَيْهِ غَمَّ مِنْ غُمُوم الدُّنْيَا أَنْ يَتَوَضَّأَ ثُمَّ يَذْخُلَ الْمَسْجِدَ فَيَرْكَعَ رَكْعَتَينِ يَدْعُو اللهَ فِيهِمَا، أَمَا سَمِعْتَ اللهَ تَعَالَى يَقُولُ: وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ» ؟.

التوجه إلى الصلاة والتضرّع إلى الله سبحانه يمنح الإنسان طاقة جديدة تجعله قــادراً علىٰ مواجهة المشاكل.

و في كتاب «الكافي» عن الصادق عليِّه: «كَانَ عَلِيٌّ عليٌّ إِذَا هَالَهُ أَمْرُ فَزَعَ إِلَى الصّلاَةِ ثُمَّ تَلاَ هَذِهِ الْآيَةَ: وَاسْتَعينُوا بِالصَّبْرِ وَالصّلاَةِ». ٤

نعم، الصلاة تربط الإنسان بالقدرة اللامتناهية التي لا يقهرها شيء، وهذا الإحساس يبعث في الإنسان قوّة وشهامة على تحدّي المشاكل والصعاب.

#### 8003

١. أصول الكافي، ج ٤، ص ٦٣، ح ٧؛ ووسائل الشيعة، ج ١٠، ص ٤٠٧ و ٤٠٨.

٢. تفسير مجمع البيان، وتفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

٣. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٨. ص ١٣٨ و ١٣٩، ح ١٠٢٥١.

٤. أصول الكافي، ج ٣، ص ٤٨٠، ح ١.

### الآيتان

# التفسير

### أومام اليهود:

في هذه الآيات خطاب آخر إلى بني إسرائيل فيه تذكير بنعم الله: ﴿ يَا بِنِي إِسرائيل ادْكروا نعمتي الني لنعمت عليكم ﴾.

هذه النعم سابغة واسعة النطاق، ابتداءً من الهداية والإيمان، وانتهاءً بالنجاة من فرعون ونيل العظمة والاستقلال.

ثم تشير الآية من بين كل هذه النعم إلى نعمة التفضيل على بقية البشر، وهي نعمة مركبة من نعم مختلفة، و تقول: ﴿وَلَنِّي قَضَّلتكم على العالمين﴾.

لعل البعض تصور أن هذا التفضيل صفة أبدية مستمرة على مرّ العصور، لكن دراسة سائر آيات القرآن تبيّن أن هذا التفضيل هو تفضيل بني إسرائيل على غيرهم من أفراد عصرهم ومنطقتهم، لا تفضيلاً مطلقاً، فالقرآن الكريم يخاطب المسلمين في آية أخرى ويقول: ﴿كنتم خيرلمُة لخرجمه للنّاس...﴾ \.

كما يتحدث القرآن عن وراثة بني إسرائيل للأرض فيقول: ﴿ولُورِثْنَا للقوم للَّذِينَ كَانُولُ يستضعفون مشارق الأرض ومفاريها﴾ ٢.

وواضح أنّ هذه الوراثة لم تكن تشمل آنذاك جميع العالم، والمقصود من الآية مشارق

١. آل عمران، ١١٠.

المنطقة التي كانوا يعيشون فيها ومغاربها، من هنا فالتفضيل على العالمين هو تفضيلهم على أفراد منطقتهم.

الآية التالية ترفض أوهام اليهود، التي كانوا يتصورون بموجبها أنّ الأنبياء من أسلافها سوف يشفعون لهم، أو أنّهم قادرون علىٰ دفع فدية وبدل عن ذنوبهم، كدفعهم الرشوة في هذه الحياة الدنيا.

القرآن يخاطبهم ويقول: ﴿ وَالتَّقُوا يَوْمَا لَا تَجْزِي نَفْسَ مِنْ نَفْسِ شَيْنًا \* وَلَا يَقْبِلَ مِنْهَا شَفَامَةً \* وَلَا يَعْبُلُ مِنْهَا شَفَامَةً \* وَلَا يَعْبُلُ مِنْهَا شَفَامَةً \* وَلَا يُوْمُنُ وَلَا هُمْ يِنْصِرُونَ ﴾ .

الحاكم أو القاضي في تلك المحكمة الإلهيّة، لا يقبل سوى العمل الصالح، كما تقول الآية الكريمة: ﴿يوم لاينفع مال ولابنون \* إلا من أتى للله بقلب سليم ﴾ (

إنّ الآية المذكورة من سورة البقرة، تشير في الواقع إلى ما يجري من محاولات في هذه الحياة الدنيا لإنقاذ المذنب من العقاب.

فني الحياة الدنيا قد يتقدم إنسان لدفع غرامة عن إنسان مذنب لانقاذه من العقاب، أمّا في الآخرة فإنّه: ﴿لا تجزي نفس من نفس﴾.

وربّما يلجأ المذنب في هذه الحياة إلى الشفعاء لينقذوه ممّا ينتظره من الجزاء، ويوم القيامة ﴿... لايقبل منها شفاعة ﴾.

وإذا لم تُوجد الشفاعة، يتقدم الإنسان في الحياة الدنيا بدفع (العدل) وهوبدل الشيء من جنسه، أما في الآخرة فـ ﴿ لا يؤخذ هنها عدل ﴾.

وإذا لم تنفع الوسائل المذكورة كلها، يستصرخ أصحابه لينصروه ويخلّصوه من الجزاء، وفي الآخرة لا يقوم بإنقاذهم أحد ﴿ولاهم ينصرون﴾.

القرآن الكريم يؤكد أن الأصول الحاكمة على قوانين الجزاء يوم القيامة تختلف كليّاً عمّا هو السائد في هذه الحياة، فالسبيل الوحيد للنجاة يـوم القـيامة، هـو الإيمـان والتـقوى والاستعانة بلطف الباري تعالى.

تاريخ الشرك وتاريخ المنحرفين من أهل الكتاب، مليء بأفكار خرافية تدور حول محور التوسل بمثل الأمور التي ذكرتها الآية الكريمة للفرار من العقاب الأخروي. صاحب المنار يذكر مثلاً، أنّ النّاس في بعض مناطق مصر ـكانوا يدفعون مبلغاً من المال إلى الذي يتعهد غسل الميت، ويسمون هذا المبلغ أجرة الإنتقال إلى الجنّة \.

وفي تاريخ اليهود نقرأ أنّهم كانوا يقدمون القرابين للتكفير عن ذنــوبهم، وإن لم يجــدوا قرباناً كبيراً يكتفون بتقديم زوج من الحـمام. ٢

وفي التاريخ القديم كانت بعض الأقوام تدفن مع الميت حليّه وأسلحته، ليستفيد منها في الحياة الأخرى ٣.

# القرآن ومسألة الشَّفاعة:

العقاب الإلهي في هذه الحياة الدنيا وفي الآخرة، لا ينزل بساحة الإنسان دون شك من أجل الانتقام. بل إنّ العقوبات الإلهيّة تشكل عنصر الضمان في تنفيذ القوانين، وتؤدّي في النتيجة إلى تقدم الإنسان وتكامله، من هنا يجب الإحتراز عن أي شيء يضعف من قوّة عنصر الضمان هذا، كي لاتنتشر بين النّاس الجرأة على ارتكاب المعاصي والذنوب.

من جهة أخرى، لا يجوز غلق باب العودة والإصلاح بشكل كامل في وجه المذنبين، بل يجب فسح الجمال لإصلاح أنفسهم وللعودة إلى الله وإلى الطهر والتقوى.

«الشفاعة» بمعناها الصحيح تستهدف حفظ هذا التعادل إنِّها وسيلة لعـودة المـذنبين والملوثين بالخطايا، وبمعناها الخاطئ تشجع على ارتكاب الذنوب.

أولئك الذين لم يفرقوا بين المعنى الصحيح والخاطيء لمسألة الشفاعة، أنكروا هذه المسألة بشكل كامل، واعتبروها شبيهة بالوساطات التي تقدم إلى السلاطين والحكام الظالمين.

وثمّة مجموعة كالوهابيين استندوا إلى الآية الكريمة: ﴿لايسقبل مستها شسفاعة ﴾ فأنكروا الشفاعة تماماً، دون الإلتفات إلى سائر الآيات في هذا الجال.

اعتراضات المنكرين لمسألة الشفاعة يكن تلخيصها بما يلي:

١\_الاعتقاد بالشفاعة، يضعّف روح السعي والمثابرة في نفس الإنسان.

٢. المصدر السابق.

١. تفسير المتار، ج ١، ص ٣٠٦.

٣ تفسير الميزان، ج ١، ص ١٥٦.

- ٧- الاعتقاد بالشفاعة، انعكاس عن ظروف المجتمعات المتأخرة والإقطاعية.
- ٣- الاعتقاد بالشفاعة، يؤدّي إلى التشجيع على ارتكاب الذنوب وترك المسؤوليات.
  - ٤- الاعتقاد بالشفاعة، نوع من الشرك بالله، وهو معارض للقرآن!
  - ٥- الاعتقاد بالشفاعة، يعني تغيير أحكام الله وتغيير إرادته وأوامره!

ولكن كل هذه الاعتراضات ناتجة \_كها سنرى \_عن الخلط بـين الشـفاعة بمـفهومها القرآني، والشفاعة بمعناها المنحرف الرائج بين الجهلة من النّاس.

ولماً كانت هذه المسألة في جانبها الإيجابي والسلبي ذات أهميّة بالغة، فعلينا أن ندرسها بالتفصيل من حيث مفهومها وفلسفتها، وإرتباطها بعالم التكوين، وموقعها في القرآن والحديث، وصلته بالتوحيد والشرك، كي يزول كل إبهام يرتبط بالآية المذكورة وسائر الآيات في حقل الشفاعة.

# ١\_ المفهوم المقيقي للشَّفاعة

كلمة «الشفاعة» من «الشفع» بمعنى «الزوج» و«ضم الشيء إلى مثله». يقابلها «الوتر» بمعنى «الفرد». ثم أُطلقت على انضام الفرد الأقوى والأشرف إلى الفرد الأضعف لمساعدة هذا الضعيف، ولها في العرف والشرع معنيان متباينان كل التباين:

أ) إن الشفاعة لدى السواد تعني أن الشفيع يستفيد من مكانته وشخصيته ونفوذه،
 لتغيير رأي صاحب قدرة بشأن معاقبة من هم تحت سيطرته.

والشفيع قد يرعب صاحب القدرة هذا، أو قد يستعطفه، أو قد يغير أفِكاره بشأن ذنب الجرم واستحقاقه للعقاب... وأمثال هذه الأساليب.

الشفاعة بهذا المعنى هي ـ بعبارة موجزة ـ لا تعني حدوث أي تغيير في المحتوى النفسي والفكري للمجرم أو المتهم، بل إنّ كل التغييرات والتحولات تتوجه نحو الشخص الذي تقدم إليه الشفاعة (تأمل بدقة).

هذا اللون من الشفاعة ليست له مكانة في المفهوم الديني على الإطلاق. لأنّ الله سبحانه وتعالى لا يخطأ حتى يتوسط الشفيع في تغيير رأيه، ولا يحمل تلك العواطف الموجودة في نفس الإنسان كي يمكن إثارة عواطفه، ولا يهاب نفوذ شخص كي ينصاع الأوامره، ولا يدور ثوابه وعقابه حول محور غير محور العدالة.

ب) المفهوم الآخر للشفاعة يقوم على أساس تغيير موقف «المشفوع له». أي أنّ الشخص المشفوع له يوفّر في نفسه الظروف والشروط التي تؤهّله للخروج من وضعه السيّء الموجب للعقاب، وينتقل عن طريق الشفيع إلى وضع مطلوب حَسَن يستحق معه العفو والساح. والإيمان بهذا النوع من الشفاعة حكما سنرى يربيّ الإنسان، ويصلح الأفراد المذنبين، ويبعث فيهم الصحوة واليقظة. والشفاعة في الإسلام لها هذا المفهوم السامي.

وسنرى أنّ كل الاعتراضات والإنتقادات والحملات التي توجه إلى مسألة الشفاعة، إنّا تنطلق من فهم الشفاعة بالمعنى الأوّلي المنحرف، ولا تلتفت إلى المعنى الثاني المسنطقي المعقول البنّاء.

هذا تفسير مقتضب للونين من ألوان الشفاعة: أحدهما «تخديري»، والآخر «بنّاء».

# ٢ـ الشَّفاعة في عالم التكوين

التّفسير الصحيح والمنطق للشفاعة \_بالمفهوم الذي مرّ بنا \_له مصاديق كثيرة في عالم التكوين والخلقة، (إضافة إلى عالم التشريع). الطاقات الأقوى في هذا العالم تنضم إلى الأضعف منها لتسيّرها نحو أهداف بنّاءة.

الشمس تشرق والأمطار تتساقط، لتفجّر القوّة الكامنة في البذرة لتحركها نحو الإنبات، ونحو شقّ جسم التربة والخروج إلى الفضاء الذي استمدت البذرة منه طاقات النموّ والتكامل.

هذه الظواهر هي في الحقيقة شفاعة تكوينية على صعيد قيامة الحياة الدنيا، ولو انطلقنا من هذه النماذج الكونية في الشفاعة لفهم الشفاعة على صعيد التشريع، لابتعدنا عن الانحراف، وسنوضّح ذلك قريباً.

#### ٣\_مستندات الشفاعة

القرآن الكريم تحدث في ثلاثين موضعاً عن مسألة «الشفاعة» (بهذا اللفظ)، وهناك إشارات أخرى إلى هذه المسألة دون ذكر لفظها.

يمكن تقسيم آيات الشفاعة في القرآن إلى المجموعات التالية.

المجموعة الأولى: آيات ترفض الشفاعة بشكل مطلق كقوله تعالى: ﴿تَسْفَقُوا مِنْهُا رَفْنَاكُم مِنْ قَبِلُ أَنْ يَأْتِي يُومُ لا بِيعُ فِيهِ ولا خُلَّةً ولا شفاعة ﴾ أ، وكقوله تعالى: ﴿ولا يقبل منها شفاعة ﴾ ` .

هذه الآيات رفضت كل الطرق المتصورة لانقاذ المجرمين غير الإيمان والعمل الصالح، سواء كان طريق دفع العوض المادي، أو طريق الصداقة والخلة، أو طريق الشفاعة.

ويقول تعالى بشأن بعض الجرمين: ﴿فَمَا تَنْفُسُهُمْ شَفَّاعَةُ الشَّافُسِينَ﴾ ٣.

المجموعة الثانية: آيات تحصر الشفاعة بالله تعالى، كقوله سبحانه: ﴿مَا لَكُمْ مَنْ دُونَهُ مَنْ وَلَيُّ وَلَا شَفِيعٍ ﴾ ٤ و ﴿قُلَ لِلهِ الشَّفَامَةُ جَمِيعاً ﴾ ٥.

المجموعة الثالثة: آيات تجعل الشفاعة متوقفة على إذن الله تعالى كقوله: ﴿ مِن دُلالَّذِي يَشْفُع منده إلَّا بإذنه ﴾ [7]

المجموعة الرابعة: آيات تبين شروطاً خاصّة للمشفوع له. هذه الشروط تـتمثل أحياناً في رضا لله سبحانه: ﴿ولايشفعون إلاّلمن لرتضيٰ﴾ ^.

وإستناداً إلى هذه الآية، شفاعة الشفعاء تشمل فقط أُولئك الذين بلغوا مرتبة «الإرتضاء» أي القبول لدى الله سبحانه وتعالى.

ويستمثل الشرط أحساناً بالعهد عند الله: ﴿الإسملكون الشَّفاعة الله من الشَّخة مند الله حرسوله. والمقصود من هذا العهد الإيمان بالله ورسوله.

ويتحدث القرآن عن سلب صلاحية الإستشفاع عن بعض الأفراد مثل المجرمين، كقوله تعالى: ﴿هَا للطَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ ولاشْفِيعِ يطاع﴾ ١٠.

ممّا تقدم يتضح أن اتخاذ العهد الإلهي، والوصول إلى منزلة نيل رضا الله، واجتناب بعض الذنوب مثل الظلم، شروط حتمية للشفاعة.

| ١. البقرة، ٢٥٤. | ٢. البقرة، ٤٨.  |
|-----------------|-----------------|
| ٣. المدثر، ٤٨.  | ٤. السجدة، ٤.   |
| ٥. الزمر، ٤٤.   | ٦. البقرة، ٢٥٥. |
| ۷. سبأ، ۲۳.     | ٨ الأنبياء، ٢٨. |
| ۹. مر نیز، ۸۷.  | ۱۰. غافر، ۱۸.   |

# ٤\_ الشَّروط المختلفة للشَّفاعة

آيات الشفاعة تصرح أن مسألة الشفاعة في مفهوم الإسلام مقيدة بـشروط، هـذه الشروط تحدد تارة الخطيئة التي يستشفع المذنب لها، وتحدّد تارة أخرى الشخص المشفوع له، كما تقيد من جهة أخرى الشفيع، وهذه الشروط بمجموعها تكشف عن المفهوم الحقيقي للشفاعة وعن فلسفتها.

غة ذنوب كالظلم مثلاً خارجة عن دائرة الشفاعة حيث يقول القرآن ﴿ هَا للطَّالِمِينَ هِنَ حَمِيمٍ ولا شَفِيعٍ يَطَاعٍ ﴾ أكما مرّ، ولو فهمنا «الظلم» بمعناه الواسع \_كما سنرى من خلال الأحاديث \_ فان الشفاعة تقتصر حينئذ على الجرمين النادمين السائرين على طريق إصلاح أنفسهم، والشفاعة في هذه الحالة ستكون دعامّة للتوبة وللندم (سنجيب أولئك الذين يتصورون أنّ التائب النادم لا يحتاج إلى الشفاعة).

كها أنّ الشفاعة ـ وطبقاً للآية ٢٨ من سورة الانبياء ـ لا تشمل إلّا أولئك المرتقين إلى درجة «الإرتضاء» وإلى درجة الالتزام بالعهد الإلهي كها مرّ أيضاً في الآية ٨٧ من سـورة مريم.

الإرتضاء، واتخاذ العهد، يعنيان على المستوى اللغوي (وكذلك ما ورد من الروايات في تفسير هذه الآيات) الإيمان بالله والحساب والميزان والشواب والعقاب، والإعتراف بالحسنات والسيئات، وبما أنزل الله، إيماناً عميقاً في الفكر، ظاهراً في العمل... إيماناً يبعد صاحبه عن صفات الظالمين الذين لا يؤمنون بأيّة قيمة إنسانية، ويدفعه إلى إعادة النظر في منهج حياته.

يقول تعالى: ﴿ ولو أنَّهم إِدْ طَلِمُوا لَنفُسِهم جَاؤُوك فَاسْتَغَفُرُوا اللهُ وَلَسْتَغَفُر لَهُم الرُّسُول لوجدوا الله توابا رحيما ﴾ ٢، هذه الآية تجعل الاستغفار مقدمة لشفاعة رسول الله ﷺ.

ويقول: ﴿قَالُولُهِا لَبِانَا لَسَتَغَفُّرُ لِنَا دُنُوبِنَا لِنَّاكِنَّا خَاطَئِينَ ﴿ قَالَ سُوفَ لَسَتَغَفُّرُ لَكُم رَبِّيَ لِنَّهُ هُو العَفُورُ لِلرَّحِيمِ ﴾ ٢، آثار الندم واضحة على إخوة يوسف في طلبهم من أبيهم.

و يقول سبحانه: ﴿ ويستغفرون للَّذين آهنوا ربُّنا وسعت كلُّ شي، رحمة وعلما فاغفراللَّذين

٢ النساء، ٦٤.

۱. غافر، ۱۸.

تابوا والتبعوا سبيلك وقهم مذابه الجسعيم السنغفار الملائكة وشفاعتهم تقتصر على الأفراد المؤمنين السالكين سبيل الله.

وهنا يطرح أيضاً سؤال بشأن جدوى الشفاعة للأفراد المؤمنين السالكين سبيل الله، وسنجيب علىٰ ذلك في دراسة حقيقة الشفاعة.

وبشأن الشفعاء ذكر القرآن لهم شرطاً في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مِن هُمِهِ بِالحَقِّ ﴾ ٢. من هنا فالمشفوع له أيضاً ينبغي أن يسلك طريق الحق في القول والعمل، كي يكون له إرتباط بالشفيع، وهذا الإرتباط الضروري بين الشفيع والمشفوع له يعتبر بدوره عاملاً بناءاً في تعبئة الطاقات على طريق الحق.

# هـ الشِّفاعة في المديث

في الروايات الإسلامية تعابير كثيرة تكمل محتوى الآيات المذكورة وتوضّح ما خلفي منها، من ذلك:

ا- في تفسير «البرهان» عن الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله عن على بن أبي طالب الله قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَعُولُ: «شَفَاعَتِي لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ اُمَّتِي...» واوي المحديث ابن أبي عمير يقول: فقُلْتُ لَهُ: يَا بْنَ رَسُولِ الله كَيْفَ تَكُونُ الشَّفَاعَةُ لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ وَاللهُ يَعُولُ ﴿ وَلا يشفعون إلاّ لَحِن آرتضى ﴾ وَمَنْ يَرْتَكِبُ الْكَبَائِرَ لاَ يَكُونُ مُرْتَضَى بِهِ؟ فَقَالَ: يَا أَبَا أَحْمَدَ يَعُولُ ﴿ وَلا يشفعون إلاّ لَحِن آرتضى بِهِ؟ فَقَالَ: يَا أَبَا أَحْمَدَ مَا مِنْ مُؤْمِنٍ يَرْتَكِبُ ذَنْبًا إلاّ سَاءَهُ ذَلِكَ وَنَدِمَ عَلَيْهِ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ يَبَيِّلُا لاَ كَفَى بالنَدَم تَوْبَة... وَمَنْ لَمْ يَعِبُ لَهُ الشَّفَاعَةُ وَكَانَ ظَالِماً والله تَعَالَىٰ ذِكُرُهُ يَقُولُ ﴿ اللهُ الطَّالِمِينَ مِن حميم ولا شقيع يطاع ﴾ عُلْمُ

صدر الحديث يتضمن أن الشفاعة تشمل مرتكبي الكبائر، لكن ذيل الحديث يوضح أنّ الشرط الأساسي في قبول الشفاعة هو الإيمان الذي يدفع المجرم إلى مرحلة الندم وجبران ما فات، ويبعده عن الظلم والطغيان والعصيان. (تأمل بدقة).

۲. الزخرف، ۸٦.

١. المؤمن، ٧.

٣. تفسير البرهان، ج ٣. ص ٥٧؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٣٤، ح ٢٠٦٨٨.

٤. المصدر السابق، ص ٣٣٥، ح ٢٠٦٧٥.

٢- في كتاب «الكافي» عن الإمام جعفر بن محمد الصّادق الله كتبها إلى أصحابه قال: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَنْفَعَهُ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ عِنْدَ اللهِ فَلْيَطْلُبْ إلى اللهِ أَنْ يَوْضَىٰ عَنْهُ» \.

يتبين من سياق الرواية، أنّ كلام الإمام يستهدف إصلاح الخطأ الذي وقع فيه بـعض أصحاب الإمام في فهم مسألة الشفاعة: ويرفض بصراحة مفهوم الشفاعة الخاطيء المشجع على إرتكاب الذنوب.

٣- وعن الصادق الله أيضاً: «إذا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ بَعَثَ اللهُ الْعَالِمَ وَالْعَابِدَ، فَإِذَا وَقَفَا بَيْنَ يَدَيِ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ قِيلَ لِلْعَالِمِ: إِنْطَلِقْ إِلَى الْجَنَّةِ، وَقيلَ لِلْعَالِمِ: قِفْ تَشْفَعُ لِلنَّاسِ بِحُسْنِ تَأْدِيبِكَ لَهُمْ» لله عَزَّ وَجَلَّ قِيلَ لِلْعَالِمِ: قِفْ تَشْفَعُ لِلنَّاسِ بِحُسْنِ تَأْدِيبِكَ لَهُمْ» لله عَزَّ وَجَلَّ قِيلَ لِلْعَالِمِ، قِفْ تَشْفَعُ لِلنَّاسِ بِحُسْنِ تَأْدِيبِكَ لَهُمْ» لله عَذَا الحديث نجد إرتباطاً بين «تأديب العالم» و«شفاعته لمن أدّبهم» وهذا الإرتباط يوضّح كثيراً من المسائل المبهمة في بحثنا هذا.

أضف إلى ما سبق أن في اختصاص الشفاعة بالعالم وسلبها من العابد، دلالة أخرى على أضف إلى ما سبق أن في اختصاص الشفاعة وعقداً وتلاعباً بالموازين، بـل مـدرسة للتربية، وتجسيد لما مرّبه الفرد من مراحل تربوية في هذا العالم.

# ٦ـ التّأثير المعنوي للشَّفاعة

ما ذكرناه من روايات بشأن الشفاعة هو غيض من فيض، فالروايات في هذا الجمال كثيرة تبلّغ حدّ التواتر، وإنّما اخترنا منها ما يتناسب مع بحثنا.

النووي الشافعي في شرحه لصحيح مسلم، نقل عن القاضي عيّاض ــ وهو من كبار علماء أهل السنة، ــ أنّ أحاديث الشفاعة متواترة <sup>٤</sup>.

ابن تيمية (المتوفّى ٧٢٨ هـ) ومحمّد بن عبد الوهّاب (المتوفّى ١٢٠٦ هـ)، مع ما لهما من تعصّب ولجاج في مثل هذه الأمور، يقرّان بتواتر هذه الروايات.

ثمّة كتاب دراسي معروف ومتداول بين «الوهّابية» هو «فتح المجيد» للشيخ عبد الرحمن بن حسن، ينقل عن «ابن القيم» ما يلي:

١. بحار الأنوار، ج ٣، ص ٣٠٤ الطبعة القديمة.

٢. علل الشرايع، ج ٢، ص ٣٩٤؛ وبحارالانوار، ج ٣، ص ٣٠٥.

٣. هو يحيى بن شرف، من علماء القرن السابع الهجري، والنووي نسبة إلى مدينة «النوى» قرب دمشق.

٤. بحارالانوار، ج ٣، ص ٣٠٧.

«الرابع: شفاعته في العصاة من أهل التوحيد الذين يدخلون النار بذنوبهم. والأحاديث بها متواترة عن النبي عَبَالِلَهُ وقد أجمع عليها الصحابة وأهل السنة قاطبة وبدعوا من أنكرها وصاحوا به من كل جانب ونادوا عليه بالضلال» \.

وقبل أن ندرس الآثار الاجتاعية والنفسية لمسألة الشفاعة والإشكاليات الأربع حول فلسفة الشفاعة، نلتي نظرة على الآثار المعنوية لهذه المسألة في إطار آراء الموحدين المؤمنين بالشفاعة، فمثل هذه النظرة تمهد السبيل لدراستنا القادمة في حقل الشفاعة ومعطياتها الاجتاعية والنفسية. ٢

اختلف علماء العقائد المسلمون في كيفية التأثير المعنوي للشفاعة. فقال جمع يسمون «الوعيدية»، وهم المؤمنون بخلود مرتكبي الكبائر في جنهم: إنّ الشفاعة ليس لها أثر على إزالة آثار الذنوب، بل تأثيرها يقتصر على زيادة الثواب وعلى التكامل المعنوي.

و «التفضيلية» وهم من يعتقد بعدم خلود مرتكبي الكبائر في جهنم، فـيذهبون إلى أنَّ الشفاعة تشمل المذنبين، وتؤثر في إسقاط العقاب عنهم.

أما «الخواجة نصير الدين الطوسي ﴿ فَيُؤيد كلا الأمرين في كتابه «تجريد الاعتقاد» ويرى وجود كلا الأثرين للشفاعة.

«العلّامة الحلي ﴿ شرح عبارة الطوسي في كتابه «كشف المراد» ولم يردّ عليها بل أورد شواهد عليها.

لو أخذنا بنظر الاعتبار ما مرّ بنا بشأن معنى الشفاعة لغوياً ومقارنتها بالشفاعة التكوينيّة، لما ترددنا في صحة ما ذهب إليه المحقق الطوسى.

فن جهة، ثمّة رواية معروفة عن الإمام الصادق ﴿ هِي: «مَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الأَوّلَيِنَ وَالآخِرِينَ إِلَّا وَهُوَ مُخْتَاجُ إِلَى شَفَاعَةِ محمّد ﷺ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » ؟

واستناداً إلى هذه الرواية، يحتاج إلى الشفاعة كل النّاس، حتى التائبون المغفور لهم، وفي مثل هذه الحالة لابدّان تكون الشفاعة ذات تأثيرين، في الحطّ من الذنوب، وفي علوّ المنزلة.

١, فتح المجيد، ص ٢١١.

٢. ينبغي الإلتفات إلى أننا نعالج هذه المسألة من خلال المنطق الخاص لعلماء العقائد.

٣ بحارالانوار، ج ٨، ص ٣٨؛ وتفسير على بن ابراهيم القمي، ج ٢، ص ٢٠٢.

أمّا الروايات التي تذهب إلى عدم حاجة الصالحين للشفاعة فهي تنني ذلك النوع من الشفاعة الخاص بالمجرمين والمذنبين.

ومن جهة أخرى ذكرنا أنّ الشفاعة تعني انضهام الفرد الأشرف والأقبوى إلى الفرد الأضعف لمساعدة هذا الضعيف، وهذه المساعدة قد تكون لزيادة نقاط القوّة، وقد تكون لإزالة نقاط الضعف.

في الشفاعة التكوينية نشهد هذين اللونين من الشفاعة في مسيرة حركة التكامل والنمو، فإنّ الكائنات الأضعف تحتاج إلى عوامل أقوى لإزالة عوامل التخريب تبارة (كحاجة النباتات إلى نور الشمس لإبادة الآفات)، وتارة أخرى لزيادة نقاط القوّة وسرعة التطور (كحاجة النباتات إلى نور الشمس من أجل النموّ)، وهكذا الطالب يحتاج إلى الأستاذ لإصلاح أخطائه من جهة، ولزيادة معلوماته من جهة أخرى!

كل ذلك يدلّ علىٰ أنّ للشفاعة أثرين، ولا تقتصر علىٰ دائرة إزالة آثار الذنب والإثم (تأمل بدقّة).

#### ٧\_ التائبون والشفاعة

عمّا تقدم نفهم أنّ التائبين بحاجة أيضاً إلى الشفاعة مع علمنا بأنّ التوبة وحدها كافية لغفران الذنوب، وذلك لسببين:

١- التائبون بحاجة إلى الشفاعة لزيادة مكانتهم المعنوية، ولتقدمهم في مضهار التكامل
 والإرتقاء، وإن كان الغفران يتحقق بالتوبة.

1- ثمّة خطأ وقع فيه كثيرون في فهم التوبة، إذ تصوّروا أنّ التوبة من الذنب قادرة على الرجاع الإنسان إلى حالة ما قبل ارتكاب الذنب، بينا التوبة ليست كما ذكرنا في موضعه سوى مرحلة أولى، إنها كالدواء الذي يقطع عوارض المرض، وانقطاع العوارض لا يعني عودة الإنسان إلى حالته الطبيعية، بل يعني انتقالة إلى حالة نقاهة يحتاج خلالها إلى تقوية بنيته الجسمية، ليعود بعد مدة إلى مرحلة ما قبل المرض.

بعبارة أخرى: للتوبة مراحل، والندم على الذنب والعزم على التطهر في المستقبل هــو

١. ثواب الأعمال، ص ٧٦؛ وبحارالانوار، ج ٨٨، ص ١٣١.

المرحلة الأولى للتوبة، والمرحلة النهائية تتحق حين يعود التائب إلى حالة ما قبل الذنب من كل النواحي. وفي هذه المرحلة تكون شفاعة الشافعين ذات أثر وعطاء.

أفضل شاهد على هذا ما ورد في القرآن وذكرناه من قبل بشأن استغفار الرّسول ﷺ للتائبين، وتوبة إخوة يوسف واستغفار يعقوب لهم، وأوضح من كل ذلك استغفار الملائكة للصالحين والمصلحين الوارد في الآيات المذكورة آنفاً. (تأمل بدقّة)!.

#### ٨ـ فلسفة الشفاعة

مرّ بنا فيم سبق «مفهوم» الشّفاعة و«أسانيدها»، ونستطيع من ذلك أن نفهم بـــهولة فلسفة الشفاعة على الصعيد الإجتاعي والنفسي.

وبشكل عام وإنطلاقاً من مفهوم الشفاعة نستطيع أن نتلمس الآثار التالية في المؤمنين بالشفاعة.

«مكافحة روح اليأس» من أهم آثار الشفاعة في نفس المعتقدين بها، مرتكبو الجرائم الكبيرة يعانون من وخز الضمير، كما يشعرون بيأس من عفو الله، ولذلك لا ينفكرون بالعودة ولا بإعادة النظر في طريقة حياتهم الآثمة، وقد يدفعهم المستقبل المظلم إلى التعنت والطغيان، وإلى التحلل من كل قيد تماماً، كالمريض اليائس من الشفاء الذي يتحلل من أي نظام غذائي، لإعتقاده بعدم جدوى التقيد بنظام.

قلق الضمير الناتج عن هذه الجرائم قد يؤدّي إلى اختلالات نفسية، وإلى تحفيز الشعور بالإنتقام من المجتمع الباعث على تلوّثه، وبذلك يتبدل المذنب إلى عنصر خطر، وإلى مصدر قلق اجتاعي.

الإيمان بالشفاعة يفتح أمام الإنسان نافذة نحو النور، ويبعث فيه الأمل بالعفو والصفح، وهذا الأمل يجعله يسيطر على نفسه، يعيد النظر في مسيرة حياته، بل ويشجعه على تلافي سيئات الماضي.

والإيمان بالشفاعة يحافظ على التعادل النفسي والروحي للمذنب، ويفسح الطريق أمامه إلى أن يتبدل إلى عنصر سالم صالح.

من هنا يمكن القول أن الإهتام بالشفاعة بمعناها الصحيح عامل رادع بنّاء، قادر أن يجعل من الفرد المجرم المذنب فرداً صالحاً، وانطلاقاً من هذا الفهم نجد أن مختلف قموانين العالم

وضعت فسحة أمل أمام المحكومين بالسجن المؤبّد باحتال العفو بعد مدّة إن أصلحوا أنفسهم، كي لا يتسرب اليأس إلى نفوسهم بذلك ويتبدّلوا إلى عناصر خطرة داخل السجن أو يصابون باختلالات نفسية.

### ٩ـ شروط «توفّر الشفاعة»

الشفاعة بمعناها الصحيح لها قيود وشروط متعددة الجنوانب، كما ذكرنا، من هنا فالمؤمنون بهذا المبدأ لابد أن يسعوا لتوفير شروط الشفاعة كي يشملهم عطاؤها، وأن يجتنبوا الذنوب التي تقضي على كل أمل في الشفاعة كالظلم، وأن يستأنفوا حياة جديدة قائمة على أساس تغيير عميق في أنفسهم وأن يتوبوا من الذنب أو يهموا بالتوبة على الأقل من أجل بلوغ درجة «الإرتضاء» واتخاذ «العهد الإلهي» (بالتّفسير المذكور).

عليهم أن يكفّوا عن مخالفة الأحكام والقوانين الإلهيّة، أو يقللوا من هذه المخــالفة مـــا أمكنهم، ويعمّقوا في أنفسهم الإيمان بالله واليوم الآخر.

من جهة أخرى لابد لنيل شفاعة «الشفيع»، أن يسعى الفرد لإيجاد نوع من التشابه والسنخية وإن كان ضعيفاً بينه وبين الشفيع.

وكما أن «الشّفاعة التّكوينية» لا تتمّ إلّا بوجود نوع من السّنخية والتسليم والاستعداد في الموجود الأضعف، كذلك الشفاعة التشريعية لا تتحقق إلّا بتوفر مثل هذه القابليّات، (تأمل بدقّة).

وبهذا يتضح بجلاء أنّ الشفاعة بمعناها الصحيح لها دور فعّال في تغيير وضع الجــرمين وإصلاحهم.

### • ١- شبهات مول مسألة الشفاعة

ذكرنا أن بين «الشفاعة» في مفهومها المنحرف و«الشفاعة» في مفهومها الإسلامي الصحيح بوناً شاسعاً، المفهوم الأوّل يقوم على أساس تغيير وجهة نظر «المستشفّع»، والآخر يدور حول محور التغييرات المختلفة في وضع المستشفع له.

واضح أنّ الشفاعة بمفهومها الأول مرفوضة لأنّها تـقتل روح السعي والمـثابرة في النفوس... وتشجع على ارتكاب الذنوب... وتـعتبر انـعكاساً عـن الجـتمعات المـتخلّفة والإقطاعية... وتتضمّن أكثر من ذلك نوعاً من الشرك والانحراف عن خط التوحيد.

لاشك أنّ الإنسان المسلم يبتعد عن خط التوحيد لو اعتقد بإمكان تقديم «وساطة» إلى الله كها تقدم «الوساطات»، إلى أصحاب النفوذ في هذه الدنيا، لأنّ مثل هذا الفرد قد اعتقد بشكل غير مباشر بإمكان تغيير علم الله! وبإمكان خفاء أمر من أمور «المستشفع» على الله! وبوجود مصدر يمكن أن يطنىء الإنسان به غضب الله أو يكسب به ودّه ورضاه!، أو بحاجة الله إلى مكانة بعض عباده وبسبب احتياجه اليهم يقبل شفاعتهم. أو أنّه تعالى يقبل شفاعتهم بسبب خوفه من نفوذهم!! تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

كل هذه المعاني تبعدنا من أصل التوحيد وتؤدّي بنا إلى السقوط في وادي الشرك... إنها المفهوم السلبي للشفاعة والسائد لدى العرف العام.

أمّا الشفاعة بمعناها الصحيح الذي ذكرناه، فلا تنطوي على هذه العيوب، بل إنّها أكثر من ذلك تصلح العيوب، و تعمّق النقاط الإيجابية في الكائن البشري.

هذا النوع من الشفاعة لا يشجع على إرتكاب الذنب، بل يدفع إلى ترك الذنوب.

لا يدعو إلى التقاعس والتماهل، بل يبعث في الإنسان روح الأمل التي يستتبعها عادة تصعيد الإرادة لتلافى أخطاء الماضي.

هذه الشفاعة لا ترتبط بالمجتمعات المتخلّفة، بل هي وسيلة تـربوية فـعّالة لإصـلاح المجرمين والمذنبين والمعتدين.

ليست هذه الشفاعة بشرك، بل هي عـين التـوحيد والتأكـيد عـلىٰ التـوجه إلى الله والاستمداد من صفاته وإذنه وأمره.

ولمزيد من التوضيح نتحدث أكثر عن مسألة الشفاعة والتوحيد.

#### ١١\_ الشفاعة والتوميد

الفهم الخاطيء لمسألة الشّفاعة آثار اعتراض فئتين على ما بينها من تضاد.

الفئة الأولى: اعترضت على الشفاعة من منطلق مادي واعـــتبرتها عـــاملاً للـــتخدير ولإماتة روح السّعي والمثابرة، وقد أجبنا على اعتراضات هذه الفئة فيما سبق.

الغثة الأخرى: اعترضت على الشفاعة من منطلق السلفية، واعتبرتها شركاً وانحرافاً عن خط التوحيد، ويمثل هذه الفئة «الوهابيون» ومن لف لفهم، والإجابة على اعتراضات الوهابيين وإن كانت تحتاج إلى إطالة وخروج عن طريقة التفسير إلا أنها ضرورية لأسباب عديدة.

لابد من الإلتفات أولاً إلى أنّ الحركة الوهّابيّة، التي ظهرت خلال القرنين الأخيرين في الجزيرة العربية على يد «محمّد بن عبد الوهّاب» لم تتجه في أفكارها المتطرفة الجافة إلى معارضة مدرسة أهل البيت المبيّلا فقط، بل اصطدمت بمعظم المسلمين من أهل السنّة أيضاً.

محمّد بن عبد الوهاب (المتوفّي ١٢٠٦ هـ) استق أفكاره من «ابن تيمية» (أحمد بن عبد الحليم الدمشقي المتوفي سنة ٧٢٨هـ)، أي قبل أربعة قرون تقريباً من ظهور الوهّابية، ويعتبر المنظّر لهذه الحركة.

استطاع عبد الوهّاب خلال الأعوام (١١٦٠ - ١٢٠٦ هـ) بالتعاون مع الحكام المحليين أن ينشر دعوته بين القبائل البدوية المتنقّلة في الجزيرة العربية ويبثّ فيهم تعصباً أعمى باسم الدفاع عن التوحيد ومكافحة الشرك، وعبّد البدو والمتعصبين من أتباعه على طريق قمع معارضيه، واستطاع بذلك أن يكتسب قدرة سياسية ويسيطر بشكل مباشر وغير مباشر على الحكم، وأراق من أجل ذلك دماء كثيرٍ من المسلمين في أرض الجوزيرة العربية وخارجها.

في سنة ١٢١٦ ه (عشر سنوات بعد وفاة مؤسس الحركة الوهّابية) هاجمت جماعة من الوهّابيين مدينة كربلاء قادمة من صحراء الجزيرة العربية، واستغلوا فرصة سفر أهالي المدينة إلى النجف الأشرف بمناسبة عيد الغدير، فدخلوا المدينة وقاموم بتخريب وهدم مرقد سيد الشهداء الحسين بن علي الله وسائر المراقد الشريفة في هذه المدينة، ونهبوا ما فيها من أبواب ذهبية ونفائس، وقتلوا ما يقرب من خمسين شخصاً عند ضريح الحسين الله وخمسائة شخص في صحن الروضة المشرفة، كما قتلوا أعداداً كبيرة في سائر أنحاء المدينة، حتى بلغ عدد المقتولين في ذلك الهجوم الوهابي خمسة آلاف إنسان، ولم يسلم منهم حتى الشيوخ والعجائز والأطفال، كما نهبوا كثيراً من البيوت.

في عام ١٣٤٤ أفتى فقهاء المدينة الخاضعون لجهاز الحكم الوهابي بهدم قبور أئمة الإسلام وأولياء الله الصالحين، ونفذت هذه الفتوى في اليوم الثامن من شوّال من السنة المذكورة، وهمّ المنفذون أن يهدموا قبر رسول الله ﷺ أيضاً، لولا تراجعهم أمام صيحات اعتراض المسلمين.

أتباع محمّد بن عبد الوهاب يتميزون على العموم بالخشونة والتـصلّب والسـطحية واللجاج والبعد عن المنطق والتعقّل وقد حصروا الإسلام ـ عـمداً أو غـفلة ـ في إطـار مكافحة عدد من الظواهر كالشفاعة وزيارة القبور والتوسل، وبذلك أبعدوا أتباعهم ومن خضع لسيطرتهم عن المسائل الإسلامية الحياتية، وخاصّة فيا يرتبط بالعدالة الاجتاعية، ومكافحة السيطرة الاستعمارية، والتصدى للثقافة الماديّة وللمدارس الإلحادية.

لذلك لا تجد في أوساط الوهابيين حديثاً عن هذه المسائل، بل تسود أجواءهم حالة فظيعة من الغفلة والركود.

نعود إلى رأي هذه الفئة بشأن الشفاعة، هؤلاء يقولون: لا يحق لأحد أن يستشفع برسول الله، وأن يقول: ﴿وَلَنَّ الله سبحانه يقول: ﴿وَلَنَّ الله ساجد لله قلا تدموا مع الله أحدا﴾ (

وفي رسالة «كشف الشبهات» لحمّد بن عبد الوهاب نقرأ مايلي:

«فإن قال إنّ النبي تَتَبَرُّهُ أعطي الشفاعة وأطلبه ممّا أعطاه الله. فسالجواب أنّ الله أعطاه الشفاعة ونهاك عن هذا وقال: ﴿فلا تدموا مع الله أحدا ﴾ وأيضاً فإنّ الشفاعة أعطاها غير النبي، فصح أنّ الملائكة يشفعون والأولياء يشفعون... أتقول أنّ الله أعطاهم الشفاعة فاطلبها منهم؟ فإن قلت هذا رجعت إلى عبادة الصالحين» ٢.

ويقول محمّد بن عبد الوهاب في رسالة أربع قواعد ما حاصله: إنّ الخلاص من الشرك يكون بمعرفة أربع قواعد.

الأولى: أنَّ الكفار الذين قاتلهم رسول الله عَبَيْنِ مقرّون بأنَّ الله تعالى هو الخالق الرازق المدبر... لقوله تعالى: ﴿قُلْ مِنْ يَرِزَقُكُم ... ﴾ ٢.

التّانية: إنّهم يسقولون ما دعونا الأصنام وتوجهنا إليهم إلّا لطلب القرب والشفاعة... ﴿وَيَقُولُونَ هُؤُلاً مُقْعَاؤُنا مندالله ﴾ ٤.

الثّالثة: إنّه عَلَى الله على قوم متفرّقين في عبادتهم، فبعضهم يعبد الملائكة، وبعضهم الأنبياء الصالحين، وبعضهم الأشجار والأحجار، وبعضهم الشمس والقمر، فقاتلهم ولم يفرق بينهم.

۱. الجن، ۱۸.

٢. كشف الشبهات، لمحمّد بن عبد الوهاب، نقلاً عن رسالة البراهين الجلية، ص ١٧.

۳ يونس، ۲۱.

الرّابعة: إنّ مشركي زماننا أغلظ شركاً من الأولين، لأنّ أولئك يشركون في الرخاء ويخلصون في الشدة، هؤلاء شركهم في الحالتين لقوله تعالى: ﴿فَإِذَارَكِبُوا فَيَ الفَلكُ دَعُوا اللهُ مَعْلَصِينَ...﴾ ( \* ٢٠ .

ومن العجيب أنّ الوهابيين تبلغ بهم الجرأة في تكفير المسلمين بحيث يبيحون نهب أموال المسلم وسفك دمه بسهولة، وقد فعلوا ذلك في تاريخهم مراراً.

يقول الشيخ «سليان بن لحمان» في كتابه «الهدية السنية»:

«إنّ الكتاب والسنّة دلّا علىٰ أن من جعل الملائكة والأنبياء أو ابن عباس أو أبا طالب أو... وسائط بينهم وبين الله ليشفعوا لهم عند الله لأجل قربهم إلى الله \_كها يفعل عند الملوك \_ إنّه كافر مشرك حلال الدم والمال! وإن قال أشهد أن لا إله إلّا الله وأشهد أنّ محمّداً رسول الله وصلى وصام»! ".

ومع هذا الإفتاء يتضح حال المسلمين في جميع أقطار العالم الإسلامي الذين يستشفعون بهم، اقتداء بكتاب الله وسنّة نبيّد ﷺ.

روح البطش والسفك واللجاجة في هؤلاء لا تخنى علىٰ أحد، وهكذا جهلهم بالمسائل الإسلامية والقرآنية.

# نظرة على منطق الومابيين في مقل الشفاعة:

وهكذا يظهر ممّا نقلنا عن مؤسس الحركة الوهّابية «محمّد بن عبد الوهاب» أنّ اتّهام الوهابيين بالشرك للمؤمنين بالشفاعة يستند إلى مسألتين:

1\_ التشابه بين المؤمنين بشفاعة الأنبياء والصالحين، وبين المشركين في عصر الجاهلية. ٢\_ نهي القرآن عن عبادة غير الله وعن دعوة فرد مع الله: ﴿فلا تدموا مع الله أحدل عُنهُ والإستشفاع نوع من العبادة.

۱. العنكبوت، ٦٥.

٢. رسالة أربع قواعد، ص ٢٤- ٢٧، طبع تفسير المنار بمصر، نقلاً عن كتاب كشف الإرتياب، ص ١٦٣.

٣. الهدية السنية، ص ٦٦، نقلاً عن البراهين الجليّة، ص ٨٣.

٤. الجن، ١٨.

بالنسبة للمسألة الأولى ، ارتكبت الوهّابية خطأً فظيعاً ، وذلك للأسباب التالية:

أولاً: القرآن أقرّ منزلة الشفاعة بصراحة لجمع من الأنبياء والصالحين والملائكة كما مرّ، لكنه قيّدها بإذن الله، وليس من المعقول إطلاقاً أن يكون الله قد نهسى عن الاستشفاع المشروط بإذن الله بمن قد منحهم هو سبحانه هذه المنزلة.

وصرّح القرآن بطلب إخوة يوسف من أبيهم أن يستغفر لهـم، وهكـذا صرّح بـطلب الصحابة إلى النبي ﷺ أن يستغفر لهم أيضاً.

أليست هذه من المصاديق الواضحة لطلب الشفاعة؟! إنّ الاستشفاع بـرسول الله عَبَيْنَا الله الله عَبَيْنَا الله عند الله عند الله هي نفسها عبارة اخـوة يـوسف إذ قـالوا لأبـيهم: ﴿يا لبانا لستغفرلنا كيف يجرأ هؤلاء على إلقاء تهمة الشرك على من يؤمن بما يصرّح به القرآن، بل ويستبيحون دمه وماله؟!

لوكان هذا العمل شركاً، فلم لم ينه يعقوب بنيه عن ذلك.

ثانياً: لا يوجد أدنى شبه بين «عبدة الأصنام» و«الموحدين المؤمنين بالشفاعة بإذن الله»، لأن الوثنيين كانوا يعبدون الأصنام ويتخذونها شفعاء، بينها المسلمون المؤمنون بالشفاعة لا تخطر في ذهنهم عبادة الشفعاء، بل يستشفعون بهم إلى الله، وطلب الشفاعة لا إرتباط له بمسألة العبادة كها سنبين.

عَبَدة الأصنام كانوا يتعجبون من عبادة الإله الواحد الأحد: ﴿ أَجِعل الآلِهة لِلْها واحدا لِنَّ هَذَا لِئَنَ عَجابُ ﴾ ٢.

الوثنيون كانوا يجعلون الوثن في منزلة الله: ﴿تالله لِن كنَّالفي ضلالي هبينٍ \* لِدُنسوّيكم بربِّ العالمين﴾ "

الوثنيون كانوا يعتقدون بتأثير الأوثان على حياتهم ومصيرهم ووجودهم، كما تـذكر كتب التاريخ، والمسلمون المؤمنون بالشفاعة يعتقدون بـانفراد الله في التأثـير، ولا يـرون لموجود آخر غير الله استقلالاً في التأثير.

والمقارنة بين الرؤيتين مقارنة جاهلة مجافية للمنطق.

أما بشأن المسألة الثانية، علينا أوّلاً أن نفهم معنى «العبادة» لو فسّرنا العبادة بأنّها كل

۱. یوسف، ۹۷.

لون من ألوان الخضوع والإحترام، لكان ذلك يعني حرمة الاحترام والخضوع لأحد غير الله، وهذا ما لا يقرّه مسلم، ولو فسّرنا العبادة أنها كل ألوان الطلب، فهذا يعني أنّ التقدم بالطلب من أية جهة هو شرك، وهذا يخالف ضروريات العقل والدين، كما أنّ العبادة لا يمكن فهمها على أنّها كل لون من ألوان اتباع فرد لفرد آخر، فاتباع الأفراد لمسؤوليهم ورؤسائهم في المؤسسات والتنظيات الاجتاعية من أولى ضروريات الحياة البشرية، كما أنّ التباع الأنبياء وأغة الدين من الواجبات الحتمية للمتدينين.

من هنا فالعبادة لا تعني كل ذلك، بل هي الحدّ الأعلىٰ للخضوع والتواضع المعبّرين عن الإرتباط المطلق والتسليم بلا منازع للمعبود، وإيكال كل عواقب الأمور إليه.

وهل في طلب الشفاعة من الشفعاء أثر من الآثار المذكورة للعبادة.

أمّا بشأن النهي عن دعوة أحد سوى الله فلا يعني النهي عن نداء الأفراد، كأن نقول: يا عليّ ويا حسن ويا أحمد، ولا يعني النهي عن الإستعانة بالأفراد، لأنّ التعاون أحد الأركان الأساسية للحياة الاجتاعية وقد عمل به الأنبياء والأولياء كافة، ولم يرفضه الوهابيون أنفسهم.

أمّا الأمر الذي يمكن الإعتراض عليه فهو ما أوضحه «ابن تيمية» في رسالة «زيارة القبور» إذ قال ما حاصله: «مطلوب العبد إن كان ممّا لا يقدر عليه إلّا الله فسائله من المخلوق مشرك من جنس عبّاد الملائكة والتماثيل ومن اتّخذ المسيح وأمّه إلمّين، مثل أن يقول لمخلوق حي أو ميت: اغفر ذنبي أو انصرني على عدوي أو اشف مريضي أو عافني أو عاف أهلي أو دابتي، أو يطلب منه وفاء دينه من غير جهة معينة أو غير ذلك.

وإن كان ممّا يقدر عليه العبد فيجوز طلبه منه في حال دون حال، فإنّ مسألة المخلوق قد تكون جائزة وقد تكون منهياً عنها قبال الله تعالى: ﴿فَافُولُهُ فَرَفُتُ فَانَصُبُ \* وَإِلَىٰ رَبِّكُ فَارِفُبُ ﴾ وأوصى النبي عَلَيُهُ ابن عباس: إذا سألت فاسئل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله. وأوصى طائفة من أصحابه أن لا يسألوا النّاس شيئاً، فكان سوط أحدهم يسقط من كفه فلا يقول لأحد ناولني إياه. وقال: فهذه المنهي عنها، والجائزة طلب دعاء المؤمن لأخيه» .

الشرح، ٧ و ٨.

٢. زيارة أهل القبور، ص ١٥٢، نقلاً عن كشف الإرتياب، ص ٢٦٨.

نحن أيضاً نقول: من الشرك أن يطلب الإنسان من أحد شيئاً يختص به الخالق، ومن الشرك أن يتجه الإنسان في ذلك الطلب إلى فرد يعتبره قادراً بشكل مستقل عن تلبية ذلك الطلب، أمّا إذا طلب الإنسان من أحد شفاعة منحها له الله، فما ذلك بشرك، بل هو عين الإيمان والتوحيد، ويشهد على ذلك كلمة «مع» في قوله تعالى: ﴿ فلا تدعول مع الله أحدل له التي تفيد أن المنهي عنه هو دعوة شخص نعتبره في منزلة الله، ونعتبره مصدراً مستقلاً في التأثير. (تأمل بدقة).

هدفنا من التأكيد على هذا الموضوع، هو أن ما اعتراه من مسخ وتحريف وفّر الفرصة لأعداء الدين كي يطعنوا في المقدسات الدينية، كما أدّى إلى ظهور تفسيرات واستنتاجات خاطئة لدى بعض المجموعات الإسلامية، ممّا جرّ بدوره إلى تفرقة صفوف المسلمين.

والفهم الصحيح للشفاعة يؤدّي كما رأينا إلى سموّ أخلاق المجتمع وتكاملها، وإلى إصلاح الأفراد الفاسدين، كما يؤدّي إليه قطع دابر الطعّانين، وإلى إحلال الوحدة بين المسلمين.

نأمل من العلماء والمفكرين الإسلاميين أن يستعمّقوا في تحسليل هـذه المسألة قـرآنـياً ومنطقياً، كي يسدّوا الطريق أمام طعن أعداء الإسلام ويساهموا في رصّ الصفوف.

وَإِذْ نَجَيْنَ الْحَصُّم مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَ كُمْ و يَسْتَحْيُونَ فِسَاءَ كُمْ وَفِي ذَلِكُم بَ لَآهٌ مِن زَيْكُمْ عَظِيمٌ اللهُ

# الثفسير

#### نعمة المرية:

في هذه الآية إشارة إلى نعمة كبيرة أخرى، منَّ بها الله سبحانه على بني إسرائيل، وهي نعمة تحريرهم من براثن الظالمين؛ ﴿ وَإِذْ تَسَجِّينًا كُم مِنْ آلَ فَرعون يسومونكم سوء العدّلب، يدّبّعون أبناءكم ويستحيون نساءكم وقي ذلكم بلاءً من ربكم عظيم ﴾.

القرآن يعبّر عن العذاب الذي أنزله فرعون ببني إسرائيل بفعل ﴿يسومونكم﴾ من «سام» التي تعني في الأصل الذهاب في ابتغاء الشيء، واستعمال هذا الفعل بصيغة المضارع يشير إلى استمرار العذاب، وإلى أنّ بني إسرائيل كانوا دوماً تحت التعذيب من قبل الفراعنة.

والقرآن عبر بكلمة «البلاء» عما كان ينزل ببني إسرائيل من عـذاب يـتمثل في قـتل الذكور واستخدام الإناث لخدمة آل فرعون، واستثار طاقات بني إسرائيل لخدمة الأقباط وإشباع رغبات ونزوات المستكبرين.

والبلاء يعني الإمتحان، فالحوادث والمصائب التي نزلت ببني إسرائـيل كــانت بمــثابة الامتحان لهم، كما قد يأتي البلاء بمعنىٰ العقاب، لأن بني إسرائيل سبق لهم أن كفروا بنعمة ربّهم، فكان ما أصابهم من آل فرعون عقاباً علىٰ كفرانهم.

وذكر بعض المفسرين معنى ثالثاً للبلاء، وهو النعمة، وبذلك يكون البلاء العظيم يعني النعمة العظيمة، والمقصود منها نعمة النجاة من آل فرعون \.

ا. يقال «بلاء» الثوب اي خلق، وبلوته: اختبرته كأنّي أخلقته من كثرة اختياري له، وسميّ الغمّ بلاء من حيث
 لخج

علىٰ كل حال، يوم نجاة بني إسرائيل من آل فرعون يوم تاريخي مهم، ركّز عليه القرآن في مواضع عديدة ولنا وقفات أخرىٰ عند هذا الحدث الكبير.

من المُلفت للنظر أن القرآن يسمّي ذبح الأبناء واستحياء النساء عذاباً، ولو عرفنا أن استحياء النساء يعني استبقاءهنّ، وتركهنّ أحياء، لإتّضح لنا أنّ القرآن يشير إلى أنّ مثل هذا الاستبقاء المذل هو عذاب أيضاً مثل عذاب القتل، وهذا المعنى يشير إليه الإمام أمير المؤمنين على الله الأمام أمير المؤمنين على الله الأمنين على الله المؤمنين والعملية الله المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين والمؤمنين مؤتِكُم المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين مؤتِكُم المؤمنين المؤمني

عملية الإماتة كانت شاملة للذكور والإناث مع اختلاف في ممارسة هذه العملية، وفي عالما المعاصر يمارس طواغيت الأرض عملية الإماتة أيضاً بأساليب أخرى، وذلك عن طريق قتل روح الرجولة في الذكور، ودفع الإناث إلى مستنقع إشباع الشهوات.

من المفسرين من ذهب إلى أن سبب قتل أبناء بني إسرائيل واستحياء نسائهم، يعود إلى رؤيا عرضت لفرعون في منامه، ولكن السبب ليس الرؤيا وحدها \_كها سنبين ذلك في تفسير الآية الرابعة من سورة القصص \_ بل أيضاً خوف الفسرعونيين من اشتداد قوة بني إسرائيل وتشكيلهم خطراً على سلطة آل فرعون.

<sup>﴿</sup> إِنَّهُ يُبلَى الجسم، وسمّي التكليف بلاء لأنَّ التكاليف مشاقٌ على الأبدان ولأنّها اختبارات، ولأنّ اختبار الله تعالى للعباد تارة بالمسارّ ليشكروا وتارة بالمضار ليصبروا، فصارت المنحة والمحنة جميعاً بلاءً. (المفردات، مادة: بلى).

# وَإِذْ فَرَقَنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَ حَصْمُ وَأَغْرَقْنَا وَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ٥

# التفسير

### النَّمَاةُ من آل فرعون:

الآية السابقة أشارت إلى نجاة بني إسرائيل من براثن الفرعونيين، وهذه الآية تسوضح طريقة النجاة، ﴿ولِدُ قَرَقْنَا بِكُم للبِحر فأنجيناكم وأفرقنا آل قرمون ولنتم تنظرون ﴾.

قضية غرق آل فرعون في البحر ونجاة بني إسرائيل وردت في سور عديدة مثل سورة الأعراف الآية ١٣٦. وسورة الأنفال، الآية ٥٤. وسورة الإسراء الآيــة ١٠٣. والشــعراء الآية ٦٣ و ٦٦. والزخرف، ٥٥. والدخان، الآية ١٧ وما بعدها.

في هذه السور ذكرت كل تفاصيل الحادث، أمّا هذه الآية فاكتفت بالإشارة إلى هذه النعمة الإلهيّة في معرض دعوة بني إسرائيل إلى قبور الرسالة الخاتمة ".

حادثة الإنقاذ باختصار حدثت بعد عدم استجابة فرعون وقومه لدعوة موسى الله مع من معجزات. إذ ذاك أمر أن يخرج مع بني إسرائيل في منتصف الليل من مصر، وعند وصولهم النيل، علموا أنّ فرعون وجيشه يلاحقونهم، فاعترى، بني إسرائيل خوف واضطراب شديد، فالبحر أمامهم والعدوّ وراءهم، وفي هذه اللحظات الحساسة، أمر موسى أن يضرب البحر بعصاه، فانشقت فيه طرق متعدّدة عبر منها بنو إسرائيل، بينا التحم الماء حيناكان آل فرعون في وسطه، فغرقوا جميعاً ونجا بنو إسرائيل، وهم ينظرون إلى هلاك أعدائهم.

الهدف من تذكير بني إسرائيل بهذا الحدث الذي بدأ بخوف شديد وانتهي بانتصار

١. راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٧٧ وما بعدها من سورة طه.

ساحق، هو دفعهم للشكر وللسير على طريق الرسالة الإلهيّة المتملئة في دين النبي الخاتم. كما أنّه تذكير للبشرية بالامداد الإلهي الذي يشمل كل أمّة سائرة بجدٍ وإخلاص على طريق الله.

# التفسير

# أكبر إنمرافات بني إسرائيل:

في هذه الآيات الأربع، تأكيد على مقطع آخر من تاريخ بني إسرائيل، وعلى أكبر انحراف أصيبوا به في تاريخهم الطويل، وهو الانحراف عن مبدأ التوحيد، والإنجاه إلى عبادة العجل، وهذا التأكيد تذكير لهم بما لحقهم من زيغ نتيجة إغواء الغاوين، وتحذير لهم من تكرر هذه التجربة في مواجهة الدين الخاتم: ﴿ وَإِدْ وَلَعَدْنَا هُوسَىٰ لُرِيعِينَ لِيلَةً ﴾ وهي ليالي افتراق موسى عن قومه، ﴿ لَمْ لَتُعَدِّنَم السجل من بعده ولئتم ظالمون ﴾.

شرح هذا المقطع من تاريخ بني إسرائيل سيأتي في سورة الأعــراف الآيــة ١٤٢ ومــا بعدها، وفي سورة طه الآية ٨٦ وما بعدها.

وخلاصته، إن موسى على بعد نجاة بني إسرائيل من قبضة الفراعنة أمر بالذهاب إلى جبل الطور مدة ثلاثين ليلة لتسلم ألواح التوراة، ثم مُدّت هذه الليالي إلى أربعين ليلة من أجل اختبار قومه، واستغل السامري الدّجال هذه الفرصة، فجمع ما كان لدى بني إسرائيل من ذهب الفراعنة ومجوهراتهم، وصنع منها عجلاً له صوت خاص، ودعا بني إسرائيل لعبادته، فأتبعه أكثر بني إسرائيل، وبني هارون \_أخو موسى وخليفته \_مع أقلية من القوم على دين

التوحيد، وحاول هؤلاء الموحّدون الوقوف بوجه هذا الانحـراف فــلم يــفلحوا، وأوشك المنحرفون أن يقضوا علىٰ حياة هارون أيضاً.

بعد أنّ عاد موسى من جبل الطور تألم كثيراً لما رآه من قومه، ووبّخهم بشدّة فثاب بنو إسرائيل إلى رشدهم، وأدركوا خطأهم وطلبوا التوبة، فجاءهم أمر السماء بتوبة ليس لها نظير، سنذكرها فيما يلي.

في الآية التالية يقول سبحانه: ﴿ ثُمُّ مَفُونًا عَنْكُمْ مِنْ بِعِدْ ذَلِكَ لِعِلْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾.

وبعد إشارة إلى ما جاء بني إسرائيل من هداية تشريعية: ﴿ وَإِذْ آتَينَا هــوسى الكــتابو الفرقان لعلكم تهتدون﴾.

كلمتا «الكتاب» و«الفرقان» قد تشيران كلاهما إلى التوراة، وقد يكون المقصود من «الكتاب» التوراة و «الفرقان» ما قدمه موسى من معاجز بإذن الله، لأنّ الفرقان يعني في الأصل ما يفرّق بين الحق والباطل.

ثم يشير القرآن إلى طريقة التوبة المطروحة على بني إسرائيل: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لقومه يا قوم إنكم ظلمتم للفسكم باتّفادُكم العجل فتوبوا إلى بارئكم فاقتلوا لنفسكم ذلكم خير لكم عند بارئكم فتاب عليكم إنّه هو التّواب الرّحيم ﴾.

و «البارئ» هو الخالق، وفي الكلمة إشارة إلى أن هذا الأمر الإلهي بالتوبة الشديدة صادر عمّن خلقكم، وعمّن هو أعرف بما يضرّكم وينفعكم.

#### ذنب عظيم وتوبة فريدة:

لا شك أن عبادة عجل السامري لم تكن مسألة هينة، لأن بني إسرائيل شاهدوا ما شاهدوا من آيات الله ومعجزات نبيهم موسى الله أنهم نسوا ذلك دفعة، وخلال فترة قصيرة من غياب النبي إنحرفوا تماماً عن مبدأ التوحيد وعن الدين الإلمى.

كان لابدٌ من اقتلاع جذور هذه الظاهرة الخطرة، كي لا تعود إلى الظهور ثانية خاصّة بعد وفاة صاحب الرسالة.

ومن هناكانت الأوامر الإقمية بالتوبة شديدة لم يسبق لها نظير في تاريخ الأنبياء، وتقضي هذه الأوامر أن تقترن التوبة بإعدام جماعي لعدد كبير من المذنبين، على أيديهم أنفسهم. طريقة تنفيذ هذا الإعدام لا تقل شدة عن الإعدام نفسه، فقد صدرت الأوامر الإلهيّة أن

يقتل المذنبون بعضهم بعضاً، وفي ذلك عذابان للمذنب: عذاب قتل الأصدقاء والمعارف على يديه، وما ينزل به ـ هو نفسه ـ من عذاب القتل.

وجاء في الأخبار أنّ موسى أمر في ليلة ظلماء كل الجانحين إلى عبادة العجل، أن يغتسلوا ويرتدوا الأكفان ويعملوا السيف بعضهم في البعض الآخر. ا

السؤال: ولعلك تسأل عن السبب في قساوة هذه التوبة ولماذا لم يقبل الله تعالى منهم التوبة دون إراقة للدماء؟

الجواب: إنّ السبب في شدّة هذا الحكم -كما ذكرنا - يعود إلى عظمة الذنب الذي إرتكبوه بعد كل ما شاهدوه من آيات ومعاجز، وإلى أنّ هذا الذنب يهدّد وجود الدعوة ومستقبلها لأنّ أصول ومبادئ جميع الأديان السماوية يمكن اختزالها في التوحيد، فلو تزلزل هذا الأصل فإنّ ذلك يعني انهيار جميع اللبنات الفوقية والمباني الحضارية للدين، فلو تساهل موسى الله مع ظاهرة عبادة العجل، لأمكن أن تبق سُنّة في الأجيال القادمة، خاصة وأن بني إسرائيل كانوا على مرّ التاريخ قوماً متعنتين لجوجين.

ولابدً إذن من عقاب صارم يبقى رادعاً للأجيال التالية عن السقوط في هاوية الشرك. ولعل في عبارة قوله تعالى: ﴿ دُلكم حَيرُ لكم ﴾ إشارة إلى هذا المعنى.

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٨١.

وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَنَ نُوْمِنَ لَكَ حَتَىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَ ثَكُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَأَنتُم نَنظُرُونَ ﴿ ثَا اللَّهِ مُعَنْ لَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَسْتُكُرُونَ ﴿ ثَالَا لَكُونَ اللَّ

# التفسير

#### طلب عمیب۱:

هاتان الآيتان تذكّران بني إسرائيل بنعمة إلهيّة أخرى، كما توضحان في الوقت نـفسه روح اللجاج والعناد في هؤلاء القوم، وتبيان ما نزل بهم من عقاب إلهي، وما شملهم الله به من رحمة بعد ذلك العقاب.

تقول الآية الأولى: ﴿وَإِدْ قُلْتُمْ يِا مُوسَىٰ لَنْ نَوْمَنْ لَكَ حَتَّى نَرَى لَلْهُ جَهِرةً ﴾.

هذا الطلب قد ينم عن جهل بني إسرائــيل، لأنّ إدراك الإنســـان الجـــاهل لا يــتعدّى حواسه. ولذلك يرمى إلى أن يرى الله بعينه.

أو قد يحكي هذا الطلب عن ظاهرة لجاج القوم وعنادهم التي يتميزون بها دوماً.

علىٰ أي حال، طلب بنو إسرائيل من نبيّهم بصراحة أن يروا الله جهرة، وجـعلوا ذلك شرطاً لإيمانهم.

عندئذ شاء الله سبحانه أن يرى هؤلاء ظاهرة من خلقه لا يطيقون رؤيتها، ليفهموا أنّ عينهم الظاهرة هذه لا تطيق رؤية كثير من مخلوقات الله، فما بالك برؤية الله سبحانة نزلت الصاعقة على الجبل وصحبها برق شديد ورعد مهيب وزلزال مروع، فتركهم، على الأرض صرعى من شدة الخوف ﴿فَأَحْدُتِكُم الصَّاعَةُ وَلَنْتُم تنظرون﴾.

اغتم موسى لما حدث بشدّة، لأنّ هلاك سبعين نفراً من كبار بني إسرائيل، قد يوفّر الفرصة للمغامرين من أبناء القوم أن يثيروا ضجّة بوجه نبيّهم، لذلك تضرّع موسى إلى الله أن يعيدهم إلى الحياة، فقبل طلبه وعادوا إلى الحياة: ﴿ثمّ بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون﴾.

هذا باختصار شرح الواقعة، وسيأتي تفصيلها في سورة الأعراف، الآية ١٥٥، وسورة النساء، الآية ١٥٣.

هذه القصة تبين من جانب آخر ما عاناه الأنبياء من مشاكل كبرى على طريق دعوتهم. كان قومهم يطلبون منهم معاجز خاصّة، وكان العناد يبلغ ببعض الأقوام حدّاً يطلبون فيه أن يروا الله جهرة، شرطاً لإيمانهم، وحينا يواجه هذا الطلب غير المنطقي بجواب إلهي مناسب حاسم تحدث للنّبي مشكلة أخرى، ولولا لطف الله و تثبيته لما كان بالإمكان المقاومة تجاه كل هذا العناد.

هذه الآية تشير ضمناً إلى إمكان «الرجعة»، أي الرجوع إلى هذه الحياة الدنيا بعد الموت، لأنّ وقوعها في مورد يدل على إمكان الوقوع في موارد أخرى.

ولكن عدد من مفسري أهل السنّة أوّلوا «الموت» في هذه الآية إلى غير المعنى الظاهر لعدم رغبتهم في قبول «الرجعة».\

١. ذهب صاحب تفسير المنار، إلى أنّ المقصود بالبعث بعد الموت، منح الذرية الكثيرة لبني إسرائيل كــي لا ينقطع نسلهم، وقال الآلوسي في تفسير روحالمعاني، إن الموت هنا يـعني الغـيبوبة، والبـعث يـعني صــحوة بني إسرائيل من غيبوبتهم، وراح بعض يفسّر الموت بالجهل، والبعث بالتعليم.

ولكن هذه المعاني كلها بعيدة عن هذه الآية والآيات المشابهة لها في سورة الأعراف، ولا تليق بمفسّر ينشد فهم الحقيقة.

وَظَلَلْنَاعَلَيْحَكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَاعَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوكُ كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَاظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓ ا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞

# الثفسير

#### النَّعم المتنوعة:

بعد أن نجا بنو إسرائيل من الفرعونيين، تذكر الآيات ٢٠ ـ ٢٢ من سورة المائدة، أنّ بني إسرائيل أمروا لأن يتجهوا إلى أرض فلسطين المقدسة، لكن هؤلاء عصوا هذا الأمر، وأصروا على عدم الذهاب مادام فيها قوم جبارون (العبالقة)، وأكثر من ذلك تركوا أمر مواجهة هؤلاء الظالمين لموسى وحده قائلين له: ﴿فَادُهُ الله النّه وربُّك فَقَاتِلا لِنّا هُمُنا قَامَدُونَ ﴾ أ.

تألّم موسى لهذا الموقف ودعا ربّه ﴿قال ربّ لِنّي لا لملك لِلا نفسي وأخي فالحرق بيننا وبين القوم الفاسقين﴾ ٢ فكتب عليهم التيه أربعين عاماً في صحراء سيناء.

مجموعة من التائهين ندمت على ما فعلته أشد الندم، وتنضرعت إلى الله، فشمل الله سبحانه بني إسرائيل ثانية برحمته، وأنزل عليهم نعمه التي تشير الآية إلى بعضها: ﴿وَقَلُّلْنَا عَلَيْكُمُ لَلْمُهُا ﴾.

والظّل له أهمّية الكبرى لمن يطوي الصحراء طيلة النهار وتحت حرارة الشمس اللّافحة، خاصّة أنّ مثل هذا الظّل لا يضيّق الفضاء على الإنسان ولا يمنع عنه هبوب النسيم.

يبدو أنّ الغيام الذي تشير إليه الآية الكريمة، ليس من النوع العابر الذي يظهر عادة في سهاء الصحراء، ولا يلبث أن يتفرق ويزول، بل هو من نوع خاص تفضل به الله علىٰ بني إسرائيل ليستظلوا به بالقدر الكافي.

١. المائدة، ٢٤.

وإضافة إلى الظل فان الله سبحانه وقر لبني إسرائيل بعد تيههم الطبعام الذي كانوا في أمس الحاجة إليه خلال أربعين عاماً خلت من ضياعهم: ﴿وَلَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ لَلْمِنْ وَالسَّلُوىٰ كَلُوا مِنْ طَيِّبَاسُ مَا رَدْقَنَاكُم﴾.

لكن هؤلاء عادوا إلى الكفران: ﴿وما ظلمونا ولكن كانوا لنفسهم يظلمون﴾. وسنشرح «المن» و «السلوى» في البحوث الآتية.

### بحوث

#### ١\_ المياة المديدة بعد الثمرر

الأُمّة التي تتحرر بعد عصر من الذّل والاستضعاف والاستعباد، لا تستطيع أن تتخلى قاماً عن حالتها النفسية والثقافية الموروثة عن عصر الطاغوت، ولابدٌ من فترة برزخية تمرّ بها كي تكون قادرة على إقامة حكم الله في الأرض، وفق معايير إلهيّة بعيدة عن مؤثرات عصر الطاغوت.

وسواء امتدت هذه الفترة البرزخية أربعين عاماً كما حدث لبني إسرائيل، أو أقــل أو أكثر، فهي فترة عقاب إلهي هدفها التزكية والإصلاح والبناء لأنّ مجازاة الله ليست لها جنبة انتقامية.

ولابدً أن يبقى بنو اسرائيل فترة أربعين عاماً من «التيه» في الصحراء ليتربي جيل جديد حامل لصفات توحيدية ثورية، ومؤهل لإقامة الحكم الإلهي في الأرض المقدّسة.

#### ٢\_ المنّ والسّلوي

تعددت أقوال المفسرين في معنى هاتين الكلمتين، ولا حاجة إلى استعراضها جميعاً، بل نكتني بذكر معناهما اللغوي، ثم نذكر تفسيراً واحداً لهما هو في اعتقادنا أوضح التفاسير وأقربها إلى الفهم القرآني.

«المنّ» شيء كالطلّ فيه حلاوة يسقط من الشجر الو بعبارة أخرى هو عصارة شجر ذات طعم حلو، وقيل طعم حلو ممزوج بالحموضة.

١. المفردات، للراغب الاصفهاني، مادة «منّ».

و «السّلوى» يعني التسلّي، وقال بعض اللغويين وجمع من المفسرين إنّه «طائر». وروي عن النبي مَنَالِقَةُ : «إن الكماة من المنّ». ا

وذهب البعض إلى أنّ «المنّ» هو جميع ما أنعم الله تعالى على بني إسرائيل ومنّ عليهم. و«السّلوى» هي جميع المواهب والملكات النفسانية التي تــوجب لهــم التســلية والهــدوء النفسى.

وهو مع مخالفته لرأي معظم المفسرين، يخالف ظاهر الآية حيث تـقول: ﴿كلوا منطيّباسه رزقناكم ﴾ وفي هذا التعبير دلالة واضحة علىٰ أنّ المنّ والسلوى نـوعان مـن الطعام، وهذه العبارة وردت كذلك في الآية ١٦٠ من سورة الأعراف.

وتذكر التوراة أنّ «المنَّ» حبًّ يشبه بذر الكزبرة يتساقط على الأرض ليلاً، وكان بنو إسرائيل يجمعونه ويصنعون منه خبزاً ذا طعم خاص.

وثمّة احتمال آخر هو أنّ الأمطار الغزيرة النافعة التي هطلت بفضل الله علىٰ تلك الصحراء أثرت علىٰ أشجار تلك المنطقة فأفرزت عصارة حلوة استفاد منها بنو إسرائيل.

واحتمل بعضهم أن يكون «المنّ» نوعاً من العسل الطبيعي حصل عليه بنو إسرائيل في الجبال والمرتفعات المحيطة بصحراء التيه. وهذا التّفسير يـؤيد مـا ورد مـن شروح عـلى العهدين (التوراة والإنجيل) حيث جاء: «الأراضي المقدسة معروفة بكثرة أنـواع الأوراد والأزهار، ومن هنا فإن مجاميع النحل تبني خلاياها في أخاديد الصخور وعـلى أغـصان الأشجار وثنايا بيوت النّاس، بحيث يستطيع أفقر النّاس أن يتناول العسل» .

بشأن «السلوى» قال بعض المفسرين إنه العسل، وأجمع الباقون على أنّه نوع من الطير، كان يأتي على شكل أسراب كبيرة إلى تلك الأرض، وكان بنو إسرائيل يتغذون من لحومها. في النصوص المسيحية تأييد لهذا الرأي حيث ورد في تفسير على العهدين ما يلي: «إعلم أنّ السلوى تتحرك بمجموعات كبيرة من أفريقيا، فتتجه إلى الشمال، وفي جزيرة كابري وحدها يصطاد من هذا الطائر ١٦ ألفاً في الفصل الواحد... هذا الطائر يجتاز طريق بحر القلزم، وخليج العقبة والسويس، ويدخل شبه جزيرة سيناء. وبعد دخوله لا يستطيع أن

١. أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٠٧، ح ٢؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٥، ص ٢٠١، ح ٣١٦٧٣.

٢. قاموس الكتاب المقدس، ص ٦١٢.

يطير في إرتفاعات شاهقة لشدّة ما لاقاه من تعب وعناء في الطريق، فيطير على إرتفاع منخفض ولذلك يمكن اصطياده بسهولة... وورد ذكر ذلك في سفر الخروج وسفر الأعداء من التوراة» .

يستفاد من هذا النص أن المقصود بالسلوى طير خاص سمين يشبه الحمام معروف في تلك الأرض.

شاء الله بفضله ومنّه أن يكثر هذا الطير في صحراء سيناء آنئذٍ لسدّ حاجة بني إسرائيل من اللحوم، ولم تكن هذه الكثرة من الطير طبيعية في تلك المنطقة.

### ٣ لماذا قالت الآية ﴿نَرَكَ ﴾؟

عبرت الآية الكريمة عن نعمة تقديم المن والسلوى بالإنزال، وليس الإنزال دائماً إرسال الشيء من مكان عال، كقوله تعالى: ﴿وَلَنزَل لَكُم مِنْ النَّعَامِ ثَمَانِيةَ لَزُولِجٍ ﴾ آ

واضح أنَّ الأنعام لم تهبط من السهاء، من هنا فالإنزال في مثل هذه المواضع:

إمّا أن يكون «نزولاً مقامياً» أي نزولاً من مقام أسمى إلى مقام أدنى.

أو أن يكون من «الإنزال» بمعنى الضّيافة، يقال أنزلت فلاناً: أي أضفته، والنزل (على وزن رُسُل) ما يُعدّ للنازل من الزاد، ومنه قوله تعالى: ﴿قَنْوَلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ وقوله سبحانه: ﴿قَالُونِ قَيْهَا نَزُلا مِنْ مَنْدُلله ﴾ ٤.

وتعبير «الإنزال» للمن والسلوى، قد يشير إلى أنّ بني إسرائيل كانوا ضيوف الله في الأرض، فاستضافهم بالمن والسلوى.

ويحتمل أن يكون الإنزال بمعنى الهـبوط من الأعـلىٰ لأنّ النـعم المـذكورة وخـاصّة (السلوي) تهبط إلى الأرض من الأعلى.

#### ٤\_ ما هو الغمام؟

قيل: الغمام والسحاب بمعنى واحد، وقيل الغمام هو السحاب الأبيض، وذكروا في وصفه

۲. الزمر، ٦.

١. قاموس الكتاب المقدس، ص ٤٨٣.

٤. آل عمران، ١٩٨.

٣. الواقعة، ٩٣.

أنّه أبرد وأرق من السحاب، والغمام في الأصل من الغمّ وهو تغطية الشيء، وسمّي الغمام بهذا الاسم لأنّه يغطي صفحة السماء، وسمّي الهمُّ غماً بهذا الاسم لأنه يحجب القلب .

علىٰ أي حال، قد يشير تعبير «الغيام» إلى أنّ بني إسرائيل، كانوا يستفيدون من ظل العيام إضافة إلى تمتعهم بالنور الكافي لبياض هذه الشّحب.

١. تفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث؛ والمفردات للراغب، مادة «غمّ».

وَإِذَ قُلْنَا ٱذَّخُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَهْدَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِعْتُمْ رَغَدًا وَآدُخُلُواْ ٱلْبَابِ

سُجَكَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَائِتَكُمْ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ فَهَا لَلَهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

# التفسير

#### عناد بني إسرائيل:

وهنا نصل إلى مقطع جديد من حياة بني إسرائيل، يرتبط بورودهم الأرض المقدسة. تقول الآية الأولى: ﴿وَإِدْ قَلْنَا لَدَخَلُوا هَذُهُ القَرِية ﴾ والقرية كل مكان يعيش فيه جمع من النّاس، ويشمل ذلك المدن الكبيرة والصغيرة، خلافاً لمعناها الرائج المعاصر. والمقصود بالقرية هنا بيت المقدس.

ثم تقول الآية: ﴿فكلوا منها حيسه شئتم رفدا وادخلوا الباب سجّدا وقولوا حطّة ﴾ أي حطّ عنا خطا يانا، ﴿نغفر لكم خطاياكم وسنزيد المحسنين ﴾.

كلمة «حطّة» في اللغة، تأتي بمعنىٰ التناثر والمراد منها في هذه الآية الشريفة، إلهنا نطلب منك أن تحطّ ذنوبنا وأوزارنا.

أمرهم الله سبحانه أن يردّدوا من أعهاق قلوبهم عبارة الاستغفار المذكورة، ويدخلوا الباب، ويبدو أنّه من أبواب بيت المقدس، وقد يكون هذا سبب تسمية أحد أبواب بيت المقدس «باب الحطة». ٢

١. تفسير ابن كثير، ج ١، ص ١٠٢؛ وتفسير جامع البيان، ج ١، ص ٤٢٧، ذيل الآية مورد البحث.

٢. علىٰ رواية أبي حيان الأندلسي، نقلاً عن تفسير الكاشف، ج ١، ص ١٠٩، ذيل الآية مورد البحث.

والآية تنتهي بعبارة ﴿ وسنزيد المحسنين ﴾ أي إنّ المحسنين سينالون المزيد من الأجر إضافة إلى غفران الخطايا.

والقرآن يحدثنا عن عناد مجموعة من بني إسرائيل حتى في ترتيل عيارة الاستغفار، فهؤلاء لم يرددوا العبارة بل بدّلوها بعبارة أخرى فيها معنى السخرية والاستهزاء، والقرآن يقول عن هؤلاء المعاندين: ﴿فَبدُل الَّذِينَ ظَلْمُوا قُولًا غير الَّذِي قيل لهم وكانت نتيجة هذا العناد ما يحدثنا عنه كتاب الله حيث يقول: ﴿فَأَنْزَلْنَا عَلَى اللَّذِينَ ظَلْمُوا رَجِزاً مِن السَّمَاء بِمَاكَانُوا يَفْسَقُونَ ﴾.

و«الرجز» أصله الاضطراب ـكما يقول الراغب في مفرداته ـومنه قيل رجز البعير إذا اضطرب مشيه لضعفه.

ويقول «الطبرسي» في «مجمع البيان»: إنّ الرجز يعني العذاب عند أهل الحجاز، ويروي عن الرّسول عَلَيْكُمْ قَبْلَكُمْ» اللهُ مَ عَنْلَكُمْ اللهُ مَ مَنْلَكُمْ اللهُ مَ مَنْلُكُمْ اللهُ مَ مَنْلُكُمْ اللهُ مَ مَنْلُكُمْ اللهُ مَ مَنْلُكُمْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ

ومن هنا يتضح سبب تفسير «الرجز» في بعض الروايات أنّه نوع من الطـاعون فشــا بسرعة بين بني إسرائيل وأهلك جمعاً منهم. "

قد يقال إن الطاعون لا ينزل من السهاء، لكن هذا التعبير قد يشير إلى حقيقة انتشار هذا المرض عن طريق الهواء الملوّث بميكروب الطاعون الذي هبّ بأمر الله آنذاك في بيئة بني إسرائيل.

يلفت النظر أن من عوارض الطاعون اضطراباً في المشي والكلام، وهذا يتناسب مع أصل معنى «الرجز» تماماً.

ومن الملفت للنظر أيضاً أنّ القرآن يؤكّد أنّ هذا العذاب نزل ﴿ ملى الدُين ظلمول فقط، ولم يشمل جميع بني إسرائيل.

ثم تذكر الآية تأكيداً آخر على سبب نزول العذاب على هذه المجموعة من بني إسرائيل بعبارة: ﴿ بِمِاكِانُولِ يِفْسِقُونَ ﴾.

١. راجع حول معنى «الرجز» إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ١٣٤ من سورة الاعراف.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وصحيح مسلم، ج ٧، ص ٢٨، (بــاب الطــاعون والطــيرة، والكهانة ونحوها).

والآية الكريمة بعد ذلك تبين بشكل غير مباشر سنة من سنن الله تعالى، هي أنّ الذنب حينا يتعمق في المجتمع ويصبح عادة اجتماعية، عند ذاك يقترب احتمال نزول العذاب الإلهي.

وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَقُلْنَا ٱضْرِب يِعَصَالَ ٱلْحَجَرُّ فَأَنفَجَ رَتْ مِنْهُ الْفَحَرَ فَانفَجَ رَتْ مِنْهُ الْفَاعَشَرَةَ عَيْنَا أَفَاسِ مَشْرَبَهُ مُّ حَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللّهِ وَلَاتَ عَثَوْاً فِي اللّهِ عَنْوَا فِي اللّهِ وَلَاتَ عَثَوْاً فِي اللّهِ عَنْوَا فِي اللّهِ وَلَا اللّهُ اللّهِ عَنْوَا فِي اللّهِ عَنْوَا فِي اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

# التفسير

### انفمار العيون في الصّمراء:

تذكير آخر بنعمة أخرى من نعم الله على بني إسرائيل: وهذا التذكير تشير إليه كلمة «إذ» المقصود منها (وَاذكُرُوا إذ)، وهذه النعمة أغدقها الله عليهم، حين كان بنو إسرائيل في أمس الحاجة إلى الماء وهم في وسط صحراء قاحلة، فطلب موسى الحالج من الله عزّ وجل الماء: ﴿وَإِذَ لَسَتَسَقَىٰ مُوسَىٰ لَقُومِه ﴾، فتقبل الله طلبه، وأمر نبيّه أن يضرب الحجر بعصاه: ﴿فَقَلْنَا لَضَرِبُ بِعَصَاكَ لِلْحَجِرِ فَانْفَجِرِتُ مِنْ الله عَلْمَةُ عِينًا ﴾ بعدد قبائل بني إسرائيل.

وكل عين جرت نحو قبيلة بحيث أنّ كل قبيلة كانت تعرف العين التي تخصّها ﴿قد علم كلُ لناس مشربهم ﴾.

كثرت الأقوال في طبيعة الحجر الذي انفجرت منه العـيون، وكـيفية ضربــه بــالعصا، والقرآن لا يزيد علىٰ ذكر ما سبق.

قال بعض المفسرين: إنّ هذا الحجركان في ثنايا الجبال المطلة على الصحراء وتدل جملة «انبجست» الواردة في الآية ١٦٠ من سورة الاعراف على أنّ المياه جرت قليلة أولاً، ثم كثرت حتى ارتوى منهاكل قبائل بني إسرائيل مع مواشيهم ودوابهم.

ظاهرة انفجار المياه من الصخور طبيعية، لكن الحادثة هنا مقرونة بالإعجاز كــا هــو واضح.

ثمَّة أقوال تذكر أن ذلك الحجر كان من نوع خاص حمله بـنو إسرائـيل مـعهم، ومـتى

احتاجوا إلى الماء ضربه موسى بعصاه فيجري منه الماء. وليس في القرآن ما يثبت ذلك، وإن أشارت إليه بعض الروايات. ا

في الفصل السابع عشر من «سفر الخروج» تذكر التوراة:

فقال الرب لموسى سر قدام الشعب وخذ معك من شيوخ إسرائيل وعصاك التي ضربت بها النهر خذها في يدك واذهب ها أنا أقف أمامك هناك على الصخرة في حوريب فتضرب الصخر فيخرج منها ماء ليشرب الشعب ففعل موسى هكذا أمام عيون شيوخ إسرائيل» ٢.

لقد مَنّ الله على بني إسرائيل بإنزال المنّ والسلوى، وفي هذه المرّة بمنّ عليهم بالماء الذي يعزّ في تلك الصحراء القاحلة، ثم يقول سبحانه لهم: ﴿كلوا ولشربوا من رزق آلله ولا تعثوا في الآزان مفسدين﴾.

وفي هذه العبارة حثّ لهم على ترك العناد وإيذاء الأنبياء، وأن يكون هذا أقل شكرهم لله علىٰ هذه النعم.

# بحوث

### ١\_ الفرق بين العثو والإفساد

نهى الله سبحانه بني إسرائيل عن الفساد بفعل ﴿لاتعثول﴾، من العثي وهو شدة الفساد، وتشبه في معناها «العيث»، إلّا أنّ العيث أكثر ما يقال في الفساد الذي يدرك حساً، والعثي فيا يدرك حُكاً . وبهذا يكون معنى ﴿لاتعثول﴾ هو معنى «المفسدين» ولكنه مع تأكيد أشد. وقد تشير عبارة النهي بأجمعها إلى حقيقة بدء الفساد من نقطة صغيرة، واتساعها واشتدادها بعد ذلك. أي تبدأ بالفساد وتستهي بالعثي في الأرض، وهو شدة الفساد واتساعه.

# ٢\_ المعامِرْ في مياة بني إسرائيل

قد تثير مسألة انفجار الماء من الحجر وما شابهها من المعاجز في حياة الأنبياء تساؤلات

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۸۶ وتفاسیر اخری.

٢. التوراة، الفصل ١٧، سفر الخروج، الجملة ٥ و٦.

٣. المفردات للراغب، مادة «عثى».

في ذهن أولئك الذين لم يستوعبوا منطق الإعجاز، ولا نريد هنا أن نتعرض إلى مسألة الإعجاز، لأنها تحتاج إلى بحث مستقل. ونكتني بالقول: إنّ المعجزة ليست أمراً محالاً، وليست استثناءً في قانون العليّة. بل إنّها خرق لما ألفناه واعتدنا عليه، أو بعبارة أخرى، خرق لما ألفناه في حياتنا اليوميّة من ارتباط بين العلة والمعلول.

وطبيعي أن تغيير مسير العلل والمعلولات ليس بعسير على الله سبحانه، ولو خلق الله هذه العلل والمعلولات منذ البدء بشكل آخر غير ما هي عليه اليوم، لكان هذا الذي نألفه اليوم خارقاً للعادة.

باختصار، خالق عالم الوجود ونظام العليّة حاكم على ما خلق لا محكوم له. وفي حياتنا اليوميّة صور كثيرة للاستثناءات في النظام القائم للعلل والمعلولات، ومسألة الإعجاز لا تشكل أية مشكلة عقلية أو علمية.

### ٣ـ الفرق بين الإنفمار والإنبماس

في الآية المذكورة ورد الفعل «انفجر» ليعبّر عن تدفق الماء من الحجر، بينها ورد الفعل «انبجس» في الآية ١٦٠ من سورة الأعراف ليشير إلى نفس الحقيقة مع فارق هو أنّ الأول يفصح عن شدة تدفّق الماء، والثاني عن سيلانه بشكل هادىء.

لعل آية سورة الأعراف تتحدث عن المرحلة الأولى من ظهور الماء، وجريانه بشكل هادى، لا يثير فزع القوم، ولا يمنعهم من السيطرة عليه، بينها تشير الآية التي نحن في صددها إلى المرحلة النهائية حيث اشتد جريان الماء.

والراغب في مفرداته يفسر الإنبجاس والإنفجار بشكل يتناسب مع ما أشرنا إليه إذ يقول: بجس الماء وانبجس: انفجر، لكن الإنبجاس أكثر ما يقال فيما يخرج من شيء ضيق. والإنفجار يستعمل فيه وفيما يخرج من شيء واسع.

# التفسير

### المطالبة بالأطعمة المتنوعة:

بعد أن شرحت الآيات السابقة نِعَم الله على بني إسرائيل، ذكرت هذه الآية صورة من عنادهم وكفرانهم بهذه النعم الكبرى.

تتحدث الآية أولاً عن مطالبة بني إسرائيل نبيّهم بأطمعة متنوعة بدل الطعام الواحد (آلمَنّ وَالسَّلُوىٰ): ﴿ وَلِدُ قَلْتُم يَا هُوسَىٰ لَنْ نَصِيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحَدٍ فَادَعَ لِنَا رَبُكَ يَسَعُرِجُ لِنَا مَمُنّا وَالسَّلُوىٰ): ﴿ وَلِدُ قَلْتُم يَا هُوسَىٰ لَنْ نَصِيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحَدٍ فَادَعَ لِنَا رَبُكَ يَسَعُرِجُ لِنَا مَنْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

فخاطبهم موسى ﴿ قال أتستبدلون الَّذي هو أدنى بالَّذي هو خيرٌ لِهبطوا هصراً فإنَّ لكم هـا سألتهه

ويضيف القرآن: ﴿ وضربت عليهم الذَّلَّة والمسكنة وبا، وبغضب من الله ذلك بأنَّهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون النَّبيِّين بغير الحقُّ ذلك بما مصوا وكانوا يعتدون .

### بحوث

# ١- آراء المفسرين في كلمة «مصر»

من المفسرين من قال إنّ المقصود من كلمة «مصر» في الآية الكريمة هو المفهوم العام للمدينة، وقوله سبحانه: ﴿إِهبِطُوا هَصُوا فَإِنَّ لَكُم هَا سَأَلَتُم ﴾، أي إنّكم الآن تعيشون في هذه الصحراء ضمن إطار منهج للاختبار وبناء الذات، وليس هذا مكان الأطعمة المتنوعة، إذهبوا إلى المدن حيث التنوع في المأكولات، ولكن لا يوجد فيها المنهج المذكور.

ويستدل أصحاب هذا الرأي بأنّ بني إسرائيل لم يطلبوا العودة إلى «مـصر» مـوطنهم السابق ولم يعودوا إليه إطلاقاً <sup>١</sup>.

ومنهم من اختار هذا التفسير لمصر، وأضاف إليه أن المقصود من قبوله تعالى: 
﴿لِهبطول ﴿ هو أَنَّ بِقَاءكم فِي الصحراء واقتصاركم على الطعام الواحد يعودان إلى ضعفكم، 
فكونوا أقوياء، وحاربوا الأعداء، وحرروا من سيطرتهم مدن الشام والأرض المقدّسة، 
ليتوفر لكم ما شئتم ٢.

وهناك رأي ثالث للمفسرين هو أنّ المقصود من «مصر» البلد المعروف. ويكون المعنى عندئذ: إنّكم في هذه الصحراء الخالية من الأطعمة المتنوعة تملكون الإيمان والحرية والاستقلال، وإن أبيتم إلّا أن تكون لكم أطعمة متنوعة، فارجعوا إلى مصر حيث الذل والإستعباد، لتأكلوا من فتات موائد الفراعنة، إنّ مشتهيات بطونكم أنستكم ماكنتم تعانون منه من ذل واستعباد، وما حصلتم اليوم عليه من حرية ورفعة وافتخار، وما تتحملونه من حرمان يسير إنّا هو ثمن لحريّتكم ".

ويبدو أنّ التّفسير الأول أنسب من التاليين.

#### ٢\_ التنوع وطبيعة الإنسان

التنوع هو ـ دون شك ـ من متطلبات البشر، وحبّ التنويع خصلة طبيعية في البشر. والإنسان ـ إن استمرّ علىٰ تناول طعام معين لمدّة طويلة ـ يمل ذلك الطعام. فلم إذن توجه

١. التنوين في كلمة «مصر» دليل على تنكيرها، وعلى عدم اختصاصها بالأرض المعروفة.

٢. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث. ٣ تفسير في ظلال القرآن، ذيل الآية مورد البحث.

اللوم والتقريع إلى بني إسرائيل حين طلبوا الخضروات والخيار والثوم والعدس والبـصل ليتخلصوا من الطعام الواحد؟!

الجواب يتضح لو علمنا أنّ الحياة الإنسانية تقوم على أساس حقائق هامّة لا يمكن التخلّي عنها، هي الإيمان والطهر والتقوى والتحرّر، وقد تمرّ الجهاعة البسرية بمرحلة يتعارض فيها هذا الأساس الهام مع متطلبات الإنسان من الطعام والشراب واللذائذ الأخرى، وهنا تصبح الجهاعة أمام خيارين، إمّا أن تنغمس في اللذات وتترك قيمها وشرفها، أو تضجى بلذّاتها من أجل إنسانيتها وكرامتها.

بنو إسرائيل كانو يعيشون أمام هذين الخيارين.

ولابد من الإشارة إلى أنّ حقيقة حبّ التنويع استغلها الطامعون والمستعمرون دوماً، ليدفعوا الشعوب إلى هاوية حياة استهلاكية شهوانية هابطة، يعيش الأفراد فيها بين المعلف والمضجع، ناسين شخصيتهم الإنسانية، وغافلين عن النير الذي يطوّق أعناقهم.

# ٣ـ هل «المنّ» و«السلوى» فير الأطعمة؟

حين طلب بنو إسرائيل أطعمة متنوعة جاءهم التقريع بالقول: ﴿ لَتَستبدلون اللَّذِي هـو لَدَىٰ بِاللَّذِي هُو حَيرُ ﴾ ؟! أي أتختارون الأدنى وتتركون الأفضل؟! ويبدو أنّ المقصود بالأفضل هنا هو ما لديهم من طعام متمثل بالمن والسلوى، غير أنّ التفضيل الذي يطرحه القرآن هنا يعود إلى الحياة بكل أبعادها، والتقريع يتجه إلى بني إسرائيل لرغبتهم في التنويع مع ما قد يكشف هذا التنويع من ذلّ وهوان.

وعلى صعيد القيمة الغذائية، فإنّ الأطعمة النباتية التي طلبها بنو إسرائيل لها قسيمتها الغذائية طبعاً، غير أنّ مقدار الموارد الغذائية النافعة الموجودة في «المن» ـ وهو العسل أو مادة سكرية مقوّية ـ وكذلك في لحوم السلوى يفوق ما في الأطعمة النباتية المذكورة، كما أنّ المن والسلوى أسهل هضماً من الحبوب المذكورة \.

ولا بأس من الإشارة إلى أن «الفوم» الذي طلبه بنو إسرائيل فُسِّر بالحنطة مرة وبالثوم

۱ راجع: «قرآن بر فراز قرون واعصار»، (فارسی)، ص ۱۹۲.

مرة أخرى، ولكلّ من المادتين قيمتها الغذائية، ويرى بعض أن تفسير الفوم بالقمح أصحّ لاستبعاد أن يطلب القوم طعاماً خالياً من القمح .

# ٤\_ ذلَّه بنيإسرائيل ومسكنتهم

تفيد الآية الكريمة أنّ بني إسرائيل ﴿ضربت عليهم الذَّلَة والمسكنة وباءو بغضب من الله ﴾ لعاملن:

الأوّل: لكفرهم بآيات الله، وانحرافهم عن خط التوحيد.

الثاني: لقتلهم الأنبياء بغير حق.

ظاهرة الانحراف عن خط التوحيد وظاهرة القسوة والفظاظة، لا زالتا مشهودتين حتى اليوم عند جمع من هؤلاء القوم، ولا زالتا سبباً لشقاوتهم وطيشهم وتعاستهم .

في تفسير الآية ١١٢ من سورة آل عمران تحدثنا بالتفصيل عن مصير اليهود وحياتهم التعيسة، (الجلد الثاني من هذا التّفسير).

١. تفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

٢. نحن إذ نكتب هذه السطور، تصلنا أنباء عما ارتكبه هؤلاء القوم في لبنان، من أعمال قاسية وحشية ذهب ضحيتها الآلاف من المدنيّين العزّل، خلال مجازر وحشية. قلّ أن شهد لها التاريخ نظيراً، وسيدفع هؤلاء المجرمون الثمن غالياً لفعلتهم الشنعاء هذه، ﴿وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ﴾.

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَىٰ وَٱلصَّبِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِ مَ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ اللَّ

# التفسير

### القانون العام للنَّمِاة:

بعد عرض لمقاطع من تاريخ بني إسرائيل، تطرح هذه الآية الكريمة مبدأ عاماً في التقييم وفق المعايير الإلهيّة، وهذا المبدأ ينص على أنّ الإيمان والعمل الصالح هما أساس تقييم الأفراد، وليس للتظاهر والتصنّع قيمة في ميزان الله: ﴿ إِنْ الّذين آمنوا والدّين هادوا والنّصارى والصّابئين من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً قلهم أخرهم عند ربّهم ولا خوف عليهم ولاهم يعزنون ﴾.

هذه الآية تكررت مع اختلاف يسير في سورة المائدة، الآية ٧٢ وفي سورة الحج الآية ١٧.

سياق الآية في سورة المائدة يشير إلى أنّ اليهود والنصارى فخِروا بدنيهم، واعـــتبروا أنفسهم أفضل من الآخرين، وادّعوا بأنّ الجنّة خاصّة بهم دون غيرهم.

ولعل مثل هذا التفاخر صدر عن بعض المسلمين أيضاً، ولذلك نزلت هذه الآية الكريمة لتؤكّد أنّ الإيمان الظاهري لاقيمة له في الميزان الإلهي، سواء في ذلك المسلمون واليهسود والنصارى وأتباع الأديان الأخرى. ولتقول الآية أيضاً: إنّ الأجر عند الله يقوم على أساس الإيمان الحقيقي بالله واليوم الآخر إضافة إلى العمل الصالح، وهذا الأساس هو الباعث الوحيد للسعادة الحقيقة والإبتعاد عن كل خوف وحزن.

#### تساؤل هام:

بعض المضللين اتخذوا من الآية الكريمة التي نحن بصددها وسيلة لبثّ شبهة مفادها أنّ العمل بأي دين من الإديان الإلهيّة له أجر عند الله، وليس من اللازم أن يعتنق اليهودي أو النصراني الإسلام، بل يكنى أن يؤمن بالله واليوم الآخر ويعمل صالحاً.

الجواب: نعلم أن القرآن يفسّر بعضه بعضاً، والكتاب العنزيز يقول: ﴿وهن يبتغ غيرالإسلام دينا فلن يقبل هنه ﴾ أ.

كما أن القرآن مليء بالآيات التي تدعو أهل الكتاب إلى اعتناق الدين الجديد، وتلك الشبهة تتعارض مع هذه الآيات. من هنا يلزمنا أن نفهم المعنى الحقيق للآية الكريمة.

ونذكر تفسيرين لها من أوضح وأنسب ما ذكره المفسرون:

1- لو عمل اليهود والنصارى وغيرهم من أتباع الأديان السهاوية بما جاء في كـــتبهم، لآمنوا حتماً بالنّبي عَبَلِهُم، لأنّ بشارات الظهور وعلائم النبي وصفاته مذكورة في هذه الكتب السهاوية، وسيأتي شرح ذلك في تفسير الآية ١٤٦ من سورة البقرة.

٢-هذه الآية تجيب على سؤال عَرَضَ لكثير من المسلمين في بداية ظهور الإسلام، يدور حول مصير آبائهم وأجدادهم الذين لم يدركوا عصر الإسلام، تُرى، هل سيؤاخذون على عدم إسلامهم وإيمانهم؟!

الآية المذكورة نزلت لتقول إن كل أمّة عملت في عصرها بما جاء به نبيّها من تـعاليم السهاء وعملت صالحاً؛ فإنّها ناجية، ولاخوف علىٰ أفراد تلك الأمّة ولا هم يحزنون.

فاليهود المؤمنون العاملون ناجون قبل ظهور المسيح، والمسيحيون المؤمنون العــاملون ناجون قبل ظهور نبي الإسلام.

وهذا المعنى مستفاد من سبب نزول هذه الآية كما سيأتي.

#### ہحوث

#### ١\_ قصّة سلمان الفارسي

إكمالاً للبحث، لا بأس أن نذكر هنا سبب نزول هذه الآية كما جاء في جـــامع البــيان للطبري: «كان سلمان من جنديسابور، وكان من أشرافهم، وكان ابن الملك صديقاً له مؤاخياً، لا يقضي واحد منهم أمراً دون صاحبه، وكانا يركبان إلى الصيد معاً، فبينا هما في الصيد، إذ بدا لهما بيت من خباء، فأتياه فإذا هما فيه برجل بين يديه مصحف، يقرأ فيه، وهو يبكي. سألاه: ما هذا؟

قال: إن كنتما تريدان أن تعلما ما فيه فانزلا، حتى أُعلَّمكما. فنزلا إليه.

فقال لهما: هذاكتاب من عند الله، أمر فيه بطاعته، ونهى عن معصيته، فيه أن لا تزني ولا تسرق ولا تأخذ أموال النّاس بالباطل، فقص عليهما ما فيه، وهو الإنجيل الذي أنزله الله على عيسى.

فوقع في قلوبهما، وتابعاه، فأسلما.

وقال لهما: إنّ ذبيحة قومكما عليكما حرام. فلم يزالا معه كذلك يتعلّمان منه.

ثم اتفق أن كان للملك عيد، فجعل طعاماً، ودعى إليه الأشراف، فأبى ابن الملك أن يحضر الوليمة، فدعاه أبوه فقال له: ما أمرك هذا؟

قال: إنّا لا نأكل من ذبائحكم، إنّكم كفّار لا تحل ذبائحكم.

قال له الملك: من أمرك بهذا؟ فأخبره أنّ الراهب أمر بذلك.

فدعا الراهب فقال: ماذا يقول ابني؟

قال: صدق ابنك.

قال له: لولا أنَّ الدم فينا عظيم لقتلتك، ولكن اخرج من أرضنا، فأجَّله أجلاً

قال سلمان: فقمنا نبكي عليه، فقال لهما: إن كنتما صادقين فأنا في بيعة في الموصل، مع ستين رجلاً نعبد الله فيها، فأتونا فيها، فخرج الراهب، وبقي سلمان وابن الملك، فجعل يقول لابن الملك: إنطلق بنا، وابن الملك يقول: نعم.

وجعل ابن الملك يبيع متاعه يريد الجهاز. فلما أبطأ على سلمان، خرج سلمان حتى أتاهم، فنزل على صاحبه، وهو ربّ البيعة، وكان أهل تلك البيعة من أفضل الرهبان. فكان سلمان معهم يجتهد في العبادة ويتعب نفسه.

قال له الشيخ يوماً: إنّك غلام حدث، تتكلف من العبادة ما لا تطيق، وأنا خائف أن تفتر وتعجز، فارفق بنفسك، وخفف عليها.

قال له سلمان: أرأيت الذي تأمرني به أهو أفضل أو الذي أصنع؟

قال: بل الذي تصنع.

قال: فخلّ عنيّ، ثم إنّ صاحب البيعة دعاه، فقال: إنيّ رجل أضعف عن عبادة هؤلاء، وأنا أريد أن أتحول من هذه البيعة إلى بيعة أخرى هم أهون عبادة من هؤلاء، فإن شئت أن تقيم هنا فأقم، وإن شئت أن تنطلق معى فانطلق.

قال له سلمان: أي البيعتين أفضل حالاً؟

قال: هذه.

قال سلمان: فأنا أكون في هذه، وأوصى صاحبُ البيعة عالم البيعة بسلمان، فكان سلمان يتعبّد معهم.

ثم إنّ الشيخ العالم عزم أن يأتي بيت المقدس، فقال لسلمان: إنّ أردت أن تنطلق معي فانطلق، وإن شئت أن تقيم فأقم.

فقال له سلمان: أيّهما أفضل أنطلق معك أم أقيم؟

قال: بل تنطلق معي، وانطلقا حتى أتيا بيت المقدس.

فقال الشيخ لسلمان: أخرج فاطلب العلم، فإنه يحضر هذا المسجد علماء أهل الأرض، فخرج سلمان يسمع منهم، فرجع يوماً حزيناً. فقال له الشيخ: ما لك يا سلمان؟ قال: أرى الخير كله قد ذهب به من كان قبلنا من الأنبياء وأتباعهم، فقال له الشيخ: يا سلمان لا تحزن فإنّه بتي نبيّ ليس من نبيّ بأفضل منه، وهذا زمانه الذي يخرج فيه، ولا أراني أدركه، وأمّا أنت فشاب لعلك تدركه، وهو يخرج في أرض العرب، فإنّ أدركته فآمن به واتبعه، فقال له سلمان: فأخبرني عن علامته بشيء، قال: نعم، هو مختوم في ظهره بخاتم النّبوة، وهو يأكل الهدية ولا يأكل الصدقة.

ثم اتفق أن افترق سلمان عن الراهب لدى عودتهما من بيت المقدس، ففقده في الطريق، وبينا هو يبحث عنه إذ رآه رجلان عربيان من بني كلب، فأسراه، وأخذاه معهما إلى المدينة، قال سلمان: فأصابني من الحزن شيء لم يصبني مثله قط، فاشترته امرأة من جهينة، فكان يرعى عليها هو وغلام لها يتراوحان الغنم هذا يوماً وهذا يوماً، فكان سلمان يجمع الدراهم ينتظر خروج محمد من في في الغنم ها يتراوحان الغنم هذا يوماً إذ أتاه صاحبه الذي يعقبه فقال: أعلمت أنّه قد ينتظر خروج محمد من الله نبي الله عنها في الغنم حتى آتيك، فذهب سلمان إلى المدينة، فنظر إلى النبي من الله عنه ودار حوله، فلما رآه النبي من طعاماً وجاء به، فقال له شهان فاشترى طعاماً وجاء به، فقال له ثوبه حتى خرج خاتمه، فلما رآه أتاه وكلّمه، ثم انطلق فاشترى طعاماً وجاء به، فقال له

النبي عَلَيْهُ: ما هذا؟ قال سلمان: هذه صدقة. قال: لا حاجة لي بها فأخرجها فليأكل المسلمون، ثُمّ انطلق فاشترى طعاماً، فأتى النبي عَلَيْهُ فقال: ما هذا؟ قال: هدية. قال: فاقعد، فقعد فأكلا جميعاً منها، فبينا هو يحدثه، إذ ذكر أصحابه فأخبره خبرهم، فقال: كانوا يصومون ويصلون ويؤمنون بك، ويشهدون أنّك ستبعث نبيّاً، فلما فرغ سلمان من ثنائه عليهم، قال له النبي عَلَيْهُ: يا سلمان هم من أهل النار. فاشتد ذلك على سلمان، فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

#### ٢\_من هم الضابلون؟

يقول الرّاغب الأصفهاني: الصّابئون قوم كانوا علىٰ دين نــوح أ وذكــرهم إلى جــانب المؤمنين واليهود والنصارى يدل علىٰ أنّهم كانوا يدينون بدين سماوي ويؤمنون بالله واليوم الآخر.

واعتبر البعض أنّهم مشركون، وقيل عنهم أنّهم مجوس، وليسوا كذلك، لأنّ القرآن ذكرهم إلى جانب المشركين والجوس إذ قال: ﴿ لِنْ للّذين آمنوا والدّين هادوا والشابئين والنّصاري والمجوس والدّين تشركوا... ٢٠٠٠

واختلف المفسّرون وأصحاب الملل والنحل في تشخيص هـوية الصـابئين، ووجــه تسميتهم.

«الشّهرستاني» في «الملل والنحل» يقول: الصابئة من صبأ أي انحـرف عـن طـريق الأنبياء، وهؤلاء قوم انحرفوا عن طريق الحق ودين الأنبياء فهم «صابئة».

ويقول «الفيومي» في «المصباح المنير»: إن «صبأ» تعني الخروج من الدين إلى دين آخر. وفي معجم (دهخدا) الفارسي: الصابئون جمع صابىء وهي كلمة مشتقة من (ص - ب - ع) العبرية التي تعني الغوص في الماء (أو التعميد)، وسقطت العين في التعريب، وتسمى هذه الطائفة التي تسكن خوزستان باسم (المغتسلة) لذلك.

دائرة المعارف الفرنسية، في المجلد الرابع، ص ٢٢، ذكرت أن هذه الكلمة عربية وتعني الإنغالس في الماء أو التعميد.

آ. تفسير جامع البيان، ج ١، ص ٤٦٠؛ وتفسير الدرّ المنثور، ج ١، ص ٧٣.
 ٢. المفردات، مادة «صبا».

(جسينوس) الألماني يذهب إلى أنّ هذه الكلمة عبرية، ولا يستبعد أن تكون مشتقة من كلمة تعنى «النّجم».

صاحب كتاب «كشاف اصطلاح الفنون» يـقول: «الصـابئون فـرقة تـعبد المـلائكة ويقرءون (الزبور) ويتجهون نحو القبلة».

وجاء في كتاب «التنبيه والإشراف» نقلاً عن «الأمثال والحكم» ص ١٦٦٦: «قبل أن يطرح (زراتشت) دعوة المجوسية على (جشتاسب)، وكان أهل هذه الديار على مذهب (الحنفاء)، وهم الصابئون، وهو دين جاء به (بوذاسب) على عهد (طهمورس)».

سبب اختلاف الآراء حول هذه الطائفة يعود إلى قلة أفرادها وإصرارهم على إخفاء تعاليمهم، وامتناعهم عن الدعوة إلى دينهم، واعتقادهم أنّ دينهم خاص بهم لا عام لكل النّاس، وأنّ نبيّهم مبعوث إليهم لا لغيرهم، ولذلك أحيطوا بكثير من الغموض واكتنفتهم الأسرار، وهم يتجهون نحو الإنقراض.

الالتزام بتعاليمهم على غاية الصعوبة، ففيها أنـواع الأغسـال والتـعميدات في الشـتاء والصيف، ويميلون إلى الإنزواء والإبتعاد عن غير أبناء دينهم ويحرمون تزوّج النساء من غير الصابئين، وكثير منهم اعتنق الإسلام نتيجة اختلاطهم بالمسلمين.

#### ٣ـ معتقدات الصّابلين

يعتقد الصابئة أنّ أول كتاب مقدّس سهاوي نزل على آدم، وبعده على نوح، ثم على سام، ثم على «رام»، ثم على إيراهيم الخليل، ثم على موسى، وأخيراً على يحيى بن زكريا كتبهم المقدسة:

۱ـ «كيزاربا» ويسمى أيضاً «سدره» أو «صحف» آدم، وفيه آراء حـول كـيفية بـدء
 الخلق.

٢\_كتاب «أدر أفشادهي» أو «سدرادهي» ويتحدث عن يحيى و تعاليمه و يعتقد الصابئة
 أنّه موحى إلى يحيى عن طريق جبرائيل.

٣. كتاب «قلستا» وفيه تعاليم الزّواج والزّوجية، وهذا إلىٰ جانب كتب كثيرة أخرىٰ يطول ذكرها.

يبدو ممّا سبق أنّ هؤلاء أتباع يحيى بن زكريا، الذي يسميه المسيحيون يحيى المعمّد، أو يوحنا المعمّد \.

صاحب كتاب «بلوغ الإرب» له رأي آخر بشأن الصّابئة، يقول:

«هم من يعتقد في الأنواء اعتقاد المنجمين في السيارات حتى لا يتحرك ولا يسكن ولا يسافر ولا يقيم إلّا بنوء من الأنواء ويقول مطرنا بنوء كذا... ٢.

وهؤلاء كانوا قوم إيراهيم الخليل الله وهو أهل دعوته وكانوا بحرّان، فهي دار الصابئة، وكانوا قسمين: صابئة حنفاء، وصابئة مشركين، والمشركون منهم يعظمون الكواكب السبعة والبروج الاثني عشر، ويصورونها في هياكلهم... ويتخذون لها أصناماً تخصها ويقرّبون لها القرابين.

وطوائف منهم يصومون شهر رمضان ويستقبلون في صلواتهم الكعبة ويعظمون مكة ويرون الحج إليها ويحرمون الميتة والدم ولحم الخنزير ويحرمون من القرابات في النكاح ما يحرم المسلمون، وعلى هذا المذهب كان جماعة من أعيان الدولة ببغداد منهم هلال بن الحسن الصّابي صاحب الديوان الإنشائي وصاحب الرسائل المشهورة، وكان مع المسلمين ويعبد معهم ويزكي ويحرم الحرمات، وكان النّاس يعجبون من موافقته للمسلمين وليس على دينهم، وأصل دين هؤلاء فيا زعموا أنهم يأخذون محاسن ديانات العالم ومذاهبهم ويخرجون من قبيح ما هم عليه قولاً وعملاً، ولهذا سمّوا صابئة، أي خارجين، فقد خرجوا عن تقييدهم بجملة كل دين وتفصيله إلّا مارأوه فيه من الحق» ٣.

من مجموع ما سبق يتبين أنّ الصابئين كانوا في الأصل أتباع أحد الأنبياء وإن اختلف المحققون في تعيين نبيّهم. وتبيّن أيضاً أنّ عدد هؤلاء قليل وهم في حالة إنقراض.

١. راجع لمزيد من التوضيح كتاب «آراء وعقايد بشري» (فارسي).

٢. والأنواء، جمع ونوء، وهو النَّجم مال للغروب، بلوغ الإرب، ج ٢٦، ص ٢٢٢ـ ٢٢٨.

٣. بلوغ الإرب، ج ٢، ص ٢٢٢ ـ ٢٢٨.

وَإِذَا خَذَنَا مِينَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَخُذُواْ مَآ ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَٱذْكُرُواْ مَافِيهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ثَنَّ مُّمَّ تَوَلَّيْتُ مِنْ بَعْدِ ذَالِكُ فَلَوْ لَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ الكُنتُ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ثَالَيْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ

# التفسير

### الإلتزام بالميثاق:

هاتان الآيتان تطرحان مسألة أخذ ميثاق بني إسرائيل بشأن العمل بالتوراة، ثمّ نقضهم للميثاق: ﴿وَلِدْ أَخَذُنَا مِيثَاقَكُم ورفعنا فَوقَكُم الطُّورِ ﴾ والطور جبل وسيأتي ذكره. وقلنا لكم: ﴿خَذُولُ مَا آتيناكُم بِقُولِ ﴾، واجعلوا التوراة دوماً نصب أعينكم: ﴿ولدُكرولُ مِما قيه لعلكم تتقون ﴾.

لكنكم نقضتم الميثاق وجعلتموه وراء ظهوركم: ﴿ ثُمَّ تولَّيتُم من بعد ذلك فيلولا فيلولا في الله عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين ﴾.

8003

### بحوث

#### ١ـ الميثاق

المقصود من الميثاق في الآية الكريمة هو نفس ما جاء في الآية ٤٠ من هذه السّورة وما سيأتي في الآيتين ٨٣ و ٨٤ أيضاً. مواد هذا الميثاق عبارة عن: توحيد الله، والإحسان إلى الوالدين والأقربين واليتامي والمساكين، والقول الصالح، وإقامة الصلاة، وأداء الزكاة، واجتناب سفك الدماء، هذه المواد وردت في التّوراة كذلك.

من الآية ١٢ لسورة المائدة يتضح أيضاً أن الله أخذ ميثاق بني إسرائيل أن يؤمنوا بجميع

الأنبياء ويساندوهم، وأن ينفقوا في سبيل الله. وفي هذه الآية ضمان للقوم بدخول الجنّة إن عملوا بهذا الميثاق.

### ٢\_ رفع مبل الطّور

أمّا بشأن كيفية رفع جبل الطور في قوله تعالى: ﴿ورفعنا قوقكم الطُورِ ﴾ يقول الطبرسي عن أبي زيد: حدث هذا حين رجع موسى من الطور، فأتى بالألواح، فقال لقومه: جئتكم بالألواح وفيها التوراة والحلال والحرام فاعملوا بها. قالوا: ومن يقبل قولك؟! فأرسل الله عزّ وجلّ الملائكة حتى نتقوا (رفعوا) الجبل فوق رؤوسهم، فقال موسى الله : إن قبلتم ما آتيتكم به وإلّا أرسلوا الجبل عليكم، فأخذوا التوراة وسجدوا لله تعالى ملاحظين الجبل (أي وهم ينظرون إلى الجبل من طرف خنى)، فمن ثمّ يسجد اليهود على أحد شقى وجوههم». أ

مضمون هذه الآية ورد مع تفاوت بسيط في الآية ٩٣ من سورة البقرة و١٥٤ النساء، و١١٧ الأعراف.

الطبرسي \_كها ذكرنا \_وجمع من المفسرين \_ يذهبون إلى أن جبل الطور رفع فوق رؤوس بني إسرائيل بأمر الله لايجاد الظل عليهم ، وهناك من يقول إن زلزالاً شديداً ضرب الجبل، بحيث كان يرى بنو إسرائيل ظل قمة الجبل على رؤوسهم من شدة الإهتزاز، وترقبوا أن يسقط الجبل عليهم، لكن الزلزال هدأ بفضل الله واستقر الجبل ".

ويحتمل أيضاً أن تكون قد انفصلت من الجبل صخرة عظيمة بأمر الله على أثـر زلزال شديد أو صاعقة، ومرّت فوق رؤوسهم في لحظات، فرأوها وتصوروا أنها ستسقط عليهم.

### ٣\_ الإلتزام والإرماب

مسألة رفع الجبل فوق بني إسرائيل لتهديدهم عند أخذ الميثاق تثير سؤالاً بشأن إمكان تحقيق الالتزام عن طريق التخويف والإرهاب.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير مجمعالبيان، وتفاسير أخرى، ذيل الآية ١٧١ من سورة الأعراف.

٣. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

هناك من قال: إنّ رفع الجبل فوقهم لا ينطوي على إرهاب وتخويف أو إكراه، لأن أخذ الميثاق بالإكراه لا قيمة له.

والأصح أن نقول: لا مانع من إرغام الأفراد المعاندين المتمردين على الرضوخ للحق بالقوّة. وهذا الإرغام مؤقت هدفه كسر أنفتهم وعنادهم وغرورهم، ومن ثم دفعهم للفكر الصحيح، كي يؤدّوا واجباتهم بعد ذلك عن إرادة واختيار.

على أي حال، هذا الميثاق يرتبط بالمسائل العملية، لا بالجانب الاعتقادي، فالمعتقدات لا يمكن تغييرها بالإكراه.

## ٤\_ مبل الطّور

اختلف المفسرون في المقصود من جبل «الطّور»، منهم من قال: إنّه نفس الجبل الذي أوحي فيه إلى موسى. وقال آخرون: إنّه اسم جنس بمعنى مطلق «الجبل» لا جبل بعينه. وجاء تعبير (الجبل) بدل كلمة الطور في قوله تعالى: ﴿وَلِدُنتَقْنَا لَلْجِبْلُ فُوقِهُمْ ﴾ أ

#### ٥\_ فذوا تعاليم الشماء بقوّة

خاطب الله سبحانه بني إسرائيل فقال: ﴿ مُحْدُوا هَا آلَيْنَاكُم بِقُولِ ﴾ وعن هذه الآية سئل الإمام جعفر بن محمّد الصّادق الله عن المقصود من القوّة في هذه الآية: «أَبِقُوّةٍ بِالأَبْدَانِ أَمْ بِقُوّةٍ فِي الْقَلُوبِ » ؟

قَالَ: «بهمَا جَميعاً» .

وهذا الأمر الإلهي يتجه إلى كل أتباع الأديان الإلهيّة في كل زمان ومكان، ويطلب منهم أن يتجهزوا بالقوى المادية والقوى المعنوية معاً، لصيانة خط التوحيد وإقامة حاكمية الله في الأرض.

#### 8003

١. تفسير روح الجنان والتّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث، والآية ١٧١ من سورة الاعراف.

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ١، ص ٥٢، ح ١٠٤.

# وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْ أَمِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَلِيثِينَ ﴿ فَيَعَلَنَهَا نَكَلَا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللّ

# التفسير

#### عصاة يوم السبت:

هاتان الآيتان الكريمتان تتحدثان \_كالآيات السابقة \_عن روح العبصيان والتمرد المتغلغلة في اليهود، والتصاقهم الشديد بالمسائل المادية: ﴿ولقد علمتم الذين لمتدوا هنكم في السّبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين ﴾ (

وفجملناها تكالألما بين يديها وما خلفها في جعلناها عبرة لتلك الأمّة ولأمم تليها ومومظة للمتّقين في المنتقين في الم

ملخص الحادثة التي تشير إليها الآية: «أنّ الله سبحانه أمر اليهود أن يسبتوا - أي أن يقطعوا أعهالهم - يوم السبت، وهذا الأمر شمل طبعاً أولئك القاطنين قسرب البحر الذيب يعيشون على صيد الأسهاك، وشاء الله أن يختبر هؤلاء، فكثرت الأسهاك يوم السبت قرب الساحل بينها ندرت في بقية الأيّام. طفق هؤلاء يتحايلون لصيد الأسهاك يوم السبت. فعاقبهم الله على عصيانهم ومسخهم على هيئة حيوان».

وهل كان هذا المسخ جسمي أم نفسي وأخلاقي؟ وأين كان يسكن هؤلاء القوم؟ وبأية حيلة توسلوا للصيد؟ هذا ما سنجيب عليه وعلى غيره من المسائل المرتبطة بهذا الموضوع في هذا التّفسير، لدى توضيح الآيات ١٦٣ ـ ١٦٦ من سورة الأعراف.

وقوله تعالى: ﴿فَقَلْنَا لِهِم كُونُوا قَرْدَةَ خَاسَئِينَ ﴾ إشارة إلى فورية المسخ الذي تم بأمر إلهي واحد.

١. خسأ: طرد وزجر، ويستعمل لطرد الكلب، وللطرد المقرون بالإستهانة يقال: إخسأه.

ومن المفيد أن ننقل في هذا الجال رواية عن الإمامين الباقر والصادق المنطق في تفسير قوله تعالى ﴿فجعلناها تكالل ﴾ قالا: ﴿لها بين يديها ﴾ إي لِمَا مَعَهَا يُنْظُرُ إِلَيْهَا مِنَ الْقُرَىٰ (في زمان تلك الأُمّة)، ﴿وها خلفها ﴾ نحن (المسلمون) ولنا فيها موعظة \.

8003

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

وَإِذْ قَالُ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْ بَعُواْ بَقَرَةٌ قَالُوٓ الْنَاخِذُ نَاهُرُواْ قَالَ أَعُوذُ بِأَللَّهِ أَنَ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ١٠٠٠ قَالُواْ أَدْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّن لَنَامَا هِي قَال إِنَّهُ رِيَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَهُ لَافَارِضٌ وَلَا بِكُوعَوَانُ بَيْنَ ذَالِكٌ فَأَفْعَ لُواْ مَا تُؤْمَرُونَ ﴿ قَالُواْ آدَعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَسَرَةٌ صَفَرَآءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُ ٱلنَّاظِرِينَ ١٠ قَالُواْ ادْعُ لَنَارَبُّكَ يُبَيِّن لَّنَامَاهِيَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَنْبَهَ عَلَيْنَاوَإِنَّا إِن شَاءَ ٱللَّهُ لَمُهَتَدُونَ ﴿ ثَالَ إِنَّهُ مِعُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَاذَلُولٌ يُثِيرُ ٱلأَرْضَ وَلَا تَسْقِى ٱلْحَرَثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِيَةً فِيهَا فَالُواْ آكَنَ جِنْتَ بِٱلْحَقِّ فَلَا بَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ١٠٠٠ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسَا فَأَدَّرَهُ تُمْ فِيهَ أَوَاللَّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكُنْهُونَ ﴿ فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَالِكَ يُحْيِ ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَىٰ وَ يُرِيكُمْ ءَايَتِهِ - لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ثُنَّ أَمَّ قَسَتَ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْأَشَدُّ قَسُوةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَايَشَقَّى فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَلْفِل عَمَّاتَعُمَلُونَ ١٠٠٠

### التفسير

### قصّة بقرة بني إسرائيل:

هذه الآيات تتحدث بالتفصيل عن حادثة أخرى من حوادث تاريخ بني إسرائيل، هذا التفصيل لم نألفه في الآيات السابقة، ولعله يعود إلى أنّ هذه الحادثة ذكرت في هذا الموضع ــ

لاغير ـ من القرآن الكريم، وإلى أنّها تتضمّن عِبَراً كثيرة تستوجب هذا التفصيل. من هذه الدروس: لجاج بني إسرائيل وعنادهم، ومستوى إيمانهم بكلام موسى اللهم وأهمّ من كهل هذا البرهنة على إمكان المعاد.

الحادثة (كما يبيّنها القرآن وكتب التّنفسير) عملىٰ النحو التمالي: قمتل شخص من بني إسرائيل بشكل غامض، ولم يعرف القاتل.

حدث بين قبائل بني إسرائيل نزاع بشأن هذه الحادثة، كل قبيلة تتهم الأخرى بالقتل، توجّهوا إلى موسى ليقضي بينهم، فما كانت الأساليب الاعتيادية ممكنة في هذا القضاء، وما كان بالإمكان إهمال هذه المسألة لما سيترتب عليها من فتنة بين بني إسرائيل. لجأ موسى بإذن الله \_إلى طريقة إعجازية لحل هذه المسألة كما ستوضحها الآيات الكريمة أ.

يقوله سبحانه في هذه الآيات: ﴿ وَإِدْ قَالَ مُوسَىٰ لَقُومَهُ إِنْ لَلْهُ يِأْمُرَكُمْ لَنْ تَدْبِحُوا بِقَرَةً قَالُوا التَّعُدُنا هِزُولُهُ ؟!

﴿ قَالَ لُمُودُ بِاللَّهِ لَنْ أَكُونَ مِنْ الجَاهِلِينَ ﴾.

أي إنّ الإستهزاء من عمل الجاهلين، وأنبياء الله مبرّاًون من ذلك.

بعد أن أيقنوا جديّة المسألة، ﴿قالوا أدع لنا ربّك يبيّن لنا ها هي﴾. وعبارة «ربك» تتكرر في خطاب بني إسرائيل لموسى، وتنطوي على نوع من إساءة الأدب والسخرية، وكأن ربّ موسى غير ربهم!!

١. في الفصل الحادي والعشرين من سفر التنية في العهد القديم وردت إشارة عابرة لهذه القصة. وما ورد في التوراة الحالية ليس بسرد للحادثة وإنّما إعطاء حكم من الأحكام، وهذا نص السفر المذكور من الجملة ١ إلى ٩: «إذا وجد قتيل في الأرض التي يحليك الرب إلهك لتمتلكها واقعاً في الحقل لا يعلم من قتله \_ يخرج شيوخك وقضاتك ويقيسون إلى المدن التي حول القتيل \_ فالمدينة القريبة من القتيل يأخذ شيوخ تلك المدينة عجلة من البقر لم يحرث عليها لم تجر بالنير \_ وينحدر شيوخ تلك المدينة بالعجلة إلى واد دائم السيلان لم يحرث فيه ولم يزرع، ويكسرون عنق العجلة في الوادي \_ ثم يتقدم الكهنة بنو لاوى لأنه إياهم اختار الرب إلهك ليخدموه ويباركوا باسم الرب وحسب قولهم تكون كل خصومة وكل ضربة \_ ويغسل جميع شيوخ تلك المدينة القريبين من القتيل أيديهم على العجلة المكسورة العنق في الوادي \_ ويصرحون ويقولون أيدينا لم تسفك هذا الدم وأعيننا لم تبصر \_ اغفر لشعبك إسرائيل الذي فديت يا رب ولا تجعل دم بريء في وسط شعبك إسرائيل فيغفر والم الدم \_ فتنزع الدم البريء من وسطك إذا عملت الصالح في عيني الرب».

موسى الله أجابهم: ﴿قال إِنَّه يقول إِنَّها بقرةً لا فارض ولا بكرَ عوانَ بين ذلك ﴾ أي إنّها لا كبيرة هرمة ولا صغيرة، بل متوسطة بين الحالتين: ﴿فاقعلوا ها تؤهرون ﴾.

لكن بني إسرائيل لم يكفوا عن لجاجتهم: ﴿قالوالدع لنا ربُّك بِبيِّن لنا ما لونها ﴾؟

أجابهم موسى: ﴿قَالَ لِللهِ يقول لِلهَا يقرةُ صفرا. قاقع للونها تسرُ النَّاظرين﴾ أي إنَّها حسنة الصفرة لا يشوبها لون آخر.

ولم يكتف بنو إسرائيل بهذا، بل أصرّوا علىٰ لجاجهم، وضيّقوا دائرة انتخاب البقرة علىٰ أنفسهم.

عادوا و ﴿قالوالدع لنا ربَّك يبيِّن لنا ما هي﴾ طالبين بذلك مزيداً من التوضيح، متذرعين بالقول: ﴿إِنَّ البقر تشابه علينا وإنَّا إِن شاء الله لمهتدون﴾

أجابهم موسى ﴿قال لِنَّه يقول لِنَّها يقرةَ لا ذلولَ تثير الأرْض ولا تسقي العزب أي ليست من النوع المذلل لحرث الأرض وسقيها.

﴿ مِسلَمةً ﴾ من العيوب كلها.

﴿ لا شية قيها ﴾ أي لا لون فيها من غيرها.

حينئذٍ: ﴿قَالُوا الآن جنب بالحق﴾.

﴿ قَدْبِحُوهَا وَهَا كَادُولِ يَفْعُلُونَ ﴾ أي أنهم بعد أن وجدوا بقرة بهذه السمات ذبحوها بالرغم من عدم رغبتهم بذلك.

بعد أن ذكر القرآن تفاصيل القصة، عاد فلخّص الحادث بآيــتين: ﴿وَلِدُ قَــتَلْتُم نَــفُسُا فادُّلر،تِم فيها﴾ أي فاختلفتم في القتل و تدافعتم فيه. ﴿ولالله مِحْرجٌ ماكنتم تكتمون﴾.

١. «فارض» بمعنى البقر المسن كما قال الراغب في «مفرداته» وقال بعض المفسرين أنها بـقرة وصلت إلى مرحلة من الكبر بحيث لاتكون ولودة. و«عوان» بمعنى متوسط العمر.

Y «فاقع» بمعنى صفار الخالص الشامل وقيل في إعراب هذه الفقرة من الآية: «صفراء» الصفة الأولى «فاقع» الصفة الثانية لكلمة «بقرة» و«لونها» فاعل «فاقع»، وفاعل «تسرّ» «بقرة»، وقيل: يسمكن ان تكون حكمة «فاقع» خبر مقدم و«لونها» مبتدأ مؤخر. وقال البعض: إنّ فاعل «تسرّ» مستتر بعود إلى «بقرة» وقال البعض الآخر: يعود الضمير إلى «لونها»، ويستفاد من عبارة البعض الآخر: إن «لونها» مبتدأ و«تسرّ الناظرين» خبرها، فراجع: (إعراب القرآن وبيانه، وتفسير مجمع البيان، وتفاسير اخرى).

﴿ فَقَلْنَا الْسُرِيوِ يَبْعِضُها ﴾ أي اضربوا المقتول ببعض أجزاء البقرة، كي يحيى ويخبركم بقاتله. ﴿ كَذَلِكَ يَحِي الله الحولى ويريكم آياته لعلكم تعقلون ﴾.

وبعد هذه الآيات البينات، لم تلن قلوب بني إسرائيل، بل بقيت على قسوتها وغلظتها وجفافها. ﴿ ثُمُّ قسم قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو لشدُّ قسوةً ﴾.

إنّها أشد قسوة من الحجارة، لأن بعض الحجارة تتفجر منها الأنهار، أو تنبع منها المياه أو تسقط من خوف الله: ﴿ وَإِنْ مِن الحجارة لما يتفجّر منه الأنهار وإنّ منها لما يشقّق في فرج منه الله وإنْ منها لما يهبط من خشية الله ﴾.

لكن قلوب بني إسرائيل أشدّ قسوة من الحجارة، فلا تنفجر منها عاطفة ولا علم، ولا تنبع منها قطرة حبّ، ولا تخفق من خوف الله.

والله عالم بما تنطوي عليه القلوب وما تفعله الإيدي: ﴿وَمَا لَلُهُ مِمَّا تُعْمَلُونَ ﴾.

### بحوث

### ١\_ أسللة كثيرة تافهة

«السّؤال» دون شك مفتاح لحل المشاكل، ووسيلة لإزالة الجهل والإبهام، لكنه مثل بقية الأمور إن تجاوز حدّه وجاء في غير موضعه فإنّه يدلّ على الانحراف ويؤدّي إلى أضرار، ومن ذلك ما نراه في هذه القصة.

بنو إسرائيل أمروا أن يذبحوا بقرة. وكان بإمكانهم أن يذبحوا أيّة بقرة شاؤوا، لأنّ الأمر الإلهي لم يحدّد شكل البقرة ونوعها، ولو أراد الله بقرة بعينها لحدّد مواصفاتها حين الأمر. لكن الله أمرهم أن يذبحوا «بقرة» وصيغة التنكير تدل على عدم إرادة التحديد.

هؤلاء المعاندون أبوا إلّا أن يطرحوا أسئلة متكررة، أملاً في تضييع الحقيقة وإخفاء القاتل، وبقوا يصرون على ترددهم في الذبح حتى النهاية، وهذا ما تشير إليه عبارة: ﴿فَدْبِحُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعُلُونَ ﴾.

وفي الآيات ما يشير إلى أن مجموعة من بني إسرائيل \_على الأقل \_كانت تعرف القاتل، وقد يكون القتل قد تم مؤامرة بين هؤلاء الأفراد، لكنهم كانوا يكتمون الأمر، ولهذا يقول سبحانه: ﴿وللله مغرجُ ماكنتم تكتمون﴾.

أضف إلى ما سبق أنّ أهل العناد واللجاج يكثرون دانماً من الجدل والاحتجاج علىٰ كل يء.

وغة قرائن في الآيات توضح أن هؤلاء القوم لم تكن لهم معرفة كاملة بالله ولا بالنّبي المرسل إليهم، لذلك قالوا له بعد كل أسئلتهم: ﴿ الآن جنت بالحقّ ﴾، وكأنّ ما جاء به حتى ذلك الوقت كان باطلاً!!

والملاحظ أنّ الله سبحانه ضيّق عليهم دائرة الإنتخاب، واشتد بذلك عليهم التكليف كلّم زادوا في أسئلتهم، لأنّهم مستحقون لمثل هذا العقاب، ولذلك نرى في الأثر حتّ على السكوت عمّا سكتت عنه تعاليم السماء فني ذلك حكمة، أعن النبي عَبَيْنَا : «أَنَّهُمْ أُمِرُوا بِأَذْنَىٰ بَعَرَةٍ وَلَكِنَّهُمْ لَمَّا شَدَّدُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ شَدَّدَ الله عَلَيْهِمْ " .

## ٢\_ مدلول هذه الأوصاف

كان تكليف بني إسرائيل ــكها ذكرنا ــ مطلقاً غير مقيّد بمواصفات معيّنة، لكن لجاج هؤلاء ضيّق عليهم الدائرة وغيّر عليهم حكم التكليف ".

إلى جانب هذه الحقيقة، ثمّة حقيقة اجتماعية قد يمكن استنتاجها مـن الأوصـاف التي ذكرت للبقرة.

يبدو أن القرآن يريد أن يبين أنّ البقرة التي كتب لها أن تحيي فرداً ميّناً ينبغي أن لا تكون «ذلولاً» أي تأبى التسليم والخضوع الأعمى، كما أنّها ذات لون واحد خالص لا تشوبه ألوان أخرى.

وهذا يعني أنّ القائد الذي يستهدف إحياء المجتمع ينبغي أوّلاً أن يكون مستحرراً من تأثيرات الضغوط الاجتاعية التي يمارسها أصحاب الثروة والجاه والقوّة، وأن يستسلم لله وحده دون أن تأخذه في ذلك لومة لائم، كما أن القائد يجب أن يكون مبرّءاً من أي لون غير اللون التوحيدي، ومثل هؤلاء الأفراد فقط يستطيعون أن يعالجوا أمور النّاس باتزان واعتدال ويبعثوا في قلوب وأفكار أمّتهم الخصب والحياة.

ر وسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ١٧٥، ح ٣٣٥٣١. ٢ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ج هذه القصة تشير إلى جواز نسخ الحكم قبل العمل وفق ما تقتضيه المصلحة، وتشير أيضاً إلى وجود النسخ في دين موسى، كما تدل على أنّ التكليف قد يكون له طابع العقاب، وهذه مباحث سنطرحها في محلها.

أما المنشدّ بنير الدنيا والخاضع لها والمشوب بالألوان والأهواء فلا يستطيع أن يحميي القلوب الميتة، ولا يقدر أن ينهض بدور الإحياء.

#### ٣\_ما هو دافع القتل؟

تذكر كتب التاريخ والتّفسير أن دافع القتل في هذه الحادثة إمّا المال، أو الزّواج.

من المفسرين من قال إنّ ثرياً من بني إسرائيل لم يكن له وارث سوى ابن عمه، فطال عمر هذا الثري ولم يطق الوارث مزيداً من الإنتظار، فقتله خفية ليحصل على أمواله، وألق جسده في الطريق، ثم بدأ بالصراخ والعويل، وشكا الأمر إلى موسى. ا

وقال آخرون: إنّ القاتل أراد أن يتزوج من ابنة القتيل، فرفض ذلك، وزوّج ابنته إلى أحد أخيار بني إسرائيل. فقعد له وقتله، ثم شكا القاتل الأمر إلى موسى. ٢

ومن الممكن أن تشير القصة إلى حقيقة هي: إنّ كل المفاسد والجرائم مصدرها في الغالب أمران: الطمع في المال، والطمع في الجنس.

### ٤\_ العِبر في هذه القصّة

هذه القصة لها دلالات على قدرة الله اللامتناهية، وكذلك على مسألة المعاد، ولذلك وردت في الآية ٧٣ عبارة (كذلك يعي الله الموتئ) إشارة إلى مسألة المعاد، وعبارة (ويريكم آياته) تأكيد على قدرة الله وعظمته.

إضافة إلى ماسبق، هذه القصة تتحدث عن سنّة من سنن الله تعالى، وهــي أنّ الأمّــة تستوجب غضب الله حين تصرّ علىٰ عنادها ولجاجها واستهتارها بكل شيء.

العبارات التي وردت علىٰ لسان بني إسرائيل في هذه القصة توضّح أنّ هؤلاء القوم بلغوا الذروة في إهانة النبي، بل وبلغت بهم الجرأة إلى إساءة الأدب تجاه ربّ العالمين.

في البداية قالوا لنبيّهم: ﴿ لَتَتَعَدُنا هَرُولُ﴾؟ وبذلك اتهموا نبيّهم بارتكاب ذنب الاستهزاء بالآخرين.

١٫ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفاسير اخرى.

٢ بحارالانوار، ج ١٣، ص ٢٥٩ و٢٦٦، ح ٧.

وفي مواضع عديدة خاطبوه بعبارة ﴿الدع لنا رينك ، وكأن ربّ موسى غير ربّهم، مع أنّ موسى قد قال لهم: ﴿ إِنَّ الله يأمركم ﴾.

وقالوا له أيضاً: ﴿الدّع لنا ربُك يبين لناما هي إنّ البقر تشابه ملينا وإنّا إن شاء الله لمهتدون و يعنون بذلك أنّ كلام موسى أدّى إلى ضلالهم في تشخيص البقرة، ثمّ يخاطبوه في النهاية: ﴿الآن جنت بالحقّ ﴾.

هذه التعبيرات تدل على جهل هؤلاء القوم وتعنّتهم وغرورهم ولجاجهم. وهذه القصة من جهة أخرى تعلّمنا أننا ينبغي أن لانتزمّت ولا نتشدّد في الأموركي لا يتشدّد الله معنا.

ولعل انتخاب البقرة للذبح يستهدف غسل أدمغة هؤلاء القوم من فكرة عبادة العجل.

# ٥ـ الإمسان إلى الأب

يذكر المفسرون أنّ البقرة التي ذكرت الآيات مواصفاتها، كانت وحيدة لا تشاركها بقرة أخرىٰ في ذلك، ولذلك اضطر القوم إلى شرائها بثمن باهظ.

ويقولون: إنّ هذه البقرة كانت ملكاً لشابٍ صالح على غاية البّر بوالده، هذا الرجل واتته سابقاً فرصة صفقة مربحة، كان عليه أن يدفع فيها الثمن نقداً، وكانت النقود في صندوق مغلق مفتاحه تحت وسادة والده، حين جاء الرجل ليأخذ المفتاح وجد والده نائماً، فأبى إيقاظه وازعاجه، ففضّل أن يترك الصفقة على أن يوقظ والده.

وقال بعض المفسرين: «كان البائع على استعداد لأن يبيع بضاعته بسبعين ألفاً نقداً، ولكن الرجل أبى أن يوقظ والده واقترح شراء تلك البضاعة بنانين ألفاً على أن يدفع المبلغ بعد استيقاظ والده، وأخيراً لم تتم صفقة المعاملة، ولذا أراد الله تعالى تعويضه على ايثاره هذا بمعاملة أخرى وفيرة الربح.

وقالوا أيضاً: بعد أن استيقظ الوالد وعلمه بالأمر، أهدى لولده البقرة المذكورة، فدرّت عليه ربحاً عظيماً \"».

وإلى هذه القصّة يشير رسول الله عَلَيْكَا إذ يقول: «أَنْظُرُوا إِلَى البّر مَا بَلَغَ بَأَهْلِهِ» ٢.

۱. تفسیر ابن کثیر، ج ۱، ص ۱۱۱ ومابعدها.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٨٨؛ وتفسير مجمعالبيان، وتفسير العياشي، ذيل الآية مورد البحث.

أَفَنَظُمَعُونَ أَن يُوْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يُعَلّمُون فَي إِذَا لَقُوا الّذِينَ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ يَعْلَمُون فَي وَإِذَا لَقُوا الّذِينَ اللهُ عَلَيُهُمْ فَي اللّهُ عَلَيْهُمْ وَهُمْ يَعْلَمُون فَي وَإِذَا لَقُوا الّذِينَ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَا لُوا أَتُحَدِّرُونَ هُم بِمَا فَتَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

سبب النزول

# التفسير

# لا أمل في هؤلاء:

كان سياق الآيات السابقة يتجه نحو سرد تاريخ بني إسرائيل، وفي هاتين الآيتين يتجه الخطاب نحو المسلمين ويقول لهم: لا تعقدوا الآمال على هداية هؤلاء اليهود، فهم مصرون على تحريف الحقائق ونكران ما عقلوه ﴿ أَفْتَطْمِعُونَ أَنْ يَوْمِنُوا لِكُمْ وَقَدْكَ أَنْ قَرِيقَ مِنْهُمْ يَسْمِعُونَ كُلُمْ الله ثُمُّ يَعَرِّقُونَهُ مِنْ بِعَدْ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾!

وهذه عظة للمسلمين، ودفع لما قد يعتريهم من يأس نتيجة عدم استطاعتهم إقـناع اليهود وجذبهم إلى الدين الجديد.

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ١٤٢؛ ذيل الآية مورد البحث.

الآيتان الكريمتان توضحان أن السبب في عدم استسلام هؤلاء القوم أمام المعجزة القرآنية وسائر المعاجز النبوية الأخرى، إنّما يعود لعناد متأصل في هؤلاء ورثوه عن آبائهم الذين سمعوا كلام الله عند جبل الطور، ثم ما لبثوا أن حرّفوه بعد عودتهم.

من عبارة ﴿ وقد كان فريق منهم . ﴾ نفهم أنّ بني إسرائيل لم يكونوا بأجمعهم محرفين، بل إنّ فريقاً منهم \_ ومن المحتمل أن يشكل عددهم أكثرية بني إسرائيل \_ كانوا هم المحرفين.

ورد في أسباب النّزول أن مجموعة من بني إسرائيل حين عادوا من جبل الطور قــالوا: «سمعنا أنّ الله قال لموسى: إعملوا بأوامري قدر استطاعتكم، واتركوها متى تعذر عليكم العمل بها»! وكان ذلك أول تحريف في بنى إسرائيل.

على أي حال، كان من المتوقع أن يكون اليهود أول من يؤمن بالرسالة الإسلامية بعد إعلانها لأنهم أهل كتاب (خلافاً للمشركين)، ولأنهم قرأوا صفات النبي بَلِيَا في كتبهم، لكن القرآن يوجه أنظار المسلمين إلى سوء السابقة لدى هؤلاء القوم، ويوضح لهم أنّ الانحراف النفسي يدفع إلى الإعراض عن الحقيقة، مها كانت هذه الحقيقة واضحة بيّنة.

الآية التّالية تلقي الضوء على حقيقة مُرّة أخرى بشأن هذه الزمرة المنافقة وتقول: ﴿ وَإِذَا لَقُوا اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ ال

من المحتمل أيضاً أن تتحدث هذه الآية في صدرها عن المنافقين من اليهود الذين يتظاهرون بالإيمان لدى لقائهم بالمسلمين، ويبرزون إنكارهم عند لقائهم بأصحابهم، بل يلومون أولئك اليهود الذين يكشفون للمسلمين عمّا في التوراة من أسرار.

هذه الآية \_علىٰ أي حال\_تأييد للآية السابقة، التي نهت المسلمين عن عقد الأمل علىٰ إيان مثل هؤلاء القوم.

عبارة ﴿ بِمَا فَتَحَالِلُهُ عَلَيْكُمْ فَد تَعَنَى المَيثاقِ الإلهي الذي كان محفوظاً لدى بني إسرائيل. وقد تشير إلى الأسرار الإلهيّة المرتبطة بالشريعة الجديدة.

ويتضح من الآية أنّ إيمان هذه الفئة المنافقة من اليهود، كان ضعيفاً إلى درجة أنّهـم تصوروا الله مثل إنسان عاديّ، وظنوا أنهم إذا أخفوا شيئاً عن المسلمين فسيخفي عن الله أيضاً.

لذلك تقول الآية التالية بصراحة: ﴿ أو لايعلمون أنَّ الله يعلم هايسرُون وها يعلنون ؟! الذلك تقول الآية التالية بصراحة: ﴿ أو لايعلمون أنَّ الله يعلم هايسرُون وها يعلنون ؟!

وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِئْلِ الْكَالَا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلَا يَظُنُّونَ ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ الْكَالِكِ الْمَاكِنَ الْكِئْلِ الْمَاكِنَ الْكِئْلِ الْمَاكِنَ الْكِئْلِ الْمَاكِنَ الْكِئْلِ اللَّهِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ عَوْيَلُ لِللَّهِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ عَمَا كَنْبَ اللَّهِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ مَا كَنْبَ اللَّهُ اللَّهُ مِمَا يَكُسِبُونَ ﴿ ثُمَنُ اللَّهُ مِمَا يَكُسِبُونَ ﴿ وَمَنْ اللَّهُ مِمَا يَكُسِبُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِمَا يَكُسِبُونَ ﴿ وَمَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِمَا يَكُسِبُونَ ﴿ وَمَنْ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللِمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللل

# سبب النزول

عمد جمع من علماء اليهود إلى تغيير صفات نبي الإسلام في التوراة من أجل صيانة مصالحهم، واستمرار الأموال التي كانت تتدفق عليهم سنوياً من جَهَلَة اليهود. فعند ظهور النبي عَلَيْ الله عبر واما ذكر من صفاته في التوراة وأبدلوها بصفات أخرى على العكس منها، كي يوهوا الأمر على الأميين الذين كانوا قد سمعوا من قبل بصفات النبي في التوراة، فتى ما سألوا علماءهم عن هذا النبي الجديد قرؤوا لهم الآيات الحرّفة من التوراة لإقناعهم بهذه الطريقة. الم

# التفسير

# مُطَّةَ اليهود في استغلال المهلة!

بعد الحديث عن إنحرافات اليهود في الآيات السابقة قسّمت هاتان الآيتان اليهود إلى مجموعتين: أُميين وعلماء ماكرين، (هناك طبعاً أقلّية من علمائهم آمنت والتحقت بصفوف المسلمين).

عن الجموعة الأولى يقول تعالى: ﴿ ومنهم لمنيون لا يعلمون الكتاب إلا أماني وإن هم إلا يطنون ﴾.

١. بحارالانوار، ج ٢، ص ٨٦، ح ١٢؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

والأُميّون جمع أُمّيّ، والأُمّيّ غير الدارس، وسمّوا بذلك لأنّهم في معلوماتهم كما ولدتهم أُمهاتهم، أو لشدّة تعلق أُمّهاتهم بهم، صعب عليهنّ فراقهم جهلاً، ومنعنهم من الذهاب إلى المدرسة (.

والأماني جمع أمنية، ولعل الآية تشير هنا إلى الإمتيازات الموهومة التي كان ينسبها اليهود لأنفسهم، كقولهم: ﴿نعن أبناء الله وأحبًاؤه ﴾ ، وكقولهم: ﴿لن تحسنا النّار إلّا أيّاها معدوداله ﴾ ".

ومن المحتمل أيضاً أن يكون المقصود من الأماني الآيات المحرفة التي كان علماء اليهود يشيعونها بين الأميين من الناس، وهذا المعنى ينسجم أكثر مع قوله تمالى: ﴿اليعلمون الكتابِالَّا لَهَانَيْ﴾.

وعلىٰ أي حال عبارة: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا يُطْنُونَ ﴾ دلالة واضحة علىٰ بطلان اتّباع الظن في فهم أصول الدين ومعرفة مدرسة الوحى، ولابدٌ من التتبع والتحقيق في هذا الأمر.

غُة مجموعة أخرى من العلماء كانت تحرف الحقائق لتحقيق مصالحها، وإلى هؤلاء يشير القرآن: ﴿فُويِلَ للَّذِينَ يكتبون الكتاب بأيديهم ثمَّ يقولون هذا من مندالله... ﴾.

﴿فُويِلُ لَهُمْ مَمَّا كَتَبِتَ أَيْدِيهُمْ... ﴾ .

﴿وويلُ لهم ممَّا يكسبون ﴾.

ومن العبارة الأخيرة نفهم الهدف الدنيء لهؤلاء، وكذلك عاقبتهم الوخيمة.

وقد أورد بعض المفسرين حديثاً عن الإمام الصادق الله في تفسير هذه الآية حديث فيه ملاحظات هامة:

قال رجل للصادق الله : إذا كان هؤلاء العوام من اليهود لا يعرفون الكتاب إلا بما يسمعونه من علمائهم، فكيف ذمهم بتقليدهم والقبول من علمائهم؟ وهل عوام اليهود إلا كعوامنا، يقلدون علماءهم - إلى أن قال فقال إله : «بين عوامنا وعوام اليهود فرق من جهة، وتسوية من جهة، أمّا من حيث الاستواء فإنّ الله ذمّ عوامنا بتقليدهم علماءهم، كما ذمّ عوامهم،

١. معنى «الأتمي» بحث بشكل أوفي في تفسيرا هذا، ذيل الآيه ١٥٧ من سورة الأعراف.
 ٢. المائدة، ١٨.

وأمّا من حيث افترقوا فإنّ عوام اليهود كانوا قدعرفوا علماءهم بالكذب الصراح، وأكل الحرام، والرشاء وتغيير الأحكام، واضطرّوا بقلوبهم إلى أنّ من فعل ذلك فهو فاسق، لايجوز أن يصدّق على الله، ولا على الوسائط بين الخلق وبين الله، فلذلك ذمّهم، وكذلك عوامنا إذا عبرفوا من علمائهم الفسق الظاهر، والعصبيّة الشديدة، والتكالب على الدُنيا وحرامها، فمن قلّد مثل هؤلاء فهو مثل اليهود الذين ذمّهم الله بالتقليد لفسقة علمائهم، فأمّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً على هواه، مطيعاً لأمر مولاه، فللعوام أن يقلّدوه، وذلك لايكون إلّا بعض فقهاء الشيعة لاكلّهم، فإنّ من ركب من القبائح والفواحش مراكب علماء العامّة، فلا تقبلوا منهم عنّا شيئاً، ولاكرامة، وإنمّا كثر التخليط فيما يتحمّل عنّا أهل البيت لذلك، لأنّ الفسقة يتحمّلون عنّا فيحرّفونه بأسره لجهلهم، ويضعون الأشياء على غير وجهها لقلّة معرفتهم و آخرون يتعمّدون الكذب علينا» .

واضح أنّ هذا الحديث لا يدور حول التقليد التعبدي في الأحكام، بل يشير إلى اتّباع العلماء من أجل تعلم أصول الدين، لأنّ الحديث يتناول معرفة النبي، وهذه المعرفة من أصول الدين، ولا يجوز فيها التقليد التعبدي.

8003

١. وسائل الشيعة، ج ١٨، ص ٩٤، (كتاب القضاء، باب ١٠، باب عدم جواز تقليد غير المعصوم).

وَقَالُواْ لَن تَمَسَنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَسَكَامًا مَعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذَتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَةً أَمْ نَفُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ثَنَّ بَكِيمَن كَسَبَ سَيِنْ لَهُ وَأَحَطَتْ بِهِ عَظِيتَ نَهُ فَأُولَتِ فَا أَوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ شَ

## التفسير

#### غرور وادعاء فارغ:

يشير القرآن الكريم هنا إلى واحدة من إدّعاءات اليهود الدالة على غرورهم، هذا الغرور الذي يشكل الأساس لكثير من انحرافات هؤلاء القوم:

﴿وقالوا لن تحسنا النَّار إلَّا أيَّاما معدودة ﴾، ثم تجيبهم الآية بأسلوب مُفحِم: ﴿قُل أَتُّخذُتُمُ مند الله مهدا قلن يخلف الله عهده أم تقولون على الله ما لا تعلمون ﴾.

اعتقاد اليهود بأنّهم شعب الله المختار، وأنّ عنصرهم متفوق على سائر الأجناس البشرية، وأنّ مذنبيهم لن يدخلوا جهنم سوى أيّام قليلة ليتنعّموا بعدها بالجنّة، من مظاهر أنانية هؤلاء واستفحال ذاتياتهم.

إدعاء اليهود المذكور في الآية الكريمة لا ينسجم مع أي منطق، إذ لا يمكن أن يكون بين أفراد البشر أي تفاوت في نيل الثواب والعقاب أمام الله سبحانه و تعالى.

بِمَ استحق اليهود أن يكونوا مستثنين من القانون العام للعقاب الإلهي؟!

الآية الكريمة تدحض مزاعمهم بدليل منطقي، وتفهمهم أن مزاعمهم هذه إمّا أن تكون قائمة على أساس عهد لهم اتخذوه عند الله، ولا يوجد مثل هذا العهد، أو أن تكون من افترائهم الكذب على الله.

ثمّ تبين الآية الكريمة التّالية قانوناً عاماً يقوم على أساس المنطق و تقول: ﴿بلن من كسب سيئة و أحاطت به خطيئته فاولئك أصحاب النّارهم فيها خالدون ﴾.

وهذا القانون عام يشمل المذنبين من كل فئة وقوم.

وبشأن المؤمنين الأتقياء، فهناك قانون عام شامل تبيّنه الآية التالية: ﴿وَالَّـذِينَ آهــنُوا وَمُعَلُوا الصَّالحاتِ الوَّنِكُ أصحاب الجنَّة هم فيها خالدون ﴾.

### ہحوث

#### ١\_ كسب السيئة

الكسب والإكتساب: الحصول على الشيء عن إرادة واختيار، من هنا عبارة ﴿بـلى من كسب سيّئة ﴾ إشارة إلى أولئك الذين يرتكبون الذنوب عن علم وانتخاب، وتعبير الآية بكلمة «كَسَب» قد يكون إشارة إلى الحاسبة الخاطئة العاجلة التي يرتكب المذنب على أساسها ذنبه ظاناً أنّه يكسب بارتكاب الذنب نفعاً، ويتحمل بتركه خسارة! وإلى مثل هؤلاء المذنبين تشير آية كريمة ستأتي بعد عدد من الآيات إذ يقول سبحانه: ﴿لولئك اللّذين لشتروا العياة الدّنيا بالآخرة فلا يحقف عنهم العدلب ولا هم ينصرون ﴾.

#### ٢\_ إماطة المطيئة

الخطيئة تستعمل غالباً في الذنوب التي لا يرتكبها صاحبها عن عمد، لكنها وردت في هذه الآية بمعنى الذنوب الكبيرة أ، أو بمعنى آثار الذنب في قلب الإنسان وروحه أ.

مفهوم إحاطة الخطيئة يعني إنغماس الفرد في الذنب إلى درجة يصبح ذلك الفرد سجين ذنبه.

بعبارة أوضح، الذنوب الكبيرة والصغيرة تبدأ على شكل «فعل» ثم تتحول إلى «حالة» ومع الاستمرار والإصرار تتحول إلى «ملكة». وعند اشتدادها تغمر وجود الإنسان وتصبح عين وجوده، عندئذ لا تجدي مع هذا الفرد موعظة ولا يؤثر فيه توجيه ولا نصح، إذ أنه عَمِلَ عن اختيار على قلب ماهيته فمثلهم مثل دودة القز التي تلف حولها من نسيج الحرير حتى تمسى سجينة عملها.

الآية الكريمة تتحدث عن خلود مثل هؤلاء الأفراد في النار، وهــذا يـعني أنّ هــؤلاء

١. التّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

يغادرون الدنيا وهم مشركون. لأنّ الشرك هو الذنب الوحيد الذي لا يغفره الله سبحانه: ﴿ إِنَّ الله لا يغفر أن يشرك به ويعفرها دون ذلك لعن يشا. ﴾ (

### ٣\_عنصرية اليهود

نفهم من الآيات الكريمة أنّ روح التمييز العنصري لدى اليهود، التي هي مبعث كثير من مشاكل الساحة العالمية اليوم، كانت راسخة لدى اليهود منذ تلك الأيّام. وكانوا يعتقدون بوجود تفوّق وامتياز لعنصر بني إسرائيل على سائر الأجناس البشرية الأخرى، ولا زالت هذه الذهنية سائدة لدى هؤلاء القوم بعد مرور آلاف السنين على أسلافهم الذين يتحدث عنهم القرآن الكريم، وهذا التعصب العنصري هو الأساس الذي تقوم عليه الدولة الصهيونية الغاصبة اليوم.

هؤلاء يعتقدون بأنّ عنصرهم متميز عن سائر البشر لا في هذه الدنيا فحسب، بل في الآخرة أيضاً، حيث لا ينال المجرم منهم - على رأيهم - سوى عقوبة خفيفة قصيرة، وهذه التصورات المغلوطة هي التي دفعتهم إلى أن يرتكبوا ألوان الجرائم والموبقات "

8003

۱. النساء، ۸۸.

٢. في تفسير الآية ١٢٣ من سورة النساء بحثنا أيضاً في هذه الإمتيازات الكاذبة.

وَالَّذِينَ وَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ أَوْلَتِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ١ وَإِذْ أَخَذْ نَامِيثَنَى بَنِي إِسْرَءِ بِلَ لَاتَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا وَذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَكُمَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَقُولُواْلِلنَّاسِ حُسْنَا وَأَقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْهَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّينكُمْ مِنْ النَّهُ مُعْرِضُونَ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ لَاتَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تَخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِيكِرِكُمْ مُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ ثَالَتُمْ أَنتُمْ هَنَوُلآ مِ تَقْنُلُونَ أَنفُكُمْ وَ تَخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن دِيكرِهِمْ تَظَلَّهَرُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسَكَرَىٰ ثُفَكْدُوهُمْ وَهُوَ مُعَرَّمُ عَلَيْحَكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضِ فَمَاجَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصَعْمَ إِلَّاخِزْيُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰٓ أَشَدِّ ٱلْعَذَابُ وَمَا اللَّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ أُولَتِيكَ أَلَّذِينَ أَشْتَرُواْ أَلْحَيَوْهَ ٱلدُّنْيَا بِأَلْآخِرَةٍ فَلَا يُخَفُّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَكَذَابُ وَلَاهُمْ يُنْصَرُونَ ﴿ اللَّهُمْ يُنْصَرُونَ ﴿ اللَّهُ

# التفسير

#### النّاكثون:

تقدم ذكر ميثاق بني إسرائيل، ولكن الآيات السابقة لم تتعرض إلى تفاصيل هذا الميثاق على النحو المذكور في هذه الآيات. يشير سبحانه في هذه الآيات إلى مواد هذا الميثاق، وهي بأجمعها \_أو معظمها \_من المبادىء الثابتة في الأديان الإلهيئة، وموجودة بشكل من

الأشكال في كل الأديان الساوية.

القرآن يندّد في هذه الآيات بشدّة باليهود لنقضهم هذه العهود، ويتوعدهم نتيجة لهذا النقض بالخزى في الحياة الدنيا والعذاب في الآخرة.

بنود هذا العهد الذي أقرّ به بنو إسرائيل:

١ـ التوحيد وإخلاص العبودية لله: ﴿وَإِذْ أَحَدْنا هِيثَاقَ بِنِي إِسْرِلْئِيل لا تعبدون إلا الله ﴾.

٢\_ الإحسان إلى الوالدين: ﴿وبالوالدين إحسانا ﴾.

٣. الإحسان إلى الأقارب واليتامي والفقراء: ﴿ودي القربي واليتامي والعساكين ﴾.

٤\_ التعامل الصحيح مع الآخرين: ﴿وقولواللنَّاس حسنا ﴾.

هـ إقامة الصلاة: ﴿ أَفِيمُوا الصَّلاة ﴾.

٦\_ إيتاء الزكاة: ﴿ آتوا الزَّكاة ﴾.

ثم تذكر الآية الكريمة نقض القوم للميثاق وعدم وفائهم بالعهد: ﴿ ثُمُّ تَـولُيتُم اِلَّا قَـليلاً منكم وأنتم معرضون ﴾.

٧\_ عدم سفك الدماء: ﴿وَإِذْ لَحَدْنَا مِيثَاقِكُمْ لا تَسْفَكُونَ دَمَاءُكُمْ ﴾.

٨ـ عدم إخراج بنى جلدتكم من ديارهم: ﴿ولا تخرجون لنفسكم من دياركم ﴾.

٩\_ إفداء الأسرى، أي بذل المال لتحريرهم من الأسر (وهذا البند نفهمه من عبارة
 ﴿فتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض ﴾، وسيأتي ذكرها).

ثم تذكر الآية إقرار القوم بالميثاق: ﴿ ثُمُّ أَقْرَرْتُم وَأَنْتُم تَشْهِدُونَ ﴾.

ثم يتعرض القرآن إلى نقض بني إسرائيل للميثاق، بقتل بعضهم وتشريد بعضهم الآخر: وثم لنتم هؤلاء تقتلون لنفسكم وتخرجون فريقاً هنكم من ديارهم ﴾. ويشير القرآن إلى تعاون بعضهم ضد البعض الآخر. وتظاهرون عليهم بالإثم والعذوان ﴾.

ثم يشير إلى تناقض هؤلاء في مواقفهم، إذيحاربون بني جلدتهم ويخرجونهم من ديارهم، ثم يفدونهم إن وقعوا في الأسر: ﴿وَإِنْ يَأْتُـوكُم لسارَىٰ تَـفَادُوهُم وهـو هـحرُمُ عليكم إغراجهم ﴾.

فهم يفادونهم استناداً إلى أوامر التوراة، بينا يشردونهم ويقتلونهم خلافاً لما أخذ الله عليهم من ميثاق: ﴿اقْتَوْمِنُونَ بِبِعِفِنَ لِلكَتَابِ وَتَكَفَّرُونَ بِبِعِفْنِ ﴾؟!

ومن الطبيعي أن يكون هذا الانحراف سبباً لانحطاط الإنسان في الدنيا والآخرة:

﴿ فَمَا جَزَاءَ مِنْ يَفْعَلَ ذَلَكَ مِنْكُمْ إِلَّا خَزْيُ فِي الْعِياةَ الدُّنْـيَا وَيَـوَمُ القَـيَامَةَ يـردُّونَ إِلَى أَشَـدُّ العدُابِ﴾.

وإنحرافات أيّة أمة من الأمم لابدّ أن تعود عليها بالنتائج الوخيمة، ذلك لأنّ الله سبحانه و تعالى أحصاها عليهم بدقّة: ﴿وها الله بغافلِ مَمَّا تعملون﴾.

الآية الأخيرة تشير إلى تخبط بني إسرائيل وتناقضهم في مواقفهم، والمصير الطبيعي الذي ينتظرهم نتيجة لذلك: ﴿ لُولئك الَّذِينَ لَشَتَرُوا الحياة الدُّنيا بِالآخرة فلا يَخفُف منهم العداب ولاهم ينصرون.

### ہحوث

# ١\_ إشارة تأريفية

في الآيات إشارة لتناقض بني إسرائيل في مواقف بعضهم من البعض الآخر. قيل في ذلك: «كان بنو إسرائيل إذا استضعف قوم قوماً أخرجوهم من ديارهم، وقد أخذ عليهم الميثاق أن لا يسفكوا دماءهم ولا يخرجوا أنفسهم من ديارهم، وأخذ عليهم الميثاق إنّ أسر بعضهم بعضاً أن يفادوهم، فأخرجوهم من ديارهم ثم فادوهم، فآمنوا بالفداء ففدوا وكفروا بالإخراج من الديار فأخرجوهم».

وروي في المعنيّ بهذه الآية: «أنّ قريظة والنضير كانا أخوين كالأوس والخزرج فافترقوا فكانت النضير مع الخزرج وكانت قريظة مع الأوس، فإذا اقتتلوا عاونت كل فرقة حلفاءها، فإذا وضعت الحرب أوزارها فدوا أسراها تسصديقاً لما في التوراة، والأوس والخزرج أهل شرك يعبدون الأوثان لا يعرفون جنّة ولا ناراً ولا قيامة ولاكتاباً، فأنبأ الله تعالى اليهود بما فعلوه» أ.

وهكذا سقط اليهود وغيرهم من أهل العناد في مثل هـذه التناقضات في حـياتهم لانحرافهم عن خط العبودية التّامة لله تعالى.

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير العنار، وتفسير في ظلال القرآن، ذيل الآية مورد البحث.

### ٢ـ الإزدوامية في الالتزام

مرّ بنا أن القرآن الكريم يوبّخ اليهود بشدّة على التزامهم ببعض الأحكام الإلهيّة وتركهم لبعضها الآخر، وينذرهم بخزي الدنيا وبعذاب الآخرة وخاصّة في عملهم بالأحكام الجزئية، ومخالفتهم لأهم الاحكام الشرعية، أي قانون حرمة إراقة الدماء، وتهجير من يشاركهم في العقيدة من ديارهم وأوطانهم.

هؤلاء في الواقع التزموا بالأحكام التي تنسجم مع مصالحهم الدنيوية من الأحكام، أمّا حين تقتضي مصلحتهم أن يريقوا دم الآخرين ويستضعفوهم، فلا يألون جهداً في إرتكاب كل ذلك مخالفين بذلك أهم أحكام ربّ العالمين. التزامهم بفداء الأسرى لا ينطلق من روح تعبدية، بل من روح مصلحية ترى أنّ من مصلحتها أن تفدي الأسرى اليوم، كي تُفدى هي حين تقع بالأسر في المستقبل.

العمل بالأحكام المنسجمة مع مصالح الإنسان الدنسيوية، ليس دلالة على طاعة الله وعبادته، لأنّ الدافع لم يكن الإستجابة إلى دعوة الله بقدر ما كان إستجابة لنداء الذات والمصالح الذاتية، روح الطاعة تبرز لدى التزام الإنسان بما لا ينسجم مع مصالحه الآنية الذاتية. وهذا هو المعيار الذي يميّز به المؤمن عن العاصي، فالإزدواجية في الالتزام بأحكام الله تعالى، تدلّ على روح العصيان، بل أحياناً على عدم الإيمان وبعبارة أخرى، إنّ الإيمان يظهر أثره فيا لو كان القانون على خلاف مصالح الفرد ومع ذلك يلتزم به الفرد، وإلّا فان يظهر أثره فيا لو كان القانون على خلاف مصالح الشخصية لا يعتبر افتخاراً ولا علامة على العمل بالأحكام الشرعية، إذا اتفقت مع المصالح الشخصية لا يعتبر افتخاراً ولا علامة على الإيمان ولهذا يمكن تمييز المؤمنين عن المنافقين من هذا الطريق فالمؤمنون يلتزمون بجسيع الأحكام، والمنافقون يذهبون إلى التبعيض.

ومصير هذه الأمّة ـ بالتعبير القرآني ـ الخزي في الدنيا وأشدّ العذاب في الآخرة... ولا خزي أكبر من سقوط هذه الأمّة السائرة علىٰ خط الإزدواجــية بــيد الغــزاة الأجــانب، وهبوطها في مستنقع الذلة علىٰ الساحة العالمية.

هذه السنّة الكونية لا تقتصر علىٰ بني إسرائيل، بل هي سارية في كل زمان ومكان، و تشملنا نحن المسلمين أيضاً، وما أكثر الذين يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض في مجتمعاتنا اليوم! وما أشتى هؤلاء في الدنيا والآخرة!

#### ٣\_منهم البقاء وعوامل السقوط

الآيات الكريمة في معرض حديثها عن بني إسرائيل تطرح سنناً كونية في بقاء الشعوب وانحطاطها.

أهم عامل لبقاء الأُمّة ورفعتها وعزتها في المنظار القرآني، اعتهاد الأُمّـة عــلىٰ قــوّة الله وقدرته الأبدية وخضوعها له وحده دون سواه وخشيته وحده دون غيره: ﴿ لا تعبدون إلا لله وله و الله و ال

ومن عوامل البقاء أيضاً التلاحم الاجتاعي بين أفراد الأمّة، وهذا ما يعبّر عنه القرآن بالإحسان إلى الوالدين باعتبارهما أقرب أفراد المجتمع إلى الإنسان، ثم الإحسان إلى ذي القربي، ثم بعد ذلك إلى عامّة أفراد المجتمع من الفقراء والمساكين وغيرهم من النّاس.

إزالة التمييز الطبق ورفع الهوّة السحيقة الفاصلة بين الأغنياء والفقراء في المجتمع، عـن طريق إيتاء الزكاة، ومن عوامل بقاء المجتمع أيضاً ورفعته.

أما عوامل السقوط فهي عبارة عن تـفكّك البـنية الاجــتاعية، ونشــوب النزاعــات والحروب الداخلية بين أفراد المجتمع، واستضعاف بعضهم بعضاً. ﴿ لا تسـفكون دهــا كم ولا تخرجون لنفسكم من دياركم .. ﴾.

ثم الإزدواجية في الالتزام بأحكام الله تعالى عامل هام من عوامل السقوط، يدفع بالأفراد لأن يتحركوا حول محور مصالحهم الآنية الذاتية الضيقة، فيلتزموا بالقوانين التي تحفظ لهم منافعهم الشخصية، ويتركوا القوانين النافعة للمجتمع ﴿ أَفْتُومُنُونَ بِبِعَفَى الكتابِ وتكفرون بِبعض ﴾.

هذه هي الأسباب والعلل في تكامل وانحطاط الامم والحضارات في منظور القرآن. عصص

#### الآيتان

وَلَقَدْ ءَاتَيْنَامُوسَى ٱلْكِنَابَ وَقَفَّيْنَامِنَ بَعَدِهِ عِالرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَم ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّذَنَهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِّ أَفَكُمُ مَرْيَم ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّذَنَهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِّ أَفَكُمُ مَا جَآءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا خُوىَ أَنفُسُكُمُ الشَّكَ كَبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبَتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُونَ ﴿ اللهُ وَقَالُوا قُلُو بُنَا غُلْفُنَا بَل لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُوْمِنُونَ ﴾ الله يكفرهم فقليلًا مَّا يُوْمِنُونَ ﴾

# التفسير

#### القلوب المغلّفة:

الحديث في هاتين الآيتين عن بني إسرائيل، وإن كانت المفاهيم والمعايير التي تطرحها الآيتان عامّة وشاملة.

تقول الآية الأولى: ﴿ ولقد آلينا هوسى الكتاب ثم تذكر بعثة الأنبياء بعد موسى مـثل داود وسليان ويوشع وزكريا ويحيى... ﴿ وقفينا هن بعده بالرَّسل ، وتشير إلى بعثة عيسى ﴿ وآلينا عيسىٰ لبن هريم البيّنات وأيدناه بروح القدس ، لكن تعامل بني إسرائيل كان مع كل هؤلاء الأنبياء قائماً على أساس نزعات هوى النفس ﴿ أَفْكُلُما جاء كم رسول بـما لا تـهوى أنفسكم استكبرتم ؟! وكان موقفهم إمّا اغتيال شخصية النبي أو شخص النبي: ﴿ فَفَريقا كَذُبتُم وفريقا تقتلون ، لو كان اغتيال الشخصية كافياً لتحقيق أهدافهم الدنيئة اكتفوا بذلك، وإن لم يكن كافياً سفكوا دمه!!

ذكرنا في تفسير الآيات السابقة عند حديثنا عن الإزدواجية في الالتزام بالاحكام الإلهيّة أنّ معيار الإيمان والتسليم هو الالتزام بما لا تهوى النفس، لأنّ كل أصحاب الأهواء مستسلمون لما ينسجم مع ميولهم وأهوائهم.

ومن جانب آخر يستفاد من الآية أنّ القادة الإلهيين لم يكونوا يأبهون بمعارضة أصحاب الأهواء، وهذا هو شأن القائد لمنهج الحق. ولو انساقوا وراء أهواء الآخرين لما كانوا قادة لطلاب صراط الحق، بل أتباع لطلاب الدنيا.

الآية التالية تذكر ما كانوا يقولونه باستهزاء مقابل دعوة الأنبياء لهم أو دعـوة النـبي الخاتم ﷺ: ﴿وقالوا: قلوبنا قلفُ﴾ والغلف جمع أغلف أي مغلّف.

نعم، إنّها كذلك مغلّفة وبعيدة عن نفوذ النور الإلهي إليها، لأنّ أصحابها لعنوا بعد التمادي في الكفر: ﴿ بِلِ لِعنهِمِ لِللهِ بِكَفَرِهِمِ فَقَلِيلاً مِا يؤمنون﴾.

قد تشير الآية إلى اليهود الذين كذّبوا الأنبياء وقتلوهم، وقد تشير إلى اليهود المعاصرين للنّبي الخاتم عَنَّا وقف بوجه الرسالة. لكنها على أي حال تبين حقيقة هامّة هي: إنّ الإنغهاس في الأهواء يبعد الفرد عن الله، ويسدل الحجب على قلبه، فلا تكاد الحقيقة تجد لها طريقاً إلى نفسه.

### بحوث

# ١\_ رسالة الأنبياء في مسيرة التاريخ

ذكرنا أنّ أصحاب الأهواء المنحرفين كانوا يقفون دوماً بوجه دعوة الأنبياء، لأنّها كانت تهدد مصالحهم الآنيّة التافهة، وتحريف الرسالات الإلهيّة أحد السبل التي انتهجها هؤلاء المنحرفون لمحاربة الدعوة، لذلك كان لابدّ من توالي الرسل على مرّ التاريخ لمواصلة بقاء خط النّبوة على الأرض، ولإتمام الحجة على البشرية، قال سبحانه: ﴿ ثُمُّ أُرسلنا رسلنا تتراكلُ هاجاء لمُثّة رسولها كذّبوه فاتبعنا بعضهم بعضا ﴾ (

هذا المفهوم عبر عند أمير المؤمنين علي الله بقوله: «فَبَعَثَ فِيهِمْ رُسُلَهُ وَوَاتَرَ إِلَيْهِمْ أَنْبِيَاءَهُ، لِيَسْتَأْدُوهُمْ مِيثَاقَ فِطْرَتِهِ، وَيُذَكِّرُوهُمْ مَنْسِيَّ نِعْمَتِهِ، وَيَحْتَجُوا عَلَيْهِمْ بِالتَّبْلِيغِ، وَيُثِيرُوا لَهُمْ دَفَائِنَ الْمُقُول» ٢.

هدف بعثة الأنبياء على مرّ العصور التاريخية إذن هو تذكير البشر بـنعم الله سـبحانه، ودعوتهم إلى الالتزام بميثاق الفطرة، وإحياء دعوات الأنبياء السابقين.

هنا يثار سؤال حول سبب ختم النّبوة بنبيّ الإسلام ﷺ، وسنجيب عليه إن شاء الله في تفسير الآية ٤٠ من سورة الأحزاب.

#### ٢\_ما هو روع القدس؟

للمفسرين آراء مختلفة في معنى روح القدس:

١-قالوا إنّه جبرائيل، فيكون معنىٰ الآية علىٰ هذا إنّ الله أيّد عيسى بجبرائيل. وشاهدهم
 علىٰ ذلك قوله تعالى: ﴿قُل نَزُّلُه روح القدس من ربِّك بالحقّ﴾ \.

ووجه تسمية جبرائيل بروح القدس، هو أنّ جبرائيل ملك، والجانب الروحي في الملائكة أمر واضح، وإطلاق كلمة «الروح» عليهم متناسب مع طبيعتهم، وإطلاق كلمة «الروح إلى «القُدس» إشارة إلى طهر هذا الملك وقداسته الفائقة.

٢- وقيل: إن «روح القدس» هو القوّة الغيبية التي أيّدت عيسى الله وبهذه القوّة الخفية الإلهيّة كان عيسى يحيى الموتى.

هذه القوّة الغيبية موجودة طبعاً بشكل أضعف في جميع المؤمنين على اختلاف درجة إيمانهم، وهذا الإمداد الإلهي هو الذي يعين الإنسان في أداء الطاعات وتحمل الصعاب، ويقيه من السقوط في الذنوب والزلات، من هنا ورد عن رسول الله عَلَيْ قوله لحسان: «لَنْ يَزَالَ مَعَكَ رُوحُ الْقُدُسِ مَا ذَبَنِتَ عَنَا» وقول بعض أثمة أهل البيت لشاعر قرأ أبياتاً ملتزمة: «إنّمَا نَفَتَ رُوحُ الْقُدُسِ عَلَىٰ لِسَانِكَ». "

٣- ومن المفسرين من قال إنّ روح القدس هـ و «الإنجـيل» ويبدو أنّ التّـفسيرين السابقين أقرب إلى المعنى.

# ٣\_ مفهوم «روع القدس» لدى المسيميين

ورد في قاموس الكتاب المقدّس: «إنّ روح القدس هو الأقنوم الثالث من الأقانيم الثلاثة الإلهيّة، ويقال له (الروح)، لأنّه مبدع الحياة، ويسمى مقدساً لأنّ من أعهاله تقديس قلوب المؤمنين، ولما له من علاقة بالله والمسيح يسمى أيضاً (روح الله) و(روح المسيح)».

وورد أيضاً في هذا القاموس تفسير آخر هو: «أمّا روح القدس الذي يؤنسنا فهو الذي يحتّنا دوماً إلى قبول وفهم الإستقامة والإيمان والطاعة، ويحيي الأشخاص الذين ماتوا في

٢. وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٥٩٤، ح ١٩٨٨٦.

٣. بحارالانوار، ج ٤٩، ص ٢٣٧، ح ٦. ٤ تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

۱. النحل، ۱۰۲.

الذنوب والخطايا، ويطهّرهم وينزههم ويجعلهم لائقين لتمجيد حضرة واجب الوجود».

وكما يلاحظ، إنّ عبارات قاموس الكتاب المقدس أشارت إلى معنيين لروح القـدس: الأول، إنّ روح القدس أحد الأرباب الثلاثة، وهذه هي عقيدة التثليث، وهي عقيدة شرك بالله ومرفوضة، والثاني يشبه التّفسير الثاني المذكور أعلاه.

#### ٤\_ قلوب غافلة ممموبة

كان اليهود في المدينة يقفون بوجه الدعوة، ويمتنعون عـن قـبولها، ويستذرّعون لذلك بمختلف الحجج، والآية التي نحن بصددها تشير إلى واحدة من ذرائعهم.

﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا مُلِفُّ ﴾ ولا ينفذ إليها قول!!

كانوا يقولون ذلك عن استهزاء، غير أنّ القرآن أيّد مقالتهم، فبكفرهم ونفاقهم أسدل على قلوبهم حجب من الظلمات والذنوب، وابتعدوا عن رحمة الله، ﴿ فقليلا ها يؤهنون ﴾ وهذه مسألة تطرحها آية أخرى من قوله تعالى: ﴿ وقولهم قلوبنا عَلْفَ بِل طبع الله عليها بكفرهم فلا يؤهنون إلّا قليلا ﴾ أ.

8003

وَلَمَّاجَآءَ هُمْ كِنَابُ مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِقُ لِمَامَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن فَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَ هُم مَاعَرَفُواْ كَفَرُوا بِدِّ، فَلَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ شَيْبِقُسَمَا الشَّرَوْا بِدِهَ أَنفُسَهُمْ أَن يَكَفُرُوا بِمَآ أَنزَلَ اللَّهُ بَعْبًا أَن يُنزِلَ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ، عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ \* فَبَآهُ و بِعَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَا بُ مُهِينُ نَ

سبب النزول

روي عن الإمام الصادق على قال: «كانتِ الْيَهُودُ تَجِدُ في كُتْبِهَا أَنَّ مُهٰاجَرَ (مكان هجرة) محمّد رَسول الله عَلَيْ ما بين (جبلي) عَيْر وَأُحد، فخرجوا يطلبون الموضع، فمرّوا بجبل يقال له حداد، فقالوا: حداد واُحد سواء، فتفرّقوا عنده، فنزل بعضهم بتيماء وبعضهم بنفدك وبعضهم بغيبر، فاشتاق الذين بتيماء إلى بعض أخوانهم، فمرّ بهم أعرابي من قيس فتكاروا منه (أي استأجروا إبله) وقال لهم: أمرّ بكم ما بين عَيْر وأُحد، (فعلموا أنهم أصابوا ضالتهم) فقالوا له: إذا مررت بهما فآذنًا (أغبرنا) بهما، فلما توسط بهم أرض المدينة، قال: ذلك عَير، وهذا أحد، فنزلوا عن ظهر إبله، وقالوا: قد أصبنا بفيتنا فلا حاجة بنا إلى إبلك، فاذهب حيث شئت، وكتبوا إلى إفوانهم الذين بفدك وخيبر أنا قد أصبنا الموضع فهلمّوا إلينا، فكتبوا إليهم أنّا قد استقرت بنا الدار واتخذنا بها الأموال، وما أقربنا منكم، فإن كان ذلك فما أسرعنا إليكم، واتخذوا بأرض المدينة أموالاً فلما كثرت أموالهم بلغ ذلك تُبتعاً فغزاهم، فتحصنوا منه، فعاصرهم ثمّ أصنهم، فنزلوا عليه، فقال لهم: إنّي قد استطبت بلادكم، ولا أراني إلّا مقيماً فيكم. فقالوا له: ليس لك فنزلوا عليه، فقال لهم: إنّي قد استطبت بلادكم، ولا أراني إلّا مقيماً فيكم. فقالوا له: ليس لك من أدن ذلك ساعده ونصره، فخلف حين تراهم الأوس والخزرج، فعلما كثروا بها كانوا من أول أمال اليهود، فكانت اليهود تقول لهم: أما لو بعث محمّد لنخرج نكم من ديارنا يتناولون أموال اليهود، فكانت اليهود تقول لهم: أما لو بعث محمّد لنخرج نكم من ديارنا ويتناولون أموال اليهود، فكانت اليهود تقول لهم: أما لو بعث محمّد لنخرج نكم من ديارنا

وأموالنا، فلما بعث الله محمّداً عَلَيْكُ آمنت به الأنصار وكفرت به اليهود، وهو قوله تعالى: ﴿وَكَانُوا هن قبل يستفتحون على للَّذين كفروا...﴾ إلى آخر الآية» \ .

نعم، هذه الفئة التي كانت تبحث بولع شديد عن منطلق البعثة المحمّدية، لتكون أول من تؤمن برسول الله عَلَيْظُةُ ، وكانت تفتخر أمام الأوس والخزرج بأنّها ستكون من خاصّة صحابة النبي المبعوث، فإذا هي تقف \_بسبب لجاجها وعنادها \_إلى جانب أعداء النبي، بينا التف حول الرّسول من كان بعيداً عن هذه الأجواء.

# التفسير

### كفروا بمًا دعوا النَّاس اليه:

هذه الآيات تتحدث أيضاً عن اليهود ومواقفهم، هؤلاء \_كها ورد في أسباب النزول \_ هاجروا ليتخذوا من يثرب سكناً بعد أن وجدوا فيها ما يشير إلى أنها أرض الرسول المرتقب، وبقوا فيها ينتظرون بفارغ الصبر النبي الذي بشرت به التوراة، كها كانوا ينتظرون الفتح والنصر على الذين كفروا تحت لواء هذا النبي، لكنهم مع كل ذلك أعرضوا عن الرسول وعن الرسالة: ﴿ولمّا جاهم كتابٌ من عندالله مسدّق لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا قلمًا جاهم ما مرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين ﴾.

وهكذا تستطيع الأهواء والمصالح الشخصية أن تقف بوجه طالب الحقيقة، مهما كان الفرد عاشقاً لهذه الحقيقة وتوّاقاً للوصول إليها فيتركها ويعرض عنها، بل تستطيع الأهواء أيضاً أن تحوّل هذا الفرد إلى عدوّ لدود لهذه الحقيقة.

ما أشد خسارة هؤلاء اليهود، تركوا أوطانهم وهاموا في الأرض بحثاً عن علامات أرض الرسالة، ثم ها هم خسروا كل شيء، وباعوا أنفسهم بأسوأ ثمن: ﴿بئسها لشترول به انفسهم ﴾ لقد ضيعوا كل شيء وكأنهم أرادوا أن يكون النبي الموعود من بني إسرائيل، ولهذا تألّوا من نزول القرآن على غيرهم، بل ممن شاءه الله: ﴿ أَنْ يَكَفُرُول بِهَا لَنُول الله بغيا أَنْ يَنزُل الله من فضله على من يشاء من عباده ﴾.

ولذلك شملهم غضب الله المتوالي: ﴿ قباء بغضب علىٰ غضب وللكافرين مذلبٌ مهينٌ ﴾.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

### بحثان

#### ١\_ صفقة فاسرة

إنّه لخسران عظيم أن تتهيّاً للإنسان كل سبل الهداية ثم يعرض عنها لأمور تافهة، واليهود المعاصرون للنّبي الخاتم مَنَّ الله الله الله الله الله المداية، وعثروا بعد جهد على مبتغاهم حين حطّوا رحالهم بين «العير» و«أحد» انتظاراً للنّبي الموعود، ثم إذا هم يخسرون كل شيء، حين علموا أنّ هذا النبي المبعوث ليس من بني إسرائيل، أو أنه لا يحقق مصالحهم الشخصية.

ما أكبر الخسارة حين يبيع الإنسان نفسه بهذا الشكل ويشتري بها غضب الله عزّوجلًا بينا ليس لوجود الإنسان ثمن إلَّا الجنّة كما يقول أمير المؤمنين على الله : «إنَّهُ لَيْسَ لِأَنْفُسِكُمْ ثَمَنُ إلَّا الْجَنَّة فَلا تَبيعُوهَا إلَّا بهَا» (

عبارة «اشتراء النفس» أي بيعها توحي أنّ الإتجاه نحو طريق الضلال بيعٌ للنفس، وكأن الكافر يبيع شخصيته الإنسانية، لأنّ الكفريهدم قيمة الإنسان من الأساس، وبعبارة أخرى إنّه يكون كالعبيد الذين باعوا أنفسهم فأمسوا اسرى بيد الآخرين... أجل إنّهم أسرى الأهواء وعبيد الشيطان.

#### ۲\_غضب علیٰ غضب

القرآن الكريم قال عن بني إسرائيل حين تاهوا في صحراء سيناء بأنهُمْ ﴿وباوبغضبِ من الله﴾ بسبب كفرهم بآيات الله وقتلهم الأنبياء وفي سورة آل عمران الآية ١١٢، ورد هذا المعنى أيضاً وأنّ اليهود بسبب كفرهم بآيات الله وقتلهم الأنبياء باءوا بغضب من الله تعالى. وهذا هو الغضب الاول.

وهؤلاء أحفادهم من اليهود المعاصرين للبعثة المحمّدية ساروا على طريق أسلافهم في الكفر بالرسالة، وزادوا على ذلك بوقوفهم بوجه الرّسول وتآمرهم على الدعوة ولذلك قال عنهم «فباءو بغضب على غضب».

و«باءُو» بمعنى رجعوا \_ وأقاموا في المكان \_ وهنا تعني استحقاقهم لعذاب الله، فكأنّهم

١ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٤٥٦؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١٩.

عادوا وهم محمّلون بهذا الغضب الإلهي، أو كأنهم اتخذوا موقفاً يغضب الله.

هؤلاء القوم كانوا يعيشون على أمل ظهور النبي المنقذ، قبل دعوة موسى وقبل دعوة النبي المنقذ، قبل دعوة النبي المناتم عَلَيْظِيْم، وكان موقفهم من الرّسولين الكريمين واحداً، همو النكول والإعراض، واستحقوا غضب الله وسخطه مرّة بعد أخرى.

8003

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ. وَهُوا لُحَقُّ مُصَدِقًا لِمَامَعَهُمْ قُلُ فَلِمَ تَقَنُلُونَ أَنبِيكَ اللّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُوسَى بِالْبَيِنَتِ ثُمَّ أَغَنَدُتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُم ظَلْلِمُونَ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُوسَى بِالْبَيِنَتِ ثُمَّ أَغَنَدُتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُم ظَلْلِمُونَ ﴿ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُوسَى بِالْبَيِنَةِ فَلَمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا ءَاتَيْنَكَ مُ مِعْقَوْةٍ وَاسْمَعُوا فَالُواسِمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ آلْعِجْلَ بِكُ فَرَهِمَ قُلُومِهِمُ آلْعِجْلَ بِكُ فَرِهِمَ قُلْ بِشَكَا يَامُرُكُم بِهِ وَإِيمَانُكُمْ إِن كُنتُومَ فِي مِنْ فَعِينِ ﴾

# التفسير

#### العصبية القومية لدى اليهود:

يشير القرآن مرّة أخرى إلى عصبية اليهود القومية ويقول:

﴿وَإِذَا قَيلَ لَهُمْ آمَنُوا بِمَا لَنزَلَ اللهُ قَالُوا نَوْمَنَ بِمَا لَنزَلَ عَلَيْنَا وَيَكَفُرُونَ بِمَا وَرَاءُهُ﴾.

فهم لم يؤمنوا بالإنجيل ولا بالقرآن، بل إنهم يدورون حول محور العنصرية والمصلحية، فيجرأون على رفض الدعوة التي جاءت تصديقاً لما معهم في التوراة ﴿وهوالحقّ مصدّقاً لما معهم ﴾.

ويكشف القرآن زيف ادعائهم مرة أخرى حين يقول لهم: ﴿قُل فَلَم تَقْتَلُونَ لَنبِيا الله مَن قَبِلُ اللهِ مَن الله على التوراة تبيح لهم قتل الأنبياء؟!

وهذا الذي يقوله بنو إسرائيل: ﴿نؤمن بما لنزل ملينا﴾ ينطلق من روح ذاتية فردية أو فئوية، وهي تخالف روح التوحيد. فالتوحيد يستهدف القضاءَ علىٰ كل المحاور الذاتية في حركة الإنسان ومواقفه، وتكريس نشاطات الفرد حول محور العبودية لله لا غير.

بعبارة أخرى، لوكان الإنصياع للأوامر الإلهيّة متوقفاً على نزولها عليهم، فهو الشرك لا الإيمان، وهو الكفر لا الإسلام، ومثل هذا الإنصياع ليس بدليل على الإيمان قط.

وعبارة ﴿ما لَنزل الله ﴾ تحمل مفهوم نني كل ذاتية بشرية في الرسالة، بما في ذلك ذات النبي المرسل، فلم تتضمن العبارة اسم محمد وعيسى وموسى عليهم أفضل الصلاة والسلام، بل التأكيد على الإيمان بما أنزل الله تعالى.

ويعرض القرآن وثيقة أخرى لإدانة اليهود ولكشف زيف إدعائهم فيقول: ﴿ولقد جاءكمهوسي بالبيّنات ثمّ التّخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون ﴾.

ما هذا الانحراف نحو عبادة العجل بعد أن جاء تكم البينات إن كنتم في إيمانكم صادقين؟! لو كنتم آمنتم به حقّاً، فَلِمَ تبدّل إيمانكم إلى كفر عند غياب موسى وذهابه إلى جبل الطور، وبذلك ظلمتم أنفسكم ومجتمعكم والأجيال المتعاقبة بعدكم؟!

في الآية الثالثة يطرح القرآن وثيقة إدانة أخرى، فيشير إلى مسألة ميثاق جبل الطور ويقول: ﴿وَإِذْ أَخَذُنَا مِيثَاقَكُم وَرَفَعنَا فُوقَكُم الطُّور حَدُوا مَا آتيناكم بِقُوبٌ ولسمعوا قالوا سمعنا ومصينا ﴾.

وما كان عصيانهم إلا عن انغاس في حبّ الدنيا الذي تمثّل في حبّ عجل السّامري الذّهبي: ﴿ولشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم﴾ ولذا نسوا الله عزّ وجلّ ؟! كيف يجتمع الإيمان بالله مع قتل انبيائه وعبادة العجل ونقض العهود والمواثيق الإلهيّة المؤكّدة؟! أجلل ﴿قل بنسما يأمركم به ليمانكم لِن كنتم مؤمنين﴾ \.

### بحثان

١- عبارة ﴿قالوا سمعنا ومصينا﴾ ليست حكاية عمّا قالوه بألسنتهم، بل حسب الظاهر
 هي تعبير عن واقع عملي لهؤلاء القوم، وكناية رائعة عن إنحرافهم.

٢ عبارة ﴿ولشربوا في قلوبهم السجل﴾ هي أيضاً كناية رائعة تعبّر عن وضع هذه الجهاعة.

١. مرّ بنا في الآيات ٥١ و٦٣ و٨٣، من هذه السّورة العباركة موضوع ميثاق بني إسرائيل وخصائصه.

والإشراب له معنيان كما ورد في المفردات: الإحكام كقولك «أشربت البعير» إذا شددت رقبته بالحبل. وكذلك الإرواء، ويكون المعنى على الوجهين أنّ حبّ العجل قد غمر قلوب بني إسرائيل واستحكم في أنفسهم.

والعبارة توحي أيضاً ما يصدر عن هؤلاء القوم من انحراف، إنّما هو ظاهرة طبيعية ناتجة عن تغلغل روح الشرك في قلوبهم، والقلوب التي أشربت الشرك لا يصدر عنها إلّا القتل والإنكار والخيانة.

وتتبين أهمية الموضوع أكثر لو طالعنا مقدار ما أكدت عليه الديانة اليهودية من تقبيح لعملية القتل ونهي عنها فقد جاء في قاموس الكتاب المقدس، ص ٦٧٨: «القتل العمدي وتقبيحه كان على درجة من الأهمية لدى بني إسرائيل، بحيث لا تبرأ ذمّة القاتل له لولجأ إلى الأماكن المقدّسة، بل لابد إنزال عقوبة القصاص به بأيّ حال من الأحوال».

هذا هو معنى قتل الإنسان في نظر التوراة، فما بالك بقتل الأنبياء؟

8003

قُلْإِن كَانَتْ لَكُ مُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ المَّاسِ فَتَمَنَّوُهُ البَدَ الْبِمَاقَدَّمَتُ اَيْدِيهِمُّ وَاللَّهُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَكِدِقِينَ ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ اَبِدَ الْبِمَاقَدَّمَتُ اَيْدِيهِمُّ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ الْمَالِطِينَ ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ الشَّرَكُوا عَلَيمُ الطَّالِمِينَ ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ الشَركُوا عَلَيمُ الطَّالِمِينَ ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ الشَّركُوا اللَّهُ اللَّ

## التفسير

#### فلة مغرورة:

يبدو من تاريخ اليهود مضافاً لما أخبر القرآن عنه أن هؤلاء القوم كانوا يعتبرون أنفسهم فئة متميزة في العنصر، ومتفوقة على سائر الأجناس البشرية، وكانوا يعتقدون أن الجنة خلقت لهم لا لسواهم، وأن نار جهنم لن تمسّهم، وأنهم أبناء الله وخاصته، وأنهم يحملون جميع الفضائل والمحاسن.

هـذا الغرور الأرعن تعكسه كثير من آيات الذكر الحكيم الآية ١٨ من سورة المائدة تقول عن لسانهم: ﴿نعن لبناء الله وأحبًاؤه ﴾. وفي الآية ١١١ من سورة البقرة نري إدعاء آخر لهم: ﴿وقالوالن يدخل الجنّة إلا من كان هودا أو نصارى ﴾، وهكذا في الآية ١٨٠ من سورة البقرة: ﴿وقالوالن تمسّنا النّار إلا أيّاها معدودة ﴾.

هذه التصورات الموهومة كانت تدفعهم من جهة إلى الظلم والجريمة والطغيان، وتبعث فيهم ـ من جهة أخرى ـ الغرور والتكبّر والإستعلاء.

والقرآن الكريم يجيب هؤلاء القوم جواباً دامغاً إذ يـقول: ﴿قـل إِن كـانت لكـم الدُّارِ الآخرة مند الله خالصة من دون النَّاس فتمنُّوا الموس إِن كنتم صادقين ﴾.

ألا تحبُّون رحمة الله وجواره ونيل النعيم الخالد في الجنان؟ ألا يحب الحبيب لقاء حبيبه؟!

لقد كان اليهود يهدفون من كلامهم هذا وأنّ الجنّة خالصة لنا دون سائر النّاس: أو أنّ النّار لاتمسّنا إلّا أيّاماً معدودات \_إلى توهين إيمان المسلمين وتخدير عقائدهم.

لماذا تفرون من الموت، وكل ما في الآخرة من نعيم هو لكم كما تـدّعون؟! لمـاذا هـذا الإلتصاق بالأرض وبالمصالح الذاتية الفردية، إن كنتم مؤمنين بالآخرة وبنعيمها حقّاً؟! بهذا الشكل فضح القرآن أكذوبة هؤلاء وبيّن زيف إدعائهم.

في الآية التّالية تأكيد على ما سبق بشأن ابتعاد القوم عن الموت: ﴿ولن يتعنُّوه أبدا بها قدُّمت أيديهم والله عليم بالطَّالمين﴾.

هؤلاء يعلمون ما في ملفّ أعهالهم من وثاق سوداء ومن صحائف إدانة، والله عليم بكل ذلك، ولذلك فهم لا يتمنون الموت، لأنّه بداية حياة يحاسبون فيها على كل أعهالهم.

الآية الأخيرة تذكر انشداد هؤلاء بالأرض وحرصهم الشديد على المال والمتاع: 
﴿ولتجدثهم أحرص النّاس على حياةٍ ﴾ وتذكر الآية أن حرصهم هذا يفوق حرص الذين أشركوا: ﴿ومِن الَّذِينَ تَشْرِكُول ﴾.

المشركون ينبغي أن يكونوا أحرص من غيرهم على جمع المال والمتاع، لكن هؤلاء من أصحاب الإدعاءات الفارغة، بلغوا من الحرص ما لم يبلّغه المشركون.

وبلغ شغفهم بالدنيا أنّه ﴿يودُ أحدهم لويحمُّر للف سنةِ لجمع مزيد من متاع الدنيا، أو خوفاً من عقاب الآخرة! لكن هذا العمر الذي يتمناه كل واحد منهم لا يبعده عن العذاب، ولا يغير من مصيره شيئاً ﴿وها هو بهزمزمه من العذلب أن يعمُّر له إذ كل شيء محصى لدى الله، ولا يعزب عن عمله شيء ﴿والله بصيرُ بها يعملون ﴾.

### بحوث

# ١\_ما المقصود من الأعوام الألف؟

المقصود من الأعوام الألف في قوله تعالى: ﴿يودُ أحدهم لويعمُر ألف سنةِ ليس هذا العدد المعروف، بل يعني العمر الطويل المديد، فهو ليس للتعدد، بل للتكثير.

وذهب بعض المفسرين إلى أنَّ العرب لم تكن تعرف أنذاك عدداً أكبر من الألف، ولم

يكن لما يزيد على الألف اسم عند العرب، ولذلك كان أبلغ تعبير عن الكثرة! '.

#### ٢\_ لماذا وردت كلمة المياة نكرة؟

تنكير الحياة في تعبير الآية ﴿ولتجدئهم أحرص للنَّاس علىٰ حياقِ﴾ تفيد \_كها ذهب إلى ذلك جمع من المفسرين \_الإستهانة والتحقير، أي إنّ هؤلاء حريصون حتى على أتفه حياة وأرخصها وأشقاها، ويفضلونها على الآخرة ٢.

### ٣ـ إفرازات العنصرية

كان التعصّب العنصري وراء كثير من الحروب والمآسي التي حدثت على الساحة البشرية خلال جميع عصور التاريخ، وفي عصرنا الحديث كان التعصب العرقي الألماني عاملاً فعالاً في إشعال لظى الحربين العالميتين الأولى والثانية.

واليهود يحتلون دون شك مكان الصدارة بين العنصريين المتعصبين على مرّ التاريخ، وها هي دويلتهم المسهاة بإسرائيل أقيمت على أساس هذه العنصرية المقيتة، وما يرتكبه هذا الكيان العنصري الصهيوني من جرائم فظيعة إنما هو استمرار لجرائمه التاريخية الناشئة عن عنصريته البغيضة.

لقد دفعتهم عنصريتهم لأن يحتكروا حتى تعاليم موسى، ويزيلوا عنصر الدعوة مـن دينهم،كي لايعتنق تعاليمهم أحد غيرهم.

وهذه النزعة الأنانية هي التي جعلت هؤلاء القوم منبوذين ممقوتين من قبل كل شعوب العالم.

التعصب العنصري شعبة من الشرك، ولذلك حاربه الإسلام بشدّة، مؤكداً أنّ كل أبناء البشر من أب واحد وأمّ واحدة، ولا تمايز إلّا بالتقوى والعمل الصالح.

#### ٤\_ عوامل الفوف من الموت

أكثر النَّاس يخافون من الموت، وخوفهم هذا يعود إلى عاملين:

١. تغسير المنار، ج ١، ص ٣٣١.

٢. تفسير الميزان، ج ١، ص ٢٣٠؛ وتفسير المنار، ج ١، ص ٣٩٠.

١- الخوف من الفناء والعدم، فالذين لا يؤمنون بالآخرة لا يسرون بسعد هسذه الحسياة استمرار لحياتهم، ومن الطبيعي أن يخاف الإنسان من الفناء، وهذا الخوف يلاحق هؤلاء حتى في أسعد لحظات حياتهم فيحوها إلى علقم في أفواههم.

٢- الخوف من العقاب، ومثل هذا الخوف يلاحق المذنبين المؤمنين بالآخرة، فيخافون أن يحين حينهم وهم مثقلون بالآثام والأوزار، فينالوا جزاءهم، ولذلك يودّون أن تتأخّر ساعة انتقالهم إلى العالم الآخر.

الأنبياء العظام أحيوا في القلوب الإيمان باليوم الآخــر، وبــذلك أبــعدوا شــبح الفــناء والإنعدام من الأذهان، وبيّنوا أن الموت انتقال إلى حياة أبدية خالدة منعّمة.

من جهة أخرى دعا الأنبياء إلى العمل الصالح، كي يبتعد الإنسان عـن الخــوف مـن العقاب، ولكى يزول عن القلوب والأذهان كل خوف من الموت.

R)(3

قُلْمَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ مَن كَانَ عَدُوَّا لِلَّهِ وَمَلَتِهِ حَيْهِ عَيْهِ عَرُ وَرُسُلِهِ - وَجِبْرِيلَ وَمِيكَللَ فَإِنَ ٱللَّهُ عَدُوُّ لِلْكَنْفِرِينَ ۞

## سبب النّزول

روي عن ابن عباس أن سبب نزول هذه الآية، ما روي أن ابن صوريا وجماعة من يهود أهل فدك، لما قدم النبي عَبَالِيَهُ المدينة، سألوه أسئلة، وكان رسول الله يجيبهم وهم يصدّقون جوابه، من ذلك أنهم قالوا له: يا محمّد كيف نومك؟ فقد أخبرنا عن نوم النبي الذي يأتي في أواخر الزمان، فقال: تنام عيناي وقلبي يقظان، قالوا: صدقت يا محمّد... ثم قال له ابن صوريا: خصلة واحدة إن قلتها آمنت بك واتبعتك: أيّ ملك يأتيك بما يُنزل الله عليك؟ قال: جبريل. قال ابن صوريا: ذاك عدونا ينزل بالقتال والشدة والحرب، وميكائيل ينزل باليسر والرخاء، فلوكان ميكائيل هو الذي يأتيك لآمنًا بك!! أ.

# التفسير

### قومُ مُدِلون:

سبب نزول الآية الكريمة يبين طبيعة العناد واللجاج والجدل في اليهود، إبتداءً من زمان موسى للجلخ ومروراً بعصر خاتم الأنبياء وحتى يومنا هذا يعرضون عن الحق بألوان الحجج الواهية.

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، مع شيء من الإختصار، والتفسير الكبير، وتفسير الميزان،
 وتفسير المنار، (بتفاوت يسير).

حجّتهم في هذا الموضع المذكور. في الآية ثقل التكاليف التي يأتي بها جبرائيل، وعداؤهم لهذا الملك، ورغبتهم في أن يكون ميكائيل أميناً للوحي!! وكأن الملائكة هم مصدر الاحكام الإلهيّة! والقرآن الكريم يصرّح بأنّ الملائكة ينفّذون أوامر الله ولا ينحرفون عن طاعته: ﴿لا يعصون الله ما لمرهم﴾ \.

القرآن يجيب عن ذريعة هؤلاء: ﴿قُلْ مَنْ كَانَ مَدُوّا لَجَبَرِيلَ فَإِنَّهُ مَنْ عَلَيْكَ مَلَىٰ قَلَيكَ بِإِذْنَ الله ﴾ وما جاء به جبرائيل يصدّق ما نزل في الكتب الساوية السابقة: ﴿مصدقاً لما بين يديه ﴾ وهو إضافة إلى كل هذا: ﴿وهدى وبشرى للمؤمنين ﴾.

فالجواب في هذه الآية ينطوي على ثلاث شعب:

أَوْلاً: إِنَّ جبريل لا يأتي بشيء من عنده، بل ما يأتي به هو ﴿بَإِدُن الله﴾.

ثانياً: ما جاء به جبريل تصدّقه الكتب السهاوية السابقة، لانطباقه على العلامات والدلالات المذكورة في تلك الكتب.

ثالثاً: محتوى ما جاء به جبرائيل يدلُّ على أصالته وحقَّانيته.

الآية التالية تؤكد نفس هذا الموضوع تأكيداً مقروناً بالتهديد وتقول: ﴿من كان مدوّل لله وملائكته ورسله وجبريل وميكال فإنْ الله مدوّ للكافرين﴾ أمشيرة بذلك إلى أنّ موقف الإنسان من الله وملائكته ورسله ومن جبرائيل وميكائيل، لا يقبل التفكيك، وأنّ الموقف المعادى من أحدهم هو معاداة للآخرين أ.

وبعبارة أخرى: الأوامر الإلهيّة الباعثة على تكامل الإنسان، تنزل عن طريق الملائكة على الرسل، وإن كان بين مهات الملائكة اختلاف، فذلك يعود إلى تقسيم المسؤوليات لا إلى التناقض بين المهات، واتخاذ موقف معاد من أحدهم هو عداء لله سبحانه.

# مِبْرِيل وَمِيكَال:

ورد اسم جبريل ثلاث مرات، واسم ميكال مرة واحدة في القرآن الكريم، ٤ ويستفاد

٢ البقرة، ٩٨.

۱. التحريم، ٦.

٣. تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

٤. اسم «جبريل» ورد مرّتين في هذه الآيات ومرّة في سورة التحريم الآية ٤ واسم «ميكال» لم يرد إلّا في هذا الموضوع من القرآن.

من الآيات أنّهها ملكان مقرّبان من ملائكة الله تعالى. قيل: إنّ اسم جبرائيل عبري يعني «رجل الله» أو «قوّة الله» (جبر: تعني الرجل أو القوّة، وئيل: بمعنى الله).

هذه الآيات الكريمة تعرّف جبريل أنّه رسول الوحي الإلهي إلى النبي، ومنزّل القرآن على قلبه، ولواسطة الوحي اسم آخر في الآية ١٠٢ من سورة النحل هو: ﴿روح القدس﴾ أمّا الآية ١٩١ من سورة الشعراء فتسميه ﴿الرُّوح الأمين﴾، ويصرّح المفسرون أنّ المقصود من روح المقدس والروح الأمين، هو جبرائيل.

وهناك أحاديث تدور حول ظهور جبرائيل بصور متعددة لدى نزوله علىٰ النبي، وكان في المدينة ينزل علىٰ صورة (دحية الكلبي) وهو رجل جميل الطلعة. ا

يستفاد من سورة النجم أنّ النبي ﷺ شاهد جبرائيل مرّتين على هيئته الأصلية ".

ذكرت المصادر الإسلامية أسهاء أربعة من الملائكة المقربين هم: جبرائيل ومـيكائيل وإسرافيل وعزرائيل، وأعظمهم مرتبة جبرائيل.

وفي كتب اليهود ورد ذكر جبريل وميكال، ومن ذلك ما ورد في كتاب دانيال حيث وصف جبرائيل بأنّه الغالب لرئيس الشياطين، ووصف ميكائيل بأنّه الغالب لرئيس الشياطين، ووصف ميكائيل بأنّه حامي قـوم بـني إسرائيل ".

ذكر بعض المحققين أنّ المصادر اليهودية خالية من الدلالة على خصومة جبرائيل لهؤلاء القوم، وهذا يؤيد أنّ إدعاءات اليهود بشأن موقفهم من جبرائيل، لم يكن إلّا ذريعة للتنصل من الإسلام إذ لا يوجد في مصادرهم الدينية ما يشير إلى وجود مثل هذه العداوة بينهم وبين جبرائيل.

#### रुख

٢. أعلام القرآن، ص ٢٧٧.

١٠ أصول الكافي، ج ٢، ص ٥٨٧، ح ٢٥.

٣ النصدر السابق، ص ٦٢٩.

وَلَقَدْ أَنْ لَنَ آ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِنَتُ وَمَايَكُفُرُ بِهَآ إِلَّا ٱلْفَسِقُونَ الْ أَوَكُلُما وَلَقَدُ أَنْ أَلْهُ الْفَسِقُونَ اللَّهُ أَوَكُمُ اللَّهُ وَاعَهُدُ النَّذَهُ, فَرِيقٌ مِنْهُمْ بَلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يُوْمِنُونَ اللَّهُ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنَ وَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنَ وَسُولٌ مِنْ اللَّهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَرَاءً ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَرَاءً ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَرَاءً فَلْهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَرَاءً فَلْهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَرَاءً فَلْهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّ

# سبب النزول

قال ابن عباس: إنّ ابن صوريا \_وهو من أحبار اليهود \_قال لرسول الله عَلَيْنَا الله عمّد ما جئتنا بشيء نعرفه، وما أنزل الله عليك من آية بينة فنتبعك لها، فأنزل الله هذه الآية . ا

# التفسير

#### الناكثون من اليهود:

الآية الأولى تشير إلى الآيات والعلامات والدلائل الكافية الواضحة التي توفرت لدى رسول الله تَكَلِّيُهُ ، وتؤكّد أنّ المعرضين عن هذه الآيات البينات أدركوا في الواقع حقّانية الدعوة، لكنهم هبّوا للمعارضة مدفوعين بأغراضهم الشخصية: ﴿ولقد لدزلنا لليك آياب بيناب وما يكفرها إلالفاسقون﴾.

التفكير في آيات القرآن ينير الطريق لكل طالب حق منصف، وبمطالعة هذه الآيــات يمكن فهم صدق دعوة نبيّ الإسلامﷺ، وعظمة القرآن.

لكن هذه الحقيقة الواضحة لا يفهمها الذين انطفأ نور قلوبهم بسبب الذنوب، من هنا نرى الفاسقين الملوّثين بالخطايا يعرضون عن الإيمان بالرسالة.

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير القرطبي، ذيل الآيات مورد البحث.

ثم يتطرق القرآن إلى صفة مجموعة من اليهود، وهـي صـفة النكـول ونـقض العـهود والمواثيق، وكأنّها صفة تاريخية تلازمهم على مرّ العصور ولوكلّها عاهدوا مهدا نبذه قريق منهم بل أكثرهم الايؤمنون.

لقد أخذ الله ميثاقهم في جانب الطور أن يعملوا بالتوراة لكنهم نقضوا الميثاق، وأخذ منهم الميثاق أن يؤمنوا به. منهم الميثاق أن يؤمنوا به.

يهود «بني النضير» و «بني قريضة» عقدوا الميثاق مع النبي لدى هــجرته المــباركة إلى المدينة أن لا يتآمروا مع أعدائه، لكنهم نقضوا العهد، وتعاونوا مع مشركي مكّة في حرب الأحزاب ضد المسلمين.

وهذه الخصلة في هذا الفريق من اليهود نجدها اليوم متجسدةً في الصهيونية العالمية التي تضع كل المواثيق والقرارات والمعاهدات الدولية تحت قدميها، متى ما تعرّضت مـصالحها للخطر.

الآية الأخيرة تؤكّد بصراحة أكثر على هذا الموضوع: ﴿ ولمّا جاءهم رسولُ من عند الله مصدقُ لما معمم تبدُ فريقُ من الّذين لوتوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم كأنّهم لا يعلمون﴾.

كان أحبار اليهود يبشّرون النّاس قبل البعثة النبوية بالرّسول الموعود ويذكرون لهم علاماته وصفاته، فلمّا بعث نبيّ الإسلام، أعرضوا عمّا جاء في كتابهم، وكأنّهم لم يروا ولم يقرأوا ما ذكرته التوراة في هذا الجال.

هذه هي النتيجة الطبيعية للأفراد الغارقين في ذاتياتهم، هؤلاء \_حتى في دعـوتهم إلى حقيقة من الحقائق ـ لا يتجرّدون عن ذاتياتهم، فإن وصلوا إلى تلك الحقيقة ووجـدوها لاتنسجم مع أهوائهم، أعرضوا عنها ونبذوها وراء ظهروهم.

### بحوث

١- واضح أن تعبير «النَّزول» أو «الإنْزَالِ» بشأن القرآن الكريم لا يعني الإنتقال المكاني من الأعلى إلى الاسفل وأن الله مثلاً في السماء وأنزل القرآن إلى الارض، بل التعبير يشير إلى علو مكانة ربّ العالمين.

٢-كلمة «فاسق» من مادة «فسق» وتعني خروج النّواة من الرطب، فقد تسقط الرطبة من النخلة، وتنفصل عنها النّواة، ويقال عن هذا الإنفصال في العربية «فسقت النواة»، ثم

أطلقت الكلمة على كل انفصال عن خط طاعة الله، وعن طريق العبودية.

فكما أن النّواة تفسق إذا نزعت لباسها الحلو المفيد المغذّي، كذلك الفاسق ينزع عنه بفسقه كل قيمه وشخصيّته الإنسانية.

٣- القرآن في حديثه عن اليهود لا يوبّخ الجميع بسبب ذنوب الأكثرية، بل يستعمل كلهات مثل «فريق» «أكثر» ليصون حق الأقلية المؤمنة المتقية، وطريقة القرآن هذه في حديثه عن الأمم درس لناكي لانحيد في أحاديثنا ومواقفنا عن الحق والحقيقة.

8003

وَاتَّبَعُواْ مَاتَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَّ وَمَا صَفَرَسُلَيْمَنُ وَكَكِنَّ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَى الْمَلَصَيْنِ بِبَابِلَ هَلْرُوتَ وَمَنُوتَ وَمَنَا يُعْلَمُونَ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولًا إِنَّمَا خَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرَ فَي هَلُولَ اللَّهُ وَمَنَا يُعْلَمُونَ مِنْ الْمَنْ وَزَوْجِهِ وَمَاهُم بِضَارِينَ بِهِ عَنَى الْمَنْ وَزَوْجِهِ وَمَاهُم بِضَارِينَ بِهِ عَنَى الْمَنْ وَرَوْجِهِ وَمَاهُم بِضَارِينَ بِهِ عَلَمُونَ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهُ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُدُوهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا مِن أَحَدِ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُدُوهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا مِن أَحَدِ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهُ وَيَنعَلَمُونَ مَا يَضُدُوهُمُ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنوا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَيَعْمَلُهُ مَا لَا مُنُوالِي مِنْ الْمَنوَالِيهِ الْمَنُولَةُ مِنْ عِنْ اللَّهُ وَيَعْلَمُونَ مَا اللَّهُ وَالْمَالُولُ اللَّهُ مَا لَاللَّهُ مَا لَا مَنُولَ اللَّهُ وَلَا لَمَنُولَ اللَّهُ مُولَى الْمَالُولُ اللَّهُ مَا لَا مُولِي اللَّهُ مَا لَا مَنُولَ اللَّهُ مَا لَا مَنُولَ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ وَلَا لَا مَنْ وَلَا لَا اللَّهُ مَا لَا مَنْ اللَّهُ مُ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْمِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

# التفسير

#### سليمان وسمرة بابل:

يفهم من الأحاديث أنّ مجموعة من النّاس مارست السحر في عصر النبي سليان عليه الله فأمر سليان عليه المراقهم وكتاباتهم، واحتفظ بها في مكان خاص. (لعل الإحتفاظ بها يعود إلى إمكان الاستفادة منها في إيطال سحر السحرة).

بعد وفاة سليمان عمدت جماعة إلى إخراج هذه الكتابات، وبدأوا بنشر السحر وتعليمه، واستغلت فئة هذه الفرصة فأشاعت أنّ سليمان لم يكن نبيّاً أصلاً، بل كان يسيطر على مُلكه ويأتي بالأمور الخارقة للعادة عن طريق السحر!

مجموعة من بني إسرائيل سارت مع هذه الموجة ولجأت إلى السحر، وتركت التوراة. عندما ظهر النبي الخاتم ﷺ، وجاءت آيات القرآن مؤيدة لنبوّة سليمان، قال بعض أحبار اليهود: ألا تعجبون من محمّد يقول: سليمان نبيّ وهو ساحر!

وجاءت الآية ترد على مزاعم هؤلاء وتنني هذه التّهمة الكبرى عن سليمان اللِّه ١٠.

الآية الأولى إذن تكشف فضيحة أخرى من فضائح اليهود وهي إتهامهم لنبيّ الله بالسحر والشعوذة، تقول الآية عن هؤلاء القوم: ﴿وَلَقْبِعُوا هِمَا تَسْتَلُوا الشَّيَاطِينَ عَمَلَى هَمَاكُ هَمَاكُ عَلَيْكُ سَلِيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَل عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

والضمير في «وَاتَّبِعُوا» قد يعود إلى المعاصرين للنبيّ، أو إلى أُولئك اليهود المعاصرين لسلمان، أو لكلا الفريقين.

والمقصود بكلمة «الشَّيَاطِينَ» قد يكون الطغاة من البشر أو من الجن أو من كليها. ثم تؤكد الآية على نني الكفر عن سليان: ﴿وها كفرسليهان﴾.

فسليان الله للم يلجأ إلى السحر، ولم يحقق أهدافه عن طريق الشعوذة: ﴿وَلَكُنَّ الشَّياطينَ كَفُرُوا يَعَلُّمُونَ النَّاسِ السَّحر﴾.

هؤلاء اليهود لم يستغلّوا ما تعلّموه من سحر الشياطين فحسب، بل أساؤوا الاستفادة أيضاً من تعليات هاروت وماروت: ﴿وها لنزل على العلكين ببابل هاروت وهاروت﴾ ٢٠

هاروت وماروت ملكان إلهيّان جاءا إلى النّاس في وقت راج السحر بسينهم وابتلوا بالسحرة والمشعوذين، وكان هدفها تعليم النّاس سبل إيطال السحر، وكما أنّ إحباط مفعول القنبلة يحتاج إلى فهم لطريقة فعل القنبلة، كذلك كانت عملية إحباط السحر تتطلب تعليم النّاس أصول السحر، ولكنها كانا يقرنان هذا التعليم بالتحذير من السقوط في الفتنة بعد تعلم السحر ﴿ وها يعلّمان من أحدٍ حتّى يقولا إنّها نعن فتنة فلا تكفر ﴾.

وسقط أولئك اليهود في الفتنة، وتوغلوا في انحرافهم، فزعموا أنّ قدرة سليمان لم تكن من النّبوة، بل من السحر والسحرة، وهذا هو دأب المنحرفين دائماً، يحاولون تبرير انحرافاتهم بإتهام العظهاء بالانحراف.

هؤلاء القوم لم ينجحوا في هذا الاختبار الإلهي، فأخذوا العلم من الملكين واستغلُّوه على ا

١٠ سيرة ابن هشام، ج ٢، ص ١٩٢. وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، مع قليل من الاختلاف.
 ٢. بعض المفسرين عطفوا جملة ﴿مَا أَنْزِلَ ﴾ علىٰ ﴿مَا تَتْلُوا ﴾ وعلىٰ هذا الأساس فسرنا الآية أعلاه، وبعضهم عطفوها علىٰ «السحر».

طريق الإفساد لا الإصلاح، لكن قدرة الله فوق قدرتهم وفوق قدرة ما تعلموه: ﴿فَيتَعلُّمُونُ مِنْ اللهِ عِلْمُونُ ما يَعْلُمُونُ مِنْ الْمُورُونُ بِهُ بِينُ الْمُرْ وَزُوجِهُ وَمَا هُمْ بِصَارِينَ بِهُ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بِإِذْنَ اللهُ ويتعلُّمُونُ مَا يَضُرُهُمْ وَلا يَنْفَعَهُم ﴾.

لقد تهافتوا على إقتناء هذا المتاع الدّنيوي وهم عالمون بأنّه يصادر آخرتهم وولقد ملموا لهن لشتراه ما له في الآخرة من خلاق . لقد باعوا شخصيتهم الإنسانية بهذا المتاع الرخيص ووليئس ما شروا به لنفسهم لوكانوا يعلمون .

لقد أضاعوا سعادتهم وسعادة مجتمعهم عن علم ووعي، وغــرقوا في مســـتنقع الكــفر والانحراف **﴿ولو لَنُّهِم آمنوا ولتُقوا لمثوبةُ من مند الله خيرً لوكانوا يسلمون ﴾**.

### ہحوث

#### ۱۔ قصّهٔ هاروت وماروت

كثر الحديث بين أصحاب القصص والأساطير عن هذين الملكين، واختلطت الخرافة بالحقيقة بشأنهما، حتى ما عاد بالإمكان استخلاص الحقائق مما كتب بشأن هذه الحادثة التاريخية، ويظهر أن أصح ما قيل بهذا الشأن وأقربه إلى الموازين العقلية والتاريخية والاحاديث الشريفة هو ما يلى:

شاع السحر في أرض بابل وأدّى إلى إحراج النّاس وازعاجهم، فبعث الله ملكين بصورة البشر، وأمرهما أن يعلما النّاس طريقة إحباط مفعول السحر، ليتخلصوا من شرّ السحرة.

كان الملكان مضطرين لتعليم النّاس أصول السحر، باعتبارها مقدمة لتعليم طريقة إحباط السحر، واستغلت مجموعة هذه الأصول، فانخرطت في زمرة الساحرين، وأصبحت مصدر أذى للناس.

الملكان حذرا النّاس ـ حين التعليم ـ من الوقوع في الفتنة، ومن السقوط في حضيض الكفر بعد التعلم، لكن هذا التحذير لم يؤثّر في مجموعة منهم ٢.

١. «الخَلاق» يعنى «الخُلُق»، وقد يعنى الحظّ والنصيب وهذا هو معنى الكلمة في الآية.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ١٠٢، ص ١٠٦ و١٠٧.

أمّا ما تتحدث عنه بعض كتب التاريخ ودوائر المعارف بهذا الشأن فمشوب بالخرافات والأساطير، وبعيد كل البعد عمّا ذكره القرآن، من ذاك مثلاً أنّ الملكين أرسلا إلى الأرض ليثبت لهما سهولة سقوطهما في الذنب إن كانا مكان البشر، فنزلا وارتكبا أنواع الآثام والذنوب والكبائر!! والنص القرآني بعيد عن هذه الأساطير ومنزّه منها.

#### ٢\_ لفظ هاروت وماروت

زعم بعض المحققين أنّ «هاروت» و«ماروت» لفظان فارسيان قديمان.

وقال: إنّ كلمة «هوروت» تعني «الخصب»، و«موروت» تعني «عديم المسوت» واسها هاروت وماروت مأخوذان، من هذين اللفظين ، وهذا الإتجاه في فهم معنى الاسمين لا يقوم على دليل.

وفي كتاب «آوِستا» وردت ألفاظ مثل: «هرودات» ويعني «شهر خـرداد»، وكـذلك «أمردات» بمعنى عديم الموت، وهو نفسه اسم «شهر مرداد» ".

وفي معجم (دهخدا) تفسير للفظين شبيه بما سبق.

والعجيب أنّ البعض ذهب إلى أنّ هاروت وماروت من البشر ومن سكنة بابل!، وقيل أيضاً أنّهها من الشياطين!! والآيات المذكورة ترفض ذلك طبعاً.

### ٣ـ كيف يكون الملك معلّماً للإنسان؟

يبقى السّؤال عن الرابطة بين الملك والإنسان، وهل يمكن أن تكون بينهما رابطة تعليمية؟ الآيات المذكورة تصرح بأنّ هاروت وماروت علّما النّاس السحر، وهذا تمّ طبعاً من أجل إحباط سحر السحرة في ذلك المجتمع. فهل يمكن للملك أن يكون معلماً للإنسان؟

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ١٢، ص ١٠٦ و١٠٧.
 ٢. أعلام القرآن، ص ٦٥٥.

الأحاديث الواردة بشأن الملكين تجيب على هذا السّؤال، وتقول: إنّ الله بعثها على شكل البشر، وهذه الحقيقة يمكن فهمها من الآية التاسعة لسورة الأنعام أيضاً، حيث يقول تعالى: ﴿ولوجِعلناه ملكا لجعلناه رجلا﴾ أ.

# ٤\_ لا قدرة لأمد علىٰ عمل دون إذن الله

نفهم من قول الله في هذه الآيات أن السحرة ماكانوا قادرين على إنزال الضّر بأحد دون إذن الله سبحانه، وليس في الأمر «جبر» ولا إرغام، بل إنّ هذا المعنى يشير إلى مبدأ أساس في التوحيد، وهو أنّ كلّ القوى في هذا الكون تنطلق من قدرة الله تعالى، النار إذ تحرق إنّا تحرق بإذن الله، والسكين إذ تقطع إنما تقطع بأمر الله، لا يمكن للساحر أن يتدخل في عالم الخليقة خلافاً لإرادة الله.

كلّ ما نراه من آثار وخواص إِنّما هي آثار وخواص جعلها الله سبحانه للـموجودات المخلتفة، ومن هذه الموجودات من يحسن الاستفادة من هذه الهبة الإلهيّة ومنهم من يسيء الاستفادة منها. و«الاختيار» الذي منحه الله للإنسان إنّما هو وسيلة لإختباره تكامله.

#### هـ السمر وتاريمه

الحديث عن السحر وتاريخه طويل، ونكتني هنا بالقول إنّ جذوره ضاربة في أعماق التاريخ، ولكن بداياته وتطوراته التاريخية يلفّها الغموض ولا يمكن تشخيص أول من استعمل السحر.

وبشأن معناه يمكن القول: إنّه نوع من الأعمال الخارقة للعادة، تؤثر في وجود الإنسان، وهو أحياناً نوع من المهارة والخفة في الحركة وإيهام للأنظار، كما أنّه أحياناً ذو طابع نفسي خيالي.

والسحر في اللغة له معنيان:

١- الخداع والشّعوذة والحركة الماهرة.

٢- كل ما لطف ودقّ.

الأنعام، ٩.

والراغب ذكر للفظ السحر ثلاثة معانِ قرآنية:

الأوّل: الخداع وتخييلات لاحقيقة لها، نحو ما يفعله المشعبذ بصرف الأبصار عما يفعله لخفّة يده، وما يفعله النّمام بقول مزخرف عائق للأسماع.

الثّاني: استجلاب معاونة الشيطان بضرب من التقرب إليه.

الثّالث: هو اسم لفعل يزعمون أنه من قوّته يغيّر الصور والطبائع فيجعل الإنسان حماراً، ولا حقيقة لذلك ١.

نستنتج من دراسة ٥١ موضعاً من مواضع ذكر كلمة «سحر» في القرآن الكريم أنّ السحر ينقسم في رأي القرآن الكريم على قسمين:

1- الخداع والشعبذة وخفة اليد وليس له حقيقة كما جاء في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا حَبَالُهُمُ وَمُعَيِّهُمْ يَعْيُلُ لِلِيهُ مِنْ سَعَرِهُمْ لَنَّهَا تَسَعَىٰ ﴾ أوقوله: ﴿ فَلَّمَا اللَّهُ وَاسْتَعْرُوا لَمْ يَنَ النَّاسُ وَلِسْتُرْهُوهُم ﴾ أويستفاد من هذه الآيات أنّ السحر ليس له حقيقة موضوعية حتى يمكنه التأثير في الأشياء، بل هو خفة حركة اليد ونوع من خداع البصر فيظهر ما هو خلاف الواقع. ٢ يستفاد من آيات أخرى أنّ للسحر أثراً واقعياً، كقوله سبحانه: ﴿ فَيتَعلَّمُونُ مِنْهُما ما يَعْرُهُمُ وَلا ينفعهم ﴾ كما مرّ في الآيات التي نحن بصددها.

وهل أنّ للسحر تأثيراً نفسياً فقط، أم يتعدى ذلك إلى الجسم أيضاً؟ لم تشر الآيات أعلاه إلى ذلك، ويعتقد بعض النّاس أنّ هذا التأثير نفسي لا غير.

جدير بالذكر أنّ بعض ألوان السحر كانت تُمارس عن طريق الاستفادة من خواص المواد الكيمياوية والفيزياوية لخداع النّاس، فيحدثنا التاريخ أنّ سحرة فرعون وضعوا داخل حبالهم وعصيّهم مادة كيمياوية خاصّة (ولعلها الزئبق)، كانت تتحرك بتأثير حرارة الشمس أو أية حرارة أخرى، وتوحي للمشاهد أنّها حيّة، وهذا اللون من السحر ليس بقليل في عصرنا الرّاهن.

۲. طه. ۲۲.

١. مفردات الراغب، مادة «سحر».

٣. الأعراف، ١١٦.

# السّمر في رأي الإسلام:

أجمعت الفقهاء على حرمة تعلم السحر وممارسته، وجاء عن أمير المؤمنين على اللهِ: «مَنْ تَعَلَّمَ مِنَ السِّخْرِ قَلِيلاً أَوْ كَثِيراً فَقَدْ كَفَرَ وَكَانَ آخِرُ عَهْدِهِ بِرَبِّيهِ» .

ولكن ـكما ذكرناه يجوز تعلّم السحر لإبطال سحر السحرة، بل يرتفع الجواز أحياناً إلى حد الوجوب الكفائي، لإحباط كيد الكائدين والحيلولة دون نزول الأذى بالنّاس من قبل المحتالين. دليلنا على ذلك حديث روي عن الإمام أبي عبد الله جعفر محمّد الصادق على الأبار عن الإمام أبي عبد الله جعفر محمّد الصادق على النّائل وَيَأْخُذُ عَلَىٰ ذَلِكَ الأَجْرَ فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ أَنَا رَجُلُ كَانَتُ عِنسَىٰ بْنُ شَقفَىٰ سَاحِراً يَأْتِيهِ النّاسُ وَيَأْخُذُ عَلَىٰ ذَلِكَ الْأَجْرَ فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ أَنَا رَجُلُ كَانَتُ صِناعَتِي السّعْرُ وَكُنْتُ آخِذُ عَلَيْهِ الْأَجْرَ وَكَانَ مَعَاشِي وَقَدْ حَجَجْتُ مِنْهُ وَمَنَّ اللهِ عَلَيَّ بِلِقَائِكَ وَقَدْ ثَبَعْ إلى اللهِ عَلَيَّ بِلِقَائِكَ وَقَدْ تُبَعْ إلى اللهِ عَلَيَّ بِلِقَائِكَ وَقَدْ تُبَعْ إلى اللهِ عَلَيَّ بِلِقَائِكَ وَقَدْ تُبَعْ إلى اللهِ عَلَيَّ بِلِقَائِكَ مَعْرَجٌ فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ حُلَّ وَلاَ تَعْقُدْ» ٢.

ويستفاد من هذا الحديث أن تعلّم السحر والعمل به من أجل فتح وحلّ عقد السحر لا إشكال فيه.

# السمر في رأي التوراة:

أعمال السحر والشّعبذة في كتب العهد القديم (التوراة وملحقاتها) هي أيضاً ذميمة غير جائزة. فالتوراة تقول: «لا تلتفتوا إلى الجان ولا تطلبوا التوابع فتنجسوا بهم وأنا الربّ إلهكم» ".

وجاء في موضع آخر من التوراة: «والنفس التي تلتفت إلى الجان وإلى التوابع لتزني ورائهم إجعل وجهي ضد تلك النفس واقطعها من شعبها»<sup>٤</sup>.

ويقول قاموس الكتاب المقدس: «واضح أن السحر لم يكن له وجود في شريعة موسى، بل إنّ الشريعة شددت كثيراً على أولئك الذين كانوا يستمدون من السحر».

ومن الطريف أنّ قاموس الكتاب المقدّس الذي يؤكّد على أنّ السحر مذموم في شريعة موسى، يصرح بأنّ اليهود تعلّموا السحر وعملوا به خلافاً لتعاليم التوراة فيقول: «... ولكن

١. وسائل الشيعة، ج ١٧، ص ١٤٨، ح ٢٢٢١٣. ٢. المصدر السابق، ص ١٤٥، ح ٢٢٢٠٧.

٣ الكتاب المقدس، سفر لاويين، ص ١٨٤، الإصحاح ١٩، الرقم ٣١.

٤. المصدر السابق، ص ١٨٥، الإصحاح ٢٠، الرقم ٦.

مع ذلك تسرّبت هذه المادة الفاسدة بين اليهـود، فآمـن بهـا قـوم، ولجأوا إليـه في وقت الحاجة» \.

ولذلك ذمّهم القرآن، وأدانهم لجشعهم وطمعهم وتهافتهم على متاع الحياة الدنيا.

#### السمر في عصرنا:

توجد في عصرنا مجموعة من العلوم كان السبحرة في العبصور السبالفة يستغلُّونها للوصول إلى مآربهم:

 ١- الاستفادة من الحنواص الفيزياوية والكيمياوية للأجسام، كما ورد في قصّة سحرة فرعون واستفادتهم من خواص الزئبق أو أمثاله لتحريك الحبال والعصيّ.

واضح أنّ الاستفادة من الخصائص الكيمياوية والفيزياوية للأجسام ليس بالعمل الحرام، بل لابدّ من الإطلاع على هذه الخصائص لاستثار مواهب الطبيعة، لكن المحرم هو استخدام هذه الخواص المجهولة عند عامّة النّاس لإيهام الآخرين وخداعهم وتسضليلهم، مثل هذا العمل من مصاديق السحر، (تأمل بدقة).

٢- الاستفادة من التنويم المغناطيسي، والهيبنوتيزم، والمانية تيزم، والتله بآتي (انتقال الأفكار من المسافات البعيدة).

هذه العلوم هي أيضاً إيجابية يمكن الاستفادة منها بشكل صحيح في كثير من شــؤون الحياة. لكن السحرة كانوا يستغلّونها للخداع والتضليل.

ولو استخدمت هذه العلوم اليوم أيضاً علىٰ هذا الطريق المنحرف فهي من «السحر» المحرّم.

بعبارة موجزة: إن السحر له معنى واسع يشمل كل ما ذكرناه هنا وما أشرنا إليه سابقاً. ومن الثابت كذلك أن قوّة الإرادة في الإنسان تنطوي على طاقات عظيمة، وتزداد هذه الطاقات بالرياضات النفسية، ويصل بها الأمر أنّها تستطيع أن تؤثر على الموجودات الحيطة بها، وهذا مشهود في قدرة المرتاضين على القيام بأعمال خارقة للعادة نتيجة رياضاتهم النفسية.

جدير بالذكر أن هذه الرياضات تكون مشروعة تارة، وغير مشروعة تارة أخــرى،

١. قاموس الكتاب المقدس، تأليف المستر هاكس الإمريكي، ص ٤٧١.

الرياضات المشروعة تخلق في النفوس الطاهرة قوّة إيجابية بناءة، والرياضات غير المشروعة تخلق قوّة شيطانية، وقد تكون كلا القوتين قادرتين على القيام بأعمال خارقة للعادة، لكن الأولى إيجابية بناءة، والأخرى مخربة هدّامة.

8003

### سبب النزول

روي عن ابن عباس أنّه قال: إنّ الصحابة كانوا يطلبون من رسول الله عَبَيْ لدى تلاوته الآيات وبيانه الأحكام الإلهيّة أن يتمهّل في حديثه حتى يستوعبوا ما يقوله، وحتى يعرضوا عليه أسئلتهم، وكانوا يستعملون لذلك عبارة: «راعنا» أي أمهلنا، واليهود حوّروا معنى هذه الكلمة لتكون من «الرعونة» فتكون راعنا بمعنى اجعلنا رعناء، واتخذوا ذلك وسيلة للسخرية من النبى والمسلمين.

الآية تطلب من المسلمين أن يقولوا «انْظُرْنَا» بدلاً من «رَاعِنَا» لسد الطريق أمام طعن الأعداء. \

وقال بعض المفسرين: إنّ عبارة «رَاعِنَا» في كلام اليهود سبّة تعني «اسمع ولمّا تسمع»، وكانوا يرددون هذه العبارة مستهزئين!. ٢

وقيل إن اليهود كانوا يقولون بدلاً من رَاعِنَا «راعينا» = (راعي + نا) ويخاطبون بذلك

١. تفسير القرطبي وتفسير المنار وتفسير روحالجنان، وتفسير مجمعالبيان، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد
 البحث.

النبي ساخرين، أوليس بين هذه العلل المذكورة لنزول الآية الكريمة تناقض، فقد تكون بأجمعها صحيحة.

# التفسير

## لا توفّروا للأعداء فرصة الطعن:

الآية الكريمة تخاطب المسلمين قائلة: ﴿يا لَيُها الَّذِينَ آمِنُوا لا تقولوا راعنا وقولوا للسطرنا ولسمعوا وللكافرين مذابَ أليمَ﴾.

ممّا سبق من سبب نزول هذه الآية الكريمة نستنتج أنّ على المسلمين أن لا يبوفروا للأعداء فرصة الطعن بهم، وأن لا يتيحوا لهم بفعل أو قول ذريعة يسيئون بها إلى الجهاعة المسلمة، عليهم أن يتجنّبوا حتى ترديد عبارة يستغلّها العدوّ لصالحه الآية تصرّح بالنهي عن قول عبارة تمكن الأعداء أن يستثمروا أحد معانيها لتنضعيف معنويات المسلمين، وتأمرهم باستعمال كلمة أخرى غير تلك الكلمة القابلة للتحريف ولطعن الأعداء.

حين يشدّد الإسلام إلى هذا الحد في هذه المسألة البسيطة، فإن تكليف المسلمين في المسائل الكبرى واضح، عليهم في مواقفهم من المسائل العالمية أن يسدوا الطريق أمام طعن الأعداء، وأن لا يفتحوا ثغرة ينفذ منها المفسدون من الداخل والخارج للإساءة إلى سمعة الإسلام والمسلمين.

جدير بالذكر أنّ عبارة راعنا \_إضافة إلى ما فيها من معنى آخر استغلد اليهود \_ فيها نوع من سوء الأدب، لأنّها من باب المفاعلة، وباب المفاعلة يفيد المبادلة والاشتراك، وهي لذلك تعنى: راعنا لنراعيك، وقد نهى القرآن عن ترديدها ٢.

الآية التالية تكشف عن حقيقة ما يكنّه مجموعة من أهل الكتاب والمشركين من حقد وعداء للجهاعة المؤمنة: ﴿هايودُ الدّين كفرواهن أهل الكتاب والالمشركين أن ينزّل عليكم من خير هن ريكم ﴾، وسواء ود هؤلاء أم لم يودّوا فرحمة الله لها سنّة إلهيّة ولا تخفي للميول

١. تفسير القرطبي وتفسير العنار وتفسير روح الجنان، وتفسير مجمع البيان، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

٢. التفسير الكبير، وتفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

والأهواء: ﴿ والله يختمن برحمته من يشا. والله دو الفضل العظيم ﴾.

الحاقدون لم يطيقوا أن يروا ما شمل الله المسلمين من فضل ونعمة، وما منّ عليهم من رسالة عظيمة، ولكن فضل الله عظيم.

### بحث

### مغزى قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا﴾

أكثر من ثمانين موضعاً خاطب الله المسلمين في كتابه الكريم بهذه العبارة، وكل هذه المواضع من القرآن الكريم نزلت في المدينة، ولا وجود لهذه العبارة في الآيات المكية، ولعل ذلك يعود إلى تشكل الجماعة المسلمة في المدينة، وإلى ظهور المجتمع الإسلامي بعد الهجرة. ولذلك خاطب الله الجماعة المؤمنة بعبارة ﴿ يَا تَيُهَا اللَّذِينَ آمنولُهُ.

وهذا الخطاب يتضمن إشارة إلى ميثاق التسليم الذي عقدته الجماعة المسلمة مع ربّها بعد الإيمان به، وهذا الميثاق يفرض على الجماعة الطاعة والإنصياع لأوامر ربّ العمالمين، والإستجابة لما يأتي بعد هذه العبارة من أحكام.

جدير بالذكر أنّ كثيراً من المصادر الإسلامية بما في ذلك مصادر أهل السنّة، روت عن الرّسول عَيَنَا لِلهُ وَله: «مَا أَنْزَلَ اللهُ آيَةً فِيهَا يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إلَّا وَعَلِى رَأْسُهَا وَأَمِيرُهَا» <sup>١</sup>.

8003

### الآيتان

مَانَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرِمِنْهَا آَوْمِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِ شَىءٍ فَدِيرُ اللَّهِ اَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَحِثُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَانصِيرٍ اللَّ

# التفسير

## الغرض من النّسغ:

الآية الأولى تشير أيضاً إلى بعد آخر من أبعاد حملة التشكيك اليهودية ضد المسلمين. كان هؤلاء القوم يخاطبون المسلمين أحياناً قائلين لهم إنّ الدين دين اليهود وأنّ القبلة قبلة اليهود، ولذلك فإنّ نبيّكم يصلي تجاه قبلتنا (بيت المقدس)، وحينا نزلت الآية ١٤٤ من هذه السّورة و تغيّرت بذلك جهة القبلة، من بيت المقدس إلى مكّة، غييّر اليهود طريقة تشكيكهم، وقالوا: لو كانت القبلة الأولى هي الصحيحة، فلم هذا التغيير؟ وإذا كانت القبلة الأانية هي الصحيحة، فلم هذا التغيير؟ وإذا كانت القبلة الثانية هي الصحيحة، فكل أعبالكم السابقة \_إذن \_باطلة،

القرآن الكريم في هذه الآية يردّ على هذه المزاعم وينير قلوب المؤمنين أ. ويقول: ﴿ هَا نُسخَ مِنْ آيةٍ لُونَنسها نأسه بغيرِ منها لومثلها ﴾ ... وليس مثل هذا التغيير على الله بعسير ﴿ الم تعلم أن الله على كلّ شيء قديرٌ ﴾ ؟!

الآية التالية تؤكد مفهوم قدرة الله سبحانه و تعالى وحاكميته في السهاوات والأرض وفي الأحكام، فهو البصير بمصالح عباده: ﴿ أَلَم تعلم أَنْ الله له ملك الشماوات والآزنن ﴾، وفي هذه العبارة من الآية أيضاً تثبيت لقلوب المؤمنين، كي لاتتزلزل أمام حملات التشكيك هذه،

١. يحتمل أيضاً أن تشير الآية إلى نسخ أحكام إسلامية أخرى، كما ذكر الفخر الرازي في تفسيره، وسيد قطب في تفسيره.

وتستمر الآية في تعميق هذا التثبيت، مؤكّدة أنّ المجموعة المؤمنة ينبغي أن تعتمد على الله وحده، وتستند إلى قوته وقدرته دون سواه، فليس في هذا الكون سند حقيقي سوى الله سبحانه: ﴿وَهَا لَكُمْ مَنْ دُونَ اللهُ مَنْ وَلَيْ وَلا نَصِيرٍ ﴾.

## بحوث

# ١\_ مل يموز النّسمَ في الأمكام؟

النسخ في اللغة الإزالة، وفي الاصطلاح تغيير حكم شرعي واحلال حكم آخر محله، من ذلك:

١- المسلمون كانوا يصلون بعد الهجرة تجاه بيت المقدس، واستمروا على ذلك ستة عشر شهراً، ثم نزل الأمر بتغيير القبلة، فوجب على المسلمين أن يصلوا تجاه الكعبة.

٣-الآية ١٥ من سورة النساء قررت معاقبة الزانية بعد شهادة أربعة شهود بإمساكها في البيت حتى الوفاة، أو يجعل الله لها سبيلاً، والآية الثانية من سورة النور نسخت الآية المذكورة وبدّلت الحكم بمائة جلدة.

وهنا يطرح سؤال معروف بشأن سبب النسخ يقول: لوكان في الحكم مصلحة فسلماذا نُسخ؟ وإن لم يكن كذلك فلماذا شُرع؟ لماذا لم تطرح الشريعة منذ البداية حكماً غير قابل للنسخ؟

علماء الإسلام أجابوا منذ القديم على هذا السؤال، وتقرير هذا الجواب باختصار كما يلى:

نعلم أنّ بعض احتياجات الإنسان ثابتة لا تقبل التغيير، لأنّها ترتبط بفطرة الإنسان وطبيعته، وبعضها الآخر تتغير بتغير الزمان وظروف البيئة، وهذه المتغيرات قد تـضمن سعادة الإنسان في زمن معين، لكنها تصبح عقبة أمام تقدم الفرد في زمان آخر.

قد يكون نوع من الدواء نافعاً للمريض في ظرف زمني معين، وقد لا يكون نافعاً ـبل ضاراً ـ في مرحلة نقاهة المريض، لذلك يأمر الطبيب بـدواء في وقت، ثم يأمر بـقطعه والإمتناع عن تناوله في وقت آخر.

قد يكون درس معين مفيداً للطالب في مرحلة دراسية معينة، لكن هذا الدرس يصبح عديم الفائدة في المراحل الدراسة التالية. المنهج التعليمي الصحيح ينبغي أن ينظم الدروس بشكل يتناسب مع حاجة الطالب في كل مرحلة من مراحله الدراسية. هذه المسألة تتضح أكثر في إطار القانون اللازم لتكامل الإنسان والمجتمع الإنساني، هذا القانون لابد أن يتضمن متغيرات كي يكون المنهج التكاملي مفيداً لكل مراحل مسيرة المجتمع. وتزداد أهمية هذه التغييرات عند اندلاع الثورات الاجتماعية والعقائدية، وتزداد ضرورة مواكبة متطلبات التغيير في كل مرحلة من مراحل الثورة.

لابدً من التأكيد أنّ أصول الأحكام الإلهيّة ثابتة لا يعتريها التغيير، فالتوحيد والعدالة الإجتاعية وسائر الأصول والمبادىء المشابهة ثابتة لا تتغير، وإغّا يطرأ التغيير على المسائل الفرعية والثانوية.

ومن الضروري أن نؤكّد أيضاً أنّ تكامل الدين قد يبلغ مرحلة يصبح فيها (الدين الخاتم)، وتصبح جميع أحكامه ثابتة لا تقبل التغيير (سنشرح مسألة خاتمية الرسالة في تفسير الآية ٤٠ من سورة الأحزاب).

اليهود، مع اعتراضهم على المسلمين بشأن نسخ حكم القبلة الأولى، أقرّوا النسخ في الأحكام الإلهيّة، واستناداً إلى ما جاء في مصادرهم الدينية.

تذكر التوراة أنّ كل الحيوانات كانت حلاً لنوح الله حين نزل من سفينته، لكن هذا الحكم نُسخ في شريعة موسى، وحرّم قسم من الحيوانات ال

# ٢\_ المقصود من الآية

الآية في اللغة العلامة، وفي القرآن لها معانٍ متعددة:

١- مقاطع من القرآن، مفصولة عن بعضها بعلائم خاصّة، وهذا المعنى للآية نجده في قوله
 تعالى: ﴿تلك آيات الله نتلوها عليك بالعقی﴾ ٢.

٢- المعجزة سمّيت في القرآن آية كقوله سبحانه: ﴿ واضمم يدك إلى جناحك تخرج بيضاء من فيرسو، آية لخرى ﴾ ٢.

٣ الدليل على وجود الله أو المعاد كـقوله: ﴿وجِ علنا اللَّيل والنَّهار آيـتين﴾ ٤ وقـوله:

١. الكتاب المقدس، سفر التكوين، ص ١١، الفصل ٩. الرقم ٣.

٢. البقرة، ٢٥٧؛ و آل عمران، ١٠٨؛ والجائية، ٦. ٣. طه، ٢٢.

٤. الإسراء، ١٢.

﴿ وَمِنْ آيَاتُهُ لَئُكُ تَرِيُ الأَرْضَ خَاهُمَةً فَإِذَا لَنَزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءُ لَقَتْزُتُ وَرَبِتَ إِنَّ الَّذِي أَحِياهَا لَمِعِي المُوتِيُ لِلَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ . لَا لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ .

٤\_الأشياء البارزة الملفتة للأنظار كالأبنية الشاهقة، كما في قوله تعالى: ﴿أَتَبِنُونَ بِكُلِّ رَبِعِ أية تعبثون﴾ ٢.

والمعنى المشترك بين كل هذه المعاني هو «العلامة».

وقوله سبحانه: ﴿ها تنسخ من آيةِ...﴾ يشير إلى نسخ الأحكام، فالحكم النّاسخ خير من المنسوخ أو مثله، أو إنّه يشير إلى نسخ معجزة الأنبياء، فيكون المعنى أن معجزة النبي التالي أفصح وأوضح من معجزة النبي السابق. "

ثمّة روايات في تفسير هذه الآية ذكرت أن المقصود من نسخ الآية هو وفاة الإمام ومجيء الإمام التالي بعده، ٤ وهذا طبعاً بيان مصداق من مصاديق الآية، لا تحديداً لمفهومها.

#### ٣\_ تفسير عبارة ﴿نسها﴾

جملة «نُنْسِهَا» في الآية معطوفة على جملة «نَنْسَخْ» وهي من مادة «أنساء» بمعنى التأخير أو الحذف من الأذهان<sup>٥</sup>.

فما هو معنى هذه العبارة في الآية الكريمة؟

المقصود من العبارة هو: ما ننسخ من آية أو نؤخر نسخها استناداً إلى مصالح معينة... نأت بخير منها أو مثلها....

فعبارة «نَنْسَخُ» تشير إلى النسخ على المدى القصير، وعبارة «نُنْسِهَا»النسخ على المدى البعيد، (لاحظ بدقّة).

ثمّة احتمالات أخرى ذكرت في هذا الجال لا تبلغ أهميتها ما ذكرناه.

٢. الشعراء، ١٢٨.

۱. فصلت، ۳۹.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ١١٦.

٤. أصول الكافي، ج ٢، ص ٨١؛ وتفسير العياشي، ج ١، ص ٥٦، ح ٧٨.

٥. إن كانت بمعنى التأخير فهي من مادة «نسأ» وإن كانت بمعنى الحذف من الأذهان فهي من مادة «نسي».

#### ٤\_ تفسير ﴿أو مِثْلِهَا﴾

سؤال آخر يطرح في هذا الجال بشأن عبارة «أو مِثْلِهَا» فلو كان الحكم النّاسخ مـثل الحكم المنسوخ فلا فائدة من هذا التغيير، النسخ تظهر فائدته حين يكون النّاسخ خيراً من المنسوخ.

والجواب على ذلك هو أنّ الآية النّاسخة لها آثار في زمانها كتلك الآثار التي كانت الآية المنسوخة في زمانها.

بعبارة أوضع: قد يكون لحكم اليوم فوائد معينة، لكن هذه الفوائد لا تظهر لهذا الحكم غداً، ولابد أن ينسخ هذا الحكم بحكم آخر تكون له في زمن لاحق \_ على الأقل \_ نفس الفوائد التي كانت للمنسوخ في زمن سابق.

#### 8003

أَمْ تُرِيدُوبَ أَن تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُبِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَسَبَدَ لِ الْصُحُفْرَبِالْإِيمَٰنِ فَقَدْضَلَ سَوَآءَ السَّكِيلِ اللهِ الشَّ

# سبب النزول

تعددت الآراء في كتب التّفسير حول سبب نزول هذه الآية الشريفة، إلّا أنّها متقاربة في المضمون والنتيجة.

فقد نقل عن ابن عباس أنّه؛ جاء وهب بن زيد، ورافع بن حرملة إلى رسول الله عَبَّمَا الله عَبَّمَا الله عَبَّمَا الله عَبَّمَا الله عَبَّمَا الله مرسل إلينا نقرأه لكي نؤمن بك، أو إجر الانهار لنا حستى نتّبعك! \

وقال بعض آخر: إنّ جماعة من الأعراب جاءوا إلى رسول الله عَلَيْظُةُ وطلبوا منه ما طلب بنو إسرائيل من موسى، فقالوا: أرنا الله جهرة. ٢

وقال آخرون: إنّهم طلبوا من رسول الله عَنَا أن يجعل لهم صنماً من شجرة خاصّة (ذات أنواط) ليعبدوه كما قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ إجعل لنا إلها كما لهم آلهة ﴾ . ٣ أوالآية أعلاه نزلت جواباً لهؤلاء.

# التفسير

#### مُمِع واهية:

هذا الآية الكريمة، وإن كانت تخاطب مجموعة من المسلمين ضعاف الإيمان أو المشركين إلا أنّها ترتبط أيضاً بمواقف اليهود.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

٣. المصدر السابق.

لعل هذا السؤال وجه إلى الرّسول بعد تغيير القبلة، وبعد حملات التشكيك التي شنها اليهود بين المسلمين وغير المسلمين، والله سبحانه في هذه الآية الكريمة نهى عن توجيه مثل هذه الأسئلة السخيفة ﴿لُم تريدون أن تسألوا رسولكم كما سئل موسىٰ من قبل ﴾ ؟!

الإسلام طبعاً لا يمنع طرح الأسئلة العلمية والمنطقية، ولا يحول دون طلب المعجزة من أجل إثبات صحة الدعوة، لأنّ مثل هذه الأسئلة والطلبات هي طريق الإدراك والفهم والإيمان، وهذه الآية الكريمة تشير إلى أولئك الذين يتذرّعون بمختلف الحجج الواهية كي يتخلّصوا من حمل أعباء الرسالة.

هؤلاء كانوا قد شاهدوا من الرّسول معاجز كافية لإيمانهم بالدعوة وصاحبها، لكنهم يتقدمون إلى النبي بطلب معاجز اقتراحية اُخرىٰ!

المعجزة ليست ألعوبة بيد هذا وذاك كي تحدث وفق الميول والإقتراحات والمشتهيات، بل إنّها ضرورة لازمة للإطمئنان من صدق أقوال النبي اللها وليست مهمّة النبي صنع المعاجز لكل من تهوى نفسه معجزة.

ثم هناك من الأسئلة ما هو بعيد عن العقل والمنطق، كرؤية الله جهرة، وكطلب اتخـاذ الصنم.

القرآن الكريم ينبه في هذه الآية بأن المجموعة البشرية التي لا تسلك طـريق العــقل والمنطق في اسئلتها ومطالبتها، سينزل بها ما نزل بقوم موسى. ودَّ عَيْرٌ مِنْ الْهَ لِأَلْكِنْ لِوَيُرُدُّونَكُم مِنْ الْعَدِ إِيمَا لِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِ مِنْ الْعَدِ مَا لَبَيَنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِ مِنْ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَا تُواْ وَقَيْ يَأْتِي اللَّهُ بِإِلَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَا تُوا الزَّكُوةَ وَمَا نُقَدِمُواْ لِإَنفُسِكُم مِنْ خَيْرِ عَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ شَ

### التفسير

#### مسد وعناد:

كثير من أهل الكتاب وخاصة اليهود لم يكتفوا بإعراضهم عن الدين المبين، بل كانوا يودون أن يرتد المسلمون عن دينهم، ولم يكن ذلك إلا عن حسد يستعر في أنفسهم، تقول الآية: ﴿ودُ كثيرٌ مِن أهل الكتاب لو يردُونكم من بعد ليمانكم كفّاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبيّن لهم العنى ﴾.

وأمام هذه المواقف الدنيئة والنظرات الضيّقة والآمال التافهة والنوايا الخبيثة التي تحملها الفئة الكافرة، يحدد الإسلام موقف الجهاعة المسلمة، على أساس من رحابة الصدر وسعة الأفق وبعد النظرة ﴿فَاعِفُوا واصفحوا حَتَىٰ يأتي الله بأمره إنّ الله على كلّ شي: قدير ﴾.

هذا الإمر الإلهي نزل حيث كان المسلمون بحاجة إلى بناء المجتمع الإسلامي، وفي تلك الظروف يوجب على المسلمين أن يلجأوا إلى سلاح العفو والصفح حتى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ.

كثير من المفسرين قالوا: إنّ «أمر الله» في هذه الآية يعني «أمر الجهاد»، ولعل الجهاعة المسلمة لم تكن على استعداد شامل لخوض معركة دامية حين نزلت هذه الآية، ولذلك قيل إنّ آيات الجهاد نسخت هذه الآية.

ولعل التعبير بالنسخ في هذا الموضع ليس بصحيح، لأنّ الآية تحمل في عبارتها الإطار الذي يحدّها بفترة زمنية محدودة. الآية التالية تأمر المسلمين بحكمين هامّين: إقامة الصلاة باعتبارها رمز إرتباط الإنسان بالله، وإيتاء الزكاة وهي أيضاً رمز التكافل بين أبناء الأمّة المسلمة، وكلاهما ضروريان لتحقيق الانتصار على العدو: ﴿وَلَقِيمُوا الصَّلاة وَلَتُوا الرَّكاة﴾.

ثم تؤكّد الآية على خلود العمل الصالح وبقائد: ﴿وها تقدّموا لِلْنَفْسِكُم مِن حَمَرِ تَجِدُوهُ عَنْدُهُ وَلَا يَضَيعُ مِن حَمَرِ تَجِدُوهُ عَنْدُهُ الله سِنْدَالله ﴾. والله سبحانه عالم بالسرائر، ويعلم دوافع الأعمال، ولا يضيع عنده أجر العاملين ﴿إِنْ للله بِما تَعْمَلُونَ بِصِيرٌ ﴾.

## ہحوث

١- «اصفحوا» من «صفح»، وصفح الشيء عرضه وجانبه كـصفحة الوجـه وصفحة السيف وصفحة السيف وصفحة السيف وصفحة الحجر، والأمر بالصفح هو الأمر بالإعراض، لكنّ عطفها على «فَاعْفُوا» يفهم أنّه أمر بالإعراض لا عن جفاء، بل عن عفو وسهاح.

وهذا التعبير يوحي أيضاً أن المسلمين كانت لهم قدرة المقابلة وعدم الصفح، لكن الأمر بالعفو والصفح يستهدف اتمام الحجّة على العدوّ، كي يهتدي من هو قابل للإصلاح. بعبارة أخرى: ممارسة القوّة ليست المرحلة الأولى في مواجهة العدوّ، بل العفو والصفح، فإن لم يُجد نفعاً فالسيف.

٢-عبارة ﴿إِنْ الله ملى كلّ شيء قديرٌ قد تشير إلى أن الله قادر على أن ينصر المسلمين على أعدائهم بطرق غيبية، ولكن طبيعة حياة البشر والكون قائمة على أن الأعمال لا تتم إلا بالتدريج وبعد توفّر المقدمات.

"-عبارة ﴿ حسدا هن مند النفسهم ﴾ قد تكون إشارة إلى توغل الحسد في نفوس هؤلاء، فالحسد قد يتخذ أحياناً طابع الدين والرسالة، لكن حسد هؤلاء لم يكن له حسى هذا الظاهر، بل كان ضيّقاً شخصياً ال

ويحتمل أيضاً أن تكون إشارة إلى أنّ الحسد متجذّر في نفوسهم.

8003

١. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْنَصَرَى تِلْكَ أَمَانِيُهُمْ قُلْ هَكَاتُواُ بُرْهَانَكُمُ مَالَكُمْ إِن كُنتُ مُصَادِقِينَ شَ بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِلَهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَأَجُرُهُ عِندَرَيِّهِ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ شَيْ

# التفسير

### امتكار المِنَّهُ١

القرآن في هاتين الآيتين يشير إلى ادّعاء آخر من الادّعاءات الفارغة لجموعة من اليهود والنصارى، ﴿وقالوا لن يدخل للجنّة إلا من كان هودا أو تصارى ﴿ أَنْ مَم يجيبهم جنواباً رادعاً قائلاً ﴿ تلك لمانيهم ﴾ ثم تخاطب الآية رسول الله و تقول: ﴿ قبل هاتوا برهائكم إن كنتم صادقين ﴾ .

بعد التأكيد على أنّ إدعاء هؤلاء فارغ لاقيمة له، وأنّه مجرّد أمنية تخامر أذهانهم، يطرح القرآن المعيار الأساس لدخول الجنّة على شكل قانون عام ﴿ بلى هن أسلم وجهه لله وهو همسنّ فله أجره عند ربّه ﴾. ومن هنا فالمشمولون بهذا القانون هم في ظلال رحمة الله ﴿ ولاحوقُه عليهم ولاهم يحزنون ﴾.

بعبارة موجزة: الجنّة ومرضاة الله والسعادة الخالدة ليست حكراً على طائفة معينة، بل هي نصيب كل من يتوفر فيه شرطان:

الأوامر، أي عدم ترك ذلك القسم من الأوامر الذي لا ينسجم مع المصالح الفردية الذاتية.

١. واضع أن المقصود من «قالوا» ادعاء اليهود من جهة بأنّ الجنّة خاصّة بهم، وادّعاء النصاري من جهة أخرى بأنّ الجنّة حكراً عليهم.

الثّاني: وهو ما يترتب على التسليم في المرحلة الأولى، من القيام بـالأعمال الصـالحة والإحسان في جميع المجالات.

والقرآن، بطرحه هذه الحقيقة، يرفض بشكل تام مسألة التعصب العنصري ويكسر طوق احتكار فئة معينة للسعادة، ويضع ضمنياً معيار الفوز متمثلاً بالإيمان، والعمل الصالح.

### بحوث

١- «الأماني» جمع «أمنية» وهي الرجاء الذي لا يتحقق للإنسان.

والآية تطرح أمنية واحدة من أمنيات أهل الكتاب، ولكن هذه الأمنية \_أي أمنية احتكار الجنّة \_هي مصدر أمان أخرى، وبعبارة أخرى: أمنيّتهم لها فسروع وإستدادات، ولذلك عبّر عنها القرآن بلفظ (أماني).

٢- نسبت الآية الكريمة التسليم إلى (الوجه): ﴿ بِلَيْ هِن أَسلَم وَجِهِهِ ... ﴾ ، وذلك يعود إلى أن الإنسان حين يستسلم لشيء ، فأوضح مظهر لهذا الاستسلام هو أن يولي وجهه تجاه ذلك الشيء . ومن المتحمل أيضاً أنّ «الوجه» يعني في الآية الذات، ويكون المعنى أنّ هؤلاء أسلموا بكل وجودهم لأوامر الله .

٣- الآيتان المذكورتان تعلّمه أن يطلبوا الدليل والبرهان من صاحب الإدعاء، وبذلك يسدّ القائمة على دليل، وتعلّمهم أن يطلبوا الدليل والبرهان من صاحب الإدعاء، وبذلك يسدّ القرآن الطريق أمام الانجراف الأعمى وراء التقليد، ويجعل التفكير المنطق سائداً في الجتمع ع- ذكر عبارة ﴿وهو محسنّ﴾ بعد طرح مسألة التسليم، إشارة إلى أنّ الإحسان بالمعنى الواسع للكلمة لا يتحقق إلّا برسوخ الإيمان في النفوس، كما تفهم العبارة أنّ صفة الإحسان ليست طارئة في نفوس المؤمنين، بل هي خصلة نافذة في أعهاق هؤلاء.

ونني الخوف والحزن عن أتباع خط التوحيد سببه واضح، لأنّ هؤلاء يخافون الله دون سواه، بينم المشركون يخشون من كل ما يهدد مصالحهم الدنيوية التافهة، بل يخشون أموراً خرافية موهومة تقلقهم وتقضّ مضاجعهم. وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيء وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَتِ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَٱللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ شَ

### سبب النزول

قال ابن عباس أنّه لما قدم وفد نجران من النصارى على رسول الله عَلَىٰ آت تهم أحسبار الله عَلَىٰ شَيء، وجحد بنبوّة اليهود فتنازعوا عند رسول الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله على الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه ال

# التفسير

#### تعمّب وتناقض:

فيا مرّ بنا من آيات رأينا جانباً من الادّعاءات الفارغة التي أطلقها جمع من اليهود والنصارى، ورأينا أنّ هذه الادّعاءات الفارغة تستتبعها روح احتكارية ضيّقة، ثم وقوع في التناقضات.

تقول الآية: ﴿وقالت اليهود ليست النَّصارئ علىٰ شي، وقالت النَّصاریٰ ليست اليهود عبلیٰ شي.﴾.

عبارة ﴿لَيْسَفُ... عَلَىٰ شَمِيٰ﴾ تعني أنّ أفراد هذا الدين لا مكانة لهم ولا منزلة لدى الله سبحانه، أو تعنى أنّ هذا الدين لا وزن له ولا قيمة.

١. تفسير مجمع البيان، وتغسير القرطبي، وتفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

ثم تضيف الآية: ﴿ وهم يتلون للكتاب ﴾.

أي إنّ هؤلاء لديهم الكتاب الذي يستطيع أن ينير لهم الطريق في هذه المسائل، ومع ذلك ينطلقون في أحكامهم من التعصب واللجاج والعناد!!

ثم تقول الآية: ﴿ كذلك قال الَّذين لا يعلمون مثل قولهم ﴾.

وهذه الآية الكريمة تجعل أقوال هذه المجموعة من أهل الكتاب المتعصبين شبيهة بأقوال المجهلة من الوثنيين. بعبارة أخرى: هذه الآية تقرر أن المصدر الأساس للتعصب هو الجهل والبعد عن العلم، لأنّ الجاهل مطوّق بمحيطه المحدود، لا يقبل غيره، بل هو ملتصق بما ملأ ذهنه منذ صغره وإن كان خرافياً، ويرفض ما سواه.

ثم اختتمت الآية بالتأكيد على أنّ الحقائق إن خفيت في هذه الدنيا، فهي لا تخفى في الآخرة حيث تنكشف كل الأوراق: ﴿فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوافيه يختلفون﴾.

وهذه الآية فيها أيضاً تثبيت للقلوب وطمأنة للنفوس، فيهي تـؤكّد للـمسلمين أنّ الطوائف التي تجهزت لمحاربتهم لا تتميز بالإنسجام والوحدة، بل إنّ مجاميعها يكفّر بعضهم بعضاً، والذي يجمع بينهم على الظاهر هو الجهل، وبالتالي التعصب الناشيء عن هذا الجهل.

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ مَنَعَ مَسَجِدَ اللّهِ أَن يُذَكَّرُ فِيهَا ٱسْمُهُ، وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَآ أُولَتِهِكَ مَاكَانَ لَهُمْ أَن يَدّخُلُوهَاۤ إِلّا خَآ بِفِينَ لَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهَ

## سبب النزول

روي عن ابن عباس إنّه الآية نزلت في «فطلوس» الرومي وجنده النـصارى الذيـن حاربوا بني إسرائيل، وأحرقوا التوراة، وأسروا الأبناء وهدموا بيت المقدس.

وعن ابن عباس أيضاً أنها نزلت في الروم، غزوا بيت المقدس وسعوا في خرابه حــتى أظهر الله المسلمين عليهم. \

وعن الإمام الصادق الله أنها نزلت في قريش حين حالوا دون دخول الرّسول ﷺ مدينة مكّة والمسجد الحرام. ٢

وقيل إنّها نزلت في مشركي مكّة نمن هدموا الأماكن التي اتخذها المسلمون للصلاة في مكّة، بعد هجرة النبي ﷺ منها ٣.

ولا يمنع أن يكون نزول الآية بسبب كل هذه الأحداث، وبذلك يكون كل واحد مـن أسباب النّزول المذكورة قد تناول بُعداً واحداً من أبعاد المسألة.

# التفسير

#### أظلم النّاس:

أسباب النّزول توضّح أنّ الآية تتحدث عن اليهود والنـصارى والمـشركين، مـع أنّ

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. العصدر السابق. ٣ بحارالانوار، ج ٣٥، ص ٢٩٧.

الآيات السابقة تتحدث أكثر ما تتحدث عن اليهود وأحياناً عن النصاري.

علىٰ أي حال «اليهود» بموسوستهم بشأن مسألة تغيير القبلة، سعوا إلى أن يعتجه المسلمون في صلاتهم نحو بيت المقدس، ليتفوقوا بذلك على المسلمين، وليحطوا من مكانة الكعمة \.

و «مشركو مكّة» بمنعهم النبي تَنَبِينَ والمسلمين زيارة الكعبة سعوا عملياً في هدم هذا البناء الإلهي.

و «النصاري» باستيلائهم على بيت المقدس والعبث فيه على ما ذكر ابن عباس سعوا في غريبه.

القرآن يقول لهؤلاء جميعاً ولكل من يسلك طريقاً مشابهاً لهؤلاء: ﴿وَهِنَ أَطَّلُهُ هَنْ هُنْ عَنْ عَنْ

القرآن الكريم أطلق على مثل هذا العمل اسم «الظلم الكبير»، وعلى العاملين اسم «أظلم النّاس» وأيّ ظلم أكبر من تخريب قاعدة التوحيد، وصدّ النّاس عن ذكر الله؟! ثم تقول الآية: ﴿الولئك ماكان لهم أن يدخلوها إلّا خائفين﴾.

أي إنّ المسلمين والموحدين ينبغي أن يكونوا على درجة من القوّة والمقاومة بحيث لا يستطيع الظلمة أن يمدوا أيديهم إلى هذه الأماكن المقدّسة، ولا يستطيعون أن يمدخلوها جهرة بدون خوف أو خشية.

ومن المحتمل أيضاً أنّ الآية تقول: إنّ الظلمة لن يستطيعوا أبداً أن ينجحوا في الاستيلاء على هذه المراكز العبادية، بل إنّهم سوف لا يستطيعون في المستقبل أن يدخلوا هذه المساجد إلّا وهم خائفون مذعورون، تماماً كالمصير الذي لاقاه مشركو مكّة بشأن المسجد الحرام والآية تبين بعد ذلك العقاب الذي ينتظر هؤلاء الظلمة ممن يريد أن يفصل بسين الله وعباده: ﴿لهم قي الدّنيا خزي ولهم قي الآخرة عذابَ عظيمَ﴾.

### بحثان

#### ١ ـ تفريب المسامد

مفهوم الآية المذكورة واسع ـ دون شك ـ غير محدود بزمان أو مكان معيّنين. إنّها مثل

١. التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

سائر الآيات التي نزلت في ظروف خاصة لكن حكمها ثابت على مرّ العصور والدهور. فكل الذين يسعون بنوع من الأنواع في تخريب المساجد مشمولون بهذا الخزي والعذاب العظيم. من الضروري أنّ نؤكّد أن منع الذكر في مساجد الله والسعي في خرابها، لا يقتصر على هدم بنائها، بل إنّ كل عمل يؤدّي إلى القضاء على دور المسجد في المجتمع مشمول بهذه الآية.

وسوف نرى في الآية ﴿لِنَّمَا يَعْمُو مِسَاجِدُ لِللهُ...﴾ أنّ المقصود من العمران ـ استناداً إلى الأحاديث والروايات الصريحة للهيس هو تشييد البناء فحسب، بـل الحـضور فـيها واحياؤها بالذكر، هو نوع من العمران، بل أهم أنواع العمران.

وفي النقطة المقابلة \_ إذن \_ يكون كل عمل يبعد النّاس عن المساجد، ويبعد المساجد عن دورها ظلماً كبيراً.

ومن المؤسف أن عصرنا يشهد ظهور مجموعة جاهلة متعصبة متعنتة بعيدة عن المنطق، تطلق علىٰ نفسها اسم الوهابيّة تسعى في تخريب المساجد بحجة إحياء التوحيد!!

هؤلاء عمدوا إلى تخريب المساجد المبنيّة على قبور الأثمة والصالحين، والتي كانت مركزاً للذكر والدعاء والإرتباط بالله وبخط الصالحين من آل الله، ومن الغريب أنّهم يمارسون هذه الأعمال تحت عنوان مكافحة الشرك مرتكبين بذلك أفظع الكبائر.

ولو افترضنا حدوث ما يخالف الشرع في بعض هذه الأماكن الدينيّة من قبل الجهلة، فيجب الوقوف بوجه مثل هذه الأعمال، لا أن تتّجه الجهود إلى تخريب هذه القواعد التوحيدية، فهذا عمل يشبه عمل المشركين الجاهليين.

### ٢\_ أكبر الظّلم

ومسألة أخرى تلفت النظر في هذه الآية، هي وصفها مثل هؤلاء الأفراد بأنّهم أظلم النّاس، وهم كذلك، لأنّ تعطيل المساجد وتخريبها ومنع ذكر الله فيها، يـؤدّي إلى ابـتعاد النّاس عن الدين، وبالتالى إلى عواقب سيئة ومأساة اجتاعية عظيمة.

وصفة «الأظلم» ذكرها القرآن الكريم في مواضع أخرى للحكاية عن كبائر أخرى، لكن

كل هذه الذنوب تعود إلى أصل واحد هو صدّ النّاس عن طريق التوحيد.

وسيأتي شرح ذلك أكثر في المجلد الرابع من هذا التّفسير عند الحديث عن الآية ٢١ من سورة الأنعام.

8003

# وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ إِنْ ٱللَّهَ وَاسِعُ عَلِيهُ ١

# سبب النزول

اختلفت الروايات في سبب نزول هذه الآية:

روي عن ابن عباس أنّ الآية ترتبط بتغيير القبلة، فعندما تغيرت قبلة المسلمين مـن بيت المقدس إلى الكعبة بدأ اليهود يشككون قائلين: وهل من الممكن أن تتغير الكعبة؟ أ فنزلت الآية ترد عليهم وتقول إن المشرق والمغرب لله.

وروي أيضاً: أَنَّ الاَية نَزَلْتْ فِي الطَّلاَةِ الْمُسْتَحبَّةِ يَسْتَطِيعُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُؤَدِّيهَا عَلىٰ رَاحِلَتِهِ أَيْنَمِــَا اتَّجَهَتِ الرَّاحِلَةُ، دُونَ اشْتِرَاطِ الْإِتِّجَاهِ نَحوَ الْقِبْلَةِ. `

وروي عن جابر أنَّ الرَّسُولَ عَبَيْلاً بَعَثَ جَمَاعَةً فِي غَزْوَةٍ ، فَجَنَّ عَلَيْهِمُ اللَّيْلُ وَلَمْ يَسْتَطِيعُوا أَنْ يَغْرِفُوا اتَّجَاهَ الْقِبْلَةِ ، فَصَلَّتْ كُلُّ مَجْمُوعَةٍ صَوْبَ جَهَةٍ ، وَبَعْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ تَسبَيَّنَ أَنَّهُمْ لَمْ يَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ سَأَلُوا النَّبِيَّ عَنْ ذَلِكَ فَنَزَلَتِ الآيَةُ الْكَرِيمَةُ (هذا الحكم له شروط طبعاً تذكره الكتب الفقهية).

ومن الممكن أن تكون أسباب النّزول المذكورة كلها ثابتة للآية، أضف إلى ذلك أنّ كل آية في القرآن لا تنحصر بأسباب نزولها، بل ينبغي أن يؤخذ مفهومها بشكل حكم عام، ورتّما استخرج منها أحكام متعددة.

# التفسير

### ﴿ أينها تولُّوا فَتُمُّ وجِه الله ﴾:

الآية السابقة تحدثت عن الظالمين الذين يمنعون مساجد الله أن يذكر فيها اسمه ويسعون

١. مستدرك الوسائل، ج ٣، ص ١٧٥، ح ٣٢٩٧ ـ ٩؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٣٣٣ و ٣٣٣.

في خرابها، وهذه الآية تواصل موضوع الآية السابقة فتقول: ﴿ ولله المشرق والمغرب فاينما تولُوا فِئمٌ وجه الله ﴾.

تؤكّد هذه الآية أن منع النّاس عن إحياء المساجد لا يقطع الطريق أمام عبودية الله، فشرق هذا العالم وغربه لله سبحانه، وأينا تولوا وجوهكم فالله موجود، وتغيير القبلة تمّ لظروف خاصّة، وليس له علاقة بمكان وجود الله، فالله سبحانه وتعالى لا يحده مكان، ولذلك تقول الآية بعد ذلك: ﴿إِنَّ للله ولسعً عليمٌ ﴾.

واضح أن المقصود بالمشرق والمغرب في الآية ليس هو الجهتين الخاصتين، بل هو كناية عن كل الجهات. كأن يقول أحد مثلاً: أعداء على المجلل سعوا للتغطية على في فضائله، لكن فضائله انتشرت في شرق العالم وغربه، (أي في كل العالم). ولعل سبب شيوع استعال الشرق والغرب في الكلام أن الإنسان يتعرف أولاً على هاتين الجهتين، ثم يمعرف بقية المجهات عن طريق هاتين الجهتين.

وفي آية أخرى يقول القرآن الكريم: ﴿وأورثنا القوم الذين كانوا يستضعفون مشارق الأرض ومغاربها﴾ ١.

### ہحوث

#### ١\_ فلسفة القيلة:

الله موجود في كل جهة ومكان، فلماذا وجب الإتجاه نحو القبلة في الصلاة؟

واضح أنّ الإتجاه نحو القبلة لا يعني تحديد ذات الباري تعالى في مكان وفي جهة، بل إنّ الإنسان موجود مادي، ولابدّ أن يصلي باتجاه معين، ثم إنّ ضرورة الوحدة والتنسيق في صفوف المسلمين تفرض اتجاههم في الصلاة نحو قبلة واحدة، وإلّا ساد الهرج والفوضى، وتفرّقت الصفوف وتشتّتت.

أضف إلى ذلك أنّ الكعبة التي جعلت قبلة للمسلمين بقعة مقدسة ومن أقدم قـواعـد التوحيد، والإتجاه نحوها يوقظ في النفوس ذكريات المسيرة التوحيديّة.

٢-عبارة ﴿وجه الله﴾ لا تعني هذا الوجه المتعارف، بل تعني ذات الله تعالى.

الأعراف، ١٣٧.

"ـــاستدلّت الروايات بهذه الآية على صحة الصلاة إلى غير القبلة لسهو أو اضطرار، وعلى صحة الصلاة على ظهر الراحلة. \"

(لمزيد من التوضيح راجع وسائل الشيعة، كتاب الصلاة، باب القبلة).

8003

#### الآيتان

وَقَالُوا أَنِّحَنَذَ اللَّهُ وَلَدًا شُبْحَنَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ كُلُّ لَهُ ال قَانِنُونَ اللَّ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا فَضَى آمْرًا فَإِنَّ اللَّهُ كُنَ فَيَا لُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ اللَّ

# التفسير

#### فرافات اليهود والنصاري والمشركين:

المسيحيون وجمع من اليهود والمشركون تبنُّوا عقيدة تافهة بشأن اتخاذ الله ابناً.

قال سبحانه: ﴿وقالت اليهود مزيرُ لبن الله وقالت النَّصارى المسيح لبن الله ذلك قبولهم بأقواههم يضاهون قول الَّذين كفروا من قبل قاتلهم الله أنَّىٰ يؤفكون﴾ `.

وقال عزّ شأنه: ﴿قَالُوا التُّحَدُ الله ولدا سبحانه هو الغنيُّ﴾ ٢.

وهناك آيات أُخرىٰ ذكرت هذا المعتقد المنحرف.

وهذه الآية الكريمة التي نحن بصددها تقول: ﴿وقالوالتُخذالله ولدا ﴾ ثم تجيب عليهم أوّلاً بتنزيه الله عن هذه النسبة: ﴿سبحانه ﴾، فما حاجة الله إلى الولد؟ هل هو محتاج إلى المساعدة أو إلى بقاء النسل؟! نعم، لا يمكن نسبة أي إحتياج إلى الله ﴿بل له ها في السّهاوات والآرض ﴾ وجميع الكون خاضع له ﴿كلّ له قانتون ﴾.

وليس هو مالك جميع موجودات الكون فحسب، بل هـو خـالقها... بـل مـبدعها أي موجدها دون إحتياج إلى مادة أولية في هذا الإيجاد ﴿بديع السُّماوات والأرْفن﴾.

١. التوبة. ٣٠.

ما حاجة الله إلى الولد وهو النافذ الإرادة في جميع الموجودات؟! ﴿وَإِذَا قَضَىٰ لَعَرَا قَائَمًا عِنْهُ اللهِ عَ يقول له كن فيكون ﴾ . (

### بحوث

#### ١\_ دلائل نفي الولد

نسبة الولد إلى الله سبحانه، هي دون شك وليدة سذاجة فكرية، قائمة على أساس مقارنة كل شيء بالوجود البشري المحدود.

الإنسان يحتاج إلى الولد لأسباب عديدة: فهو من جانب ذو عمر محدود يحـتاج إلى توليد المثل لاستمرار نسله.

ومن جهة أخرى هو ذو قوّة محدودة تضعف بالتدريج، ويحتاج لذلك ـوخاصّة في فترة الشيخوخة ـإلى من يساعده في أعماله.

وهو أيضاً ينطوي علىٰ عواطف وحبّ للأنيس، وذلك يتطلب وجود فـرد أنـيس في حياة الإنسان، والولد يلبي هذه الحاجة.

واضح أنّ كل هذه الأُمور لا يمكن أن تجد لها مفهوماً بشأن الله سبحانه، وهو خالق عالم الوجود والقادر على كلّ شيء، وهوالأزلي الأبدي.

أضف إلى ذلك، الولد يستلزم أن يكون الوالد جسماً والله منزّه عن ذلك ٢.

#### ٢\_ تفسير ﴿كن فيكون﴾

هذا التعبير ورد في آيات عديدة منها الآية ٤٧ و ٥٩ من سورة آل عمران، والآية ٧٣ من سورة الأنعام، والآية ٤٠ من سورة النحل والآية ٣٥ من سورة مريم، والآية ٨٢ من سورة يس،و غيرها، والمراد منها الإرادة التكوينية لله تعالى وحاكميته في الخليقة.

بعبارة أوضح: المقصود من جملة ﴿كن فيكون﴾ ليس هو صدور الأمر اللفظي «كُنْ» من قبل الله تعالى، بل المقصود تحقق إرادة الله سبحانه حينا تقتضي إيجاد شيء من الأشياء،

۱. غافر، ۸۸.

٢. حول هذه المسألة بحثناها ذيل الآية ٢٦، من سورة الأنبياء.

صغيراً بحجم الذّرة كان، أم كبيراً بحجم السهاوات والأرض، بسيطاً كان أم معقداً، دون أن يحتاج في ذلك الإيجاد إلى أية علّة أخرى، ودون أن تكون هناك أية فترة زمنية بين الإرادة والإيجاد.

لا يمكن للزمان أن يفصل بين الأمر والكينونة، ولذلك فإنّ الفاء في جملة «فَيَكُون»، لا تدل على تأخير زمني كما هو الحال في الجمل الأخرى، بل إنّها تدل فقط على التأخير في الرتبة (الفلسفة أثبتت تأخر المعلول عن العلة، وهذا التأخر ليس زمنياً، بل في الرتبة \_ تأمل بدقة \_).

ليس المقصود أنّ الشيء يصبح موجوداً متى ما أراد الله ذلك، بل المـقصود أنّ الشيء يصبح موجوداً بالشكل الذي أراده الله.

علىٰ سبيل المثال، لو أراد الله أن يخلق السهاوات والأرض في ستة أيّام، لكان ذلك، دون زيادة أو نقص، ولو أراد أن توجد في لحظة واحدة لوجدت بأجمعها في لحظة واحدة، فذلك تابع لكيفية إرادته ولما يراه من مصلحة.

ولو شاء الله \_مثلاً \_أن يبق الجنين في رحم أمه تسعة أشهر وتسعة أيّام ليطوي مراحل تكامله تكامله، لما زادت هذه المدّة وما نقصت. أمّا لو شاء أن يطوي هذا الجنين مراحل تكامله خلال لحظة واحدة لحدث ذلك قطعاً، لأنّ إرادته علّة تامّة للخليقة، ولا يمكن أن تموجد فاصلة بين العلة التامة ووجود المعلول.

# ٣ـ كيف يومد الشيء من العدم؟

كلمة «بَدِيعُ» من «بدع»، والإبداع إنشاء صنعة بلا احتذاء واقتداء منه، وفي الآية بمعنى إيجاد الشيء من غير مادة سابقة لل .

السّؤال: والسّؤال الذي يطرح في هذا الجمال يدور حول إمكان إيجاد الشيء من العدم، فكيف يمكن للعدم ـ وهو نقيض الوجود ـ أن يكون منشأ للوجود؟ وهذه هي الشبهة التي يوردها المادّيون في مسألة «الإبداع» ليستنتجوا منها أنّ المادة الأصلية للعالم أزلية أبدية، ولا يطرأ عليها وجود وعدم إطلاقاً.

١- المفردات، للراغب، مادة «بَدَعَ».

الجواب: في المرحلة الأولى، يوجّه نفس هذا الاعتراض إلى الماديين فهؤلاء يعتقدون أنّ مادة هذا العالم قديمة أزلية، ولم ينقص منها شيء حتى الآن، والذي نراه يتغير هو «الصورة» وحدها، لا أصل المادة. ونحن بدورنا نسأل: كيف وجدت الصورة الحالية للمادة ولم تكن موجودة من قبل؟ هل وجدت من العدم؟ إذا كان كذلك، فكيف يكن للعدم أن يكون منشأ للوجود؟ (تأمل بدقّة).

على سبيل المثال، يقول الماديون في لوحة زيتية مرسومة على ورقة إن زيوت التلوين كانت موجودة، ونحن نسأل: كيف وجدت هذه «الصورة» التي لم تكن موجودة من قبل؟ كل جواب يقدمونه بشأن إيجاد «الصورة» من «العدم» نقدمه نحن أيضاً بشأن إيجاد «المادة».

وفي المرحلة الثانية، ينبغي التأكيد على أنّ خطأ الماديين ناتج عن كلمة «من». هـؤلاء تصوروا قولنا: (أنّ العالم وجد من العدم) شبيه بقولنا (أنّ المنضدة وجـدت مـن الخشب) حيث لابدّ من وجود الخشب أوّلاً لكي توجد المنضدة، بينا جملة «وجود العالم من العدم» لا تعني ذلك، بل تعني «أنّ العالم لم يكن موجوداً ثم وجد». وهل في هذه العبارة تضاد أو تناقض؟!

وبالتعبير الفلسني: كل موجود ممكن (الذي لا يملك الوجود ذاتياً) له جانبان: ماهية ووجود، «الماهية» هي «المعنى الاعتباري» الذي يتساوى في نسبته للعدم والوجود، بعبارة أخرى، الماهية هي المقدار المشترك الذي نفهمه من ملاحظة وجود شيء وعدمه، فهذه الشجرة لم تكن موجودة سابقاً وهي موجودة الآن، والشخص الفلاني لم يكن موجوداً سابقاً وهو الآن موجود، وما أسندنا إليه الحالتين (الوجود والعدم) هي «الماهية».

من هنا يكون معنى قولنا (إنّ الله أوجد العالم من العدم) هو أنّه سبحان نقل الماهية من حالة العدم إلى حالة الوجود، وبعبارة أخرى وضع لباس «الوجود» على جسد «الماهية» . على حالة الوجود، وبعبارة أخرى وضع لباس «الوجود» على جسد «الماهية» . على العدم إلى حالة الوجود، وبعبارة أخرى وضع لباس «الوجود» على الماهية » أنه العدم إلى حالة الوجود، وبعبارة أخرى وضع لباس «الوجود» على الماهية » أنه الماهية » أنه العدم إلى حالة الوجود، وبعبارة أخرى وضع لباس «الوجود» على الماهية » أنه الله الماهية » أنه الماهية

١. راجع لمزيد من التوضيح كتاب: خالق العالم.

#### الآيتان

وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْتَأْتِينَا ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِيك مِن قَبْلِهِم مِثْلَ فَوْلِهِمْ مَشْكَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْبَيَّنَا الْآيَتِ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ شَيْ إِنَا آرْسَلْنَكَ بِالْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصْعَكِ الْجَحِيمِ اللَّا

# التفسير

# ممِم أمرى:

بمناسبة ذكر حجج اليهود في الآيات السابقة، تتحدث الآية عن حجج مجموعة أخرى من المعاندين ويبدو أنهم المشركون العرب فتقول: ﴿وقال الذين لا يعلمون لولا يكلمنا الله أوتأتينا آية ﴾.

هؤلاء الجاهلون ـ أو الذين لا يعلمون ـ بتعبير الآية، طرحوا طلبين بعيدين عن المنطق، طلبوا:

١\_ أن يكلمهم الله: ﴿لولا يكلُّمنا الله ﴾.

٢\_ أن تنزل عليهم آية: ﴿ لُوتَأْتِينَا آيةً ﴾.

والقرآن يجيب على هذه الطلبات التافهة قائلاً: ﴿كذلك قَـال الَّـذين مـن قـبلهم مـثل قولهم تشابهت قلوبهم قديينًا الآيات لقوم يوقنون ﴾.

لو أنّ هؤلاء يستهدفون حقاً إدراك الحقيقة، فني هذه الآيات النازلة على رسول الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على الله على الله واحد من الأفراد؟! وما معنى الإصرار على أن يكلمهم الله مباشرة؟!

مثل هذا الطلب تذكره الآية ٥٢ من سورة المدثر: ﴿بل يريد كُلُ لعري؛ منهم أن يؤتى صحفاً منشرة ﴾.

مثل هذا الطلب لا يمكن أن يتحقق، لأن تحققه \_إضافة إلى عدم ضرورته \_ مخـالف لحكمة الباري سبحانه، لما يلي:

أولاً: إثبات صدق الأنبياء للناس كافة أمر ممكن عن طريق الآيات التي تنزل عليهم. ثانياً: لا يمكن للآيات والمعاجز أن تنزل على أي فرد من الأفراد، فذلك يتطلب نوعاً من اللياقة والإستعداد والطّهارة الرّوحية. فالأسلاك الكهربائية تتحمل من التيّار ما يتناسب مع ضخامتها، الأسلاك الرقيقة لا تتحمل التّيار العالي، ولايمكن أن تـــتســاوي بـــالأسـلاك الضخمة القادرة على توصيل التّيارات العالية. والمهندس يفرّق بين الأسلاك التي تستقبل التّيارات العالية من المولدات مباشرة، والأسلاك التي تنقل التيّار الواطيء داخل البيوت. الآية التالية تخاطب النبي ﷺ، وتبين موقفه من الطلبات المذكورة وتقول: ﴿ لِثَّا لَرَسَلْنَاكُ

بالحقّ بشيراً ونذيراً ﴾ ·

فسؤولية الرّسول بيان الأحكام الإلهيّة، وتقديم المعاجز، وتوضيح الحــقائق، وهــذه الدعوة ينبغي أن تقترن بتبشير المهتدين وإنذار العاصين وهذه مسؤوليتك أيّها الرّسول، وأمّا الفئة التي لا تذعن للحق بعد كل هذه الآيات فانت غير مسؤول عنها: ﴿وَلا تَسْئُلُ عَنْ أصحاب الجحيم♦.

# بحثان

#### ١\_ ﴿تشايهت قلويهم﴾

مرّ علينا في الآية أنّ القرآن يصف الحجج الواهية التي يطرحها المعاصرون لصــاحـب الرسالة الخاتمة، بأنَّها شبيهة بتلك التي كان يتذرع بها المنحرفون من الأمم السابقة، فقلوبهم

القرآن يشير بهذا التقريع واللوم إلى أنّ مرور الزمن ينبغي أن يكون عاملاً علىٰ زيادة وعي الأجيال البشرية، وعلىٰ تفهّم هذه الأجيال اللاحقة أكثر من السابقة لتعاليم الأنبياء، لكن مرور الزمن لا يرفع مستوى المنحرفين، بل يبقي خط الانحراف واحداً متشابهاً على مرّ الأجيال وكأنَّها متعلقة بالآف الأعوام السالفة.

#### ۲۔ اصلان تربویان

«البشارة» و«الإنذار» أو «التشجيع» و«التهديد» من أهم الأصبول اللازمة للتربية

وللحركة الاجتماعية، ينبغي أن يلتي الفرد تشجيعاً على أعماله الصالحة، وتوبيخاً على أعماله الطالحة، كي يواصل مسيره الأول، ويرتدع عن ارتياد المسير الثاني.

«التشجيع» وحده لا يكني لدفع الفرد والمجتمع على طريق التكامل، لأنّ الإنسان سوف يكون مطمئناً من عدم الخطر في حالة إرتكاب المعاصي.

على سبيل المثال، نرى ارتكاب المعاصي بين النصارى الحاليين أمراً عادياً، لأنهم يعتقدون بالفداء، أي بأنّ السيد المسيح الله قد ضحّى بنفسه لغفران ذنوب أتباعه، أو لاعتقادهم بأنّ أحبارهم قادرون أن يغفروا لهم ذنوبهم بسبل شتى، منها منحهم صكوك الغفران، أو يبيعون لهم الجنّة مثل هؤلاء القوم يسمحون لأنفسهم إرتكاب الذنوب بسهولة. جاء في قاموس الكتاب المقدّس: «... الفداء أيضاً إشارة إلى كفارة دم المسيح، الذي أخذ على عاتقه كل ذنوبنا وتحمل ذنوبناً في جسده على الصليب».

هذا المنطق يجعل الأفراد دون شك جريئين على إرتكاب المعاصي.

بعبارة أخرى، من يرى أنّ التشجيع وحده كاف لتربية الإنسان (طفلاً كان أم كبيراً)، وضرورة ترك التهديد والتقريع، فهو مجانب للصواب ومخطئ تماماً.

وهكذا أولئك الذين يعتقدون أن التربية ينبغي أن تقوم على أساس التخويف والتأنيب لاغير.

الفريقان المذكوران خاطئان في فهم الإنسان، حيث إنّ الإنسان يتجاذبه كلّ من الخوف والرجاء، حبّ الذات وكره الفناء، تحصيل المنفعة ودفع الضرر، وهل يمكن لموجود يحمل في ذاته هذين البعدين أن يربيّ وفق بعد واحد؟!

والتعادل ضروري بين هذين الجانبين، فلو تجاوز التشجيع حــد، لأدّى إلى التــجرؤ والغفلة، ولو تعدّى التخويف حدّه لبعث عــلى اليأس والقــنوط وانــطفاء شــعلة الشــوق والتحرك في النفوس.

ممّا سبق نفهم سبب إقتران البشارة بالإنذار أو «البشير» بدالنذير» في القرآن الكريم، فتارة تقدم فتارة تقدم فتارة تقدم فتارة البشير على النذير كالآية التي نحن بصددها: ﴿بشيرا ونذيرا و تارة تقدم

كلمة النذير كقوله تعالى في الآية ١٨٨ من سورة الأعراف: ﴿إِنْ لَنَا لِلْأَسْدُيرُ وَبِشْيرُ لَقْوَمِ يؤمنون﴾.

واكثر الآيات القرآنية في هذا المورد تتقدم فيها صفة البشير، ولعل ذلك يعود إلى أن رحمة الله من حيث المجموع سابقة على غضبه: ﴿يا من سبقت رحمته فضبه ﴾. الله من حيث المجموع سابقة على غضبه: ﴿يا من سبقت رحمته فضبه ﴾. الله صفح الله من حيث المجموع سابقة على غضبه: ﴿يا من سبقت رحمته فضبه ﴾. الله صفح ا

١٠ مصباح المتهجد، ص ٤٤٢ و ٦٩٦.

وَلَن رَضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَنْبِعَ مِلَتَهُمْ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَٱلْمُدَنُ وَلَينِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَ هُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ اللَّ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَتْلُونَهُ, حَقَّ تِلاَ وَتِهِ الْوَلَتِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ أَوْمَن يَكُفُرُ بِهِ عَلَى اللَّهِ مِن وَلِي وَمَن يَكُفُرُ بِهِ عَلَى اللَّهِ مِن وَلِي وَمَن يَكُفُرُ بِهِ عَلَى اللَّهُ مَا الْكِئَبَ يَتْلُونَهُ, حَقَّ تِلاَ وَتِهِ الْوَلَتِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ أَوْمَن يَكُفُرُ بِهِ عَلَى اللَّهُ مَا الْمَكْمِرُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْمَكْمِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِكُ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُولِةُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّ

### أسباب النزول

روي عن ابن عباس بشأن نزول الآية الأولى أنّ يهود المدينة ونصارى نجران، كمانوا يأملون أن تكون قبلة المسلمين موافقة دائماً لقبلتهم، فلمّا تغيّرت قبلة المسلمين من بميت المقدس إلى الكعبة يئسوا من نبى الإسلام.

ولعل بعض المسلمين لم يرق له هذا التغيير، لرغبته أن لا يحدث عملاً يؤدّي إلى إزعاج اليهود والنصاري (.

الآية الأولىٰ نزلت لتعلن للنبيّ أنّ هذه الفئة من اليهود والنــصارى لا تــرضى عــنك بالإشتراك في قبلتهم ولا بأي شيء آخر، إلّا أن تقبل كلّ ما يتّبعونه.

وقيل: إن الآية نزلت إثر إصرار النبي على إرضاء أهل الكتاب طمعاً في قبولهم الإسلام، فنزلت الآية لتؤكد أن رضي هؤلاء غاية لا تدرك إلا بإعتناق دينهم .

وبشأن نزول الآية الثانية وردت روايات مختلفة، قيل إنّها نزلت فيمن إلتحق بجعفر بن أبي طالب لدى عودته من الحبشة وهم أربعون نفراً، إثنان وثلاثون من أهل الحبشة وثمانية

١. تفسير روح الجنان، ج ٢، ص ١٣٣؛ والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث، (مع اختلاف بسيط).
 ٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

رهبان فيهم «بحيرا» الراهب المعروف. وقيل إنّها نزلت في يهود أسلموا وحسن إسلامهم من أمثال: عبد الله بن سلام وسعيد بن عمرو، وتمام بن يهودا. أ

# التفسير

#### إرضاء هذه المجموعة ممال:

الآية السابقة رفعت المسؤولية عن النبي تَنَبَّلُهُ إِزاء الضالين المعاندين. والآية أعلاه تواصل الموضوع السابق وتخاطب الرّسول بأن لا يحاول عبثاً في كسب رضا اليهود والنصاري لأنّه: ﴿ وَلَنْ تَرْضَىٰ مَنْكَ اليهود ولا آلنُصاريٰ حَتَّىٰ تَتَبِع مَلْتُهِم ﴾

واجبك أن تقول لهم: ﴿إِنَّ هدئ الله هو الهدئ ﴾، هدى الله هو الهدى البعيد عن الخرافات وعن الأفكار التافهة التي تفرزها عقول الجهّال، ويجب إتّباع مثل هذا الهدى الخالص.

وبعد أن ذم القرآن الفئة المذكورة من اليهود والنصارى، أشاد بأولئك الذين آمنوا من أهل الكتاب وانضموا تحت راية الرسالة الخاتمة ﴿اللّذين آتيناهم الكتاب يتلونه حتى تلاوته ﴾ ـ اي بالتفكر والتدبر ثم العمل به \_ ﴿الولئك يؤمنون به ﴾ أي يؤمنون بالرّسول الكريم بَهِ ﴿ وَهِن يكفر بِه قاولئك هم الغاسرون ﴾.

هؤلاء كانوا قد تلواكتابهم السهاوي حقّاً، وكان ذلك سبب هدايتهم، فهم قـرأوا فـيه بشارات ظهور النّبيّ الموعود، وقرأوا صفاته المنطبقة مع صفات نبيّ الإسلام ﷺ فآمنوا به، والله مدحهم وأشاد بهم.

### بحوث

# ١\_ سؤال عن عصمة الأنبياء

السّؤال: العبارة القرآنية: ﴿ولئن لتّبعت أهوا هم قد تثير سؤالاً بشأن عصمة الأنبياء، فهل يمكن للنبي مَن اليهود والنصارى؟

١. تفسير روح الجنان، وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق.

في الجواب نقول: مثل هذه التعبيرات تكررت في القرآن الكريم، ولا تتعارض مع مقام عصمة الأنبياء، لأنها من جهة جملة شرطية، والجملة الشرطيّة لا تدل على تحقق الشرط.

ومن جهة أخرى، عصمة الأنبياء لا تجعل الذنب على الأنبياء محالاً، بل المعصوم له قدرة على إرتكاب الذنب، ولم يسلب منه الإختيار، ومع ذلك لم يتلوث بالذنوب. بعبارة أخرى: إن المعصوم قادر على الذنب، ولكن إيمانه وعلمه وتقواه بدرجة لا تجعله يتّجه معها إلى ذنب، من هنا فالتحذيرات المذكورة بشأنهم مناسبة تماماً.

من جهة ثالثة، هذا الخطاب وإن إتَّجه إلى النبي ﷺ ولكن قد يكون موجهاً إلى النَّاس جميعاً.

#### ٢.. للإسترضاء مدود

صحيح أنّ الإنسان الرّسالي يجب أن يسعى بأخلاقه إلى جذب الأعداء إلى صفوف الدعوة، لكن مثل هذا الموقف يجب أن يكون تجاه المخالفين الذين يتحركون في مخالفتهم من موقع الغفلة والمرونة، أمّا الموقف تجاه المعاندين المتصلبين فينبغي أن يكون غير ذلك، ولا يجوز إهدار الوقت مع هؤلاء، بل لابدٌ من الإعراض عنهم وتركهم.

# ٣۔ إنّ هدى أنه هو الهدى

نفهم من الآية المذكورة أنّ القانون الوحيد القادر على إنقاذ البشرية هو قانون الهداية الإلهيّة، لأن علم البشر \_مها قدّر له من التكامل \_يبق مخلوطاً بالجهل والشك والقصور في جهات مختلفة، والهداية في ضوء مثل هذا العلم الناقص لا يمكن أن تكون هداية مطلقة، ولا يستطيع أن يضع للإنسان برنامج «الهداية المطلقة» إلّا من له «علم مطلق»، ومن هو خال من الجهل والنقص، وهو الله وحده.

#### ٤\_ مق الثلاوة

عبر القرآن عن الفئة المهتدية من أهل الكتاب بأنّهم ﴿ يتلونه حتى تلاوته ﴾ ، وهو تعبير عميق يرسم لنا سبيلاً واضحاً تجاه القرآن الكريم والكتب السهاوية ، فالنّاس أمام الآيات الإلهيّة على أقسام:

قسم يكرّسون اهتامهم على أداء الألفاظ بشكل صحيح وعلى قواعد التجويد، ويشغل ذهنهم دوماً الوقف والوصل والإدغام والغنّة في التلاوة، ولا يهتّمون إطلاقاً بمحتوى القرآن في بالك بالعمل به! وهؤلاء بالتعبير القرآني ﴿كمثل الحماريحمل أسفارلُه \.

وقسم يتجاوز إطار الألفاظ، ويتعمق في المعاني، ويدقّق في المـوضوعات القـرآنـية، ولكن لا يعمل بما يفهم!

وقسم ثالث، وهو المؤمنون حقّاً، يقرأون القرآن باعتباره كتاب عمل، ومنهجاً كاملاً للحياة، ويعتبرون قراءة الألفاظ والتفكير في المعاني وإدراك مفاهيم الآيات الكريمة مقدمة للعمل، ولذلك تصحو في نفوسهم روح جديدة كلما قرأوا القرآن، وتتصاعد في داخلهم عزيمة وإرادة واستعداد جديد للأعمال الصالحة، وهذه هي التلاوة الحقّة.

ورد عن الإمام جعفر بن محمد الصادق الله في تنفسير هذه الآية: «يُسرَتَّلُونَ آيَساتِهِ، وَيَتَغَقَّهُونَ بِهِ، وَيَعْمَلُونَ بِأَحْكَامِهِ، وَيَرْجُونَ وَعْدَهُ، وَيَخَافُونَ وَعِيدَهُ، وَيَعْمَلُونَ بِأَحْكَامِهِ، وَيَرْجُونَ وَعْدَهُ، وَيَخَافُونَ وَعِيدَهُ، وَيَعْمَلُونَ بِقَصِمِهِ، ويَأْتَمِونَ بِأَوَاهِرِهِ، وَيَنْتَهُونَ بِنَوَاهِيهِ، مَا هُوَ وَاللهِ حفظُ آيَاتِهِ وَدَرسُ حُرُوفِه، وَيَلاَوَهُ سُورِهِ وَيَأْتَمُونَ بِنَوَاهِيهِ، مَا هُو وَاللهِ حفظُ آيَاتِهِ وَدَرسُ حُرُوفِه، وَيَلاَوَهُ سُورِهِ وَدَرسُ أَعْفَارِهِ وَأَخْمَاسِهِ لا مَفِظُوا حُرُوفَهُ وَأَضَاعُوا حُدُودَهُ، وإنَّمَا هُو تَسَدَبُرُ آيَاتِهِ وَالْعَمَلُ بأَرْكَانِهِ، قَالَ الله تَعالىٰ: ﴿كتابُ لنزلناه لِليك مبارك ليذَبْرول آياته﴾ "لَا

8003

١. الجمعة، ٥.

المقصود من «الأعشار» و «الأخماس» تقسيمات القرآن.

٣. تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث؛ وإرشاد الديلمي، ج ١، ص ٧٨.

#### الآيتان

يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَذَكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيَ آَنْعَمْتُ عَلَيْكُرُ وَأَنِي فَضَّلْتُكُرُ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ۖ فَالَّةَ وَالْمَالِكُونِ الْكَالَمِينَ الْكَالَمُ وَالْمَالَمُ وَالْمَالُمُ وَالْمُوالِمُ الْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمُوالُولُولُ الْمَالُمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالُولُولُ الْمُالُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّالْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّالْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

# التفسير

مرّة أخرىٰ يتّجه الخطاب الإلهي إلى بني إسرائيل ليذكّرهم بالنعم التي أحيطوا بها، وخاصّة نعمة تفضيلهم علىٰ أمم زمانهم، فتقول الآية: ﴿يا بني لِسرائيل اذكروا نعمتي الّتي للعمد عليكم وأنّي فضّلتكم على العالمين ﴾ أي علىٰ كل من كان يعيش في ذلك الزمان.

كل نعمة تقترن بمسؤولية، وتقترن بالتزام وتكليف إلهي جديد، ولذلك قال سبحانه في الآية التالية: ﴿وَلَتُقُولِيوها لا تَجزي نَفْسُ مَنْ نَفْسِ شَيئاً ولايقبل هنها مدل ﴾ أي غرامة أو فدية، ﴿وَلا تَنفَعها شَفَاعة ﴾ إلا بإذن الله، ولا يستطيع أحد غيير الله أن يساعد أحداً ﴿وَلاهِم ينصرون ﴾.

فكل سُبل النجاة التي تتوسلون بها في هذه الدنيا موصدة يوم القيامة، والطريق الوحيد المفتوح أمامكم هو طريق الإيمان والعمل الصالح، وطريق التوبة من الذنوب.

هذه المفاهيم مطروحة في الآيتين ٤٧ و ٤٨ من هذه السورة حيث تعرضنا لها بالتفصيل، ونكتني هنا بهذا القدر.

8003

وَإِذِ ٱبْتَكَىٰ إِبْرَهِ عَرَبُهُ بِكُلِمَاتٍ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَا قَالَ وَمِن ذُرِيَّيَّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ شَقَّ

# التفسير

#### الإمامة قمة مفافر إبراهيم على

هذه الآية وما بعدها تتحدث عن بطل التوحيد نبيّ الله الكبير إيراهيم علىٰ نبيّنا وعليه الصلاة والسلام، وعن بناء الكعبة وأهمّية هذه القاعدة التوحيدية العبادية.

والهدف من هذه الآيات \_وعددها ثماني عشرة آية \_ثلاثة أمور:

أولاً: أن تكون مقدمة لمسألة تغيير القبلة التي ستطرح بعد ذلك، كي يعلم المسلمون أن هذه الكعبة من ذكريات إبراهيم محطم الأصنام، ولكي يفهموا أن التلويث الذي طرأ على الكعبة إذ حولها المشركون إلى بيت للأصنام، إنّا هو تلويث سطحي لا يحط من قيمة الكعبة ومكانتها.

ثانياً: لفضح إدعاءات اليهود والنصارى بشأن انتسابهم لإبراهيم، وأنّهم ورثــة ديــنه وطريقته، ولتوضيح مدى ابتعاد هؤلاء عن ملّة إيراهيم.

ثالثاً: لتفهيم مشركي العرب أيضاً ببعدهم عن منهج النبي الكبير محطم الأصنام، والرّد علىٰ ماكانوا يتصوّرونه من إرتباط بينهم وبين إيراهيم.

الآية الكرعة تقول أوّلاً: ﴿ وَإِذْ لَهِ تَلَىٰ لِيرِلْهِ بِهِ بِكُلِّمَاتِ فَأَتَّمُّهُنَّ ﴾.

هذه الفقرة من الآية تشير إلى الاختبارات المتتالية التي اجتازها إبراهيم الله بنجاح، وتبيّن من خلالها مكانة إبراهيم وعظمته وشخصيته.

وبعد أن اجتاز هذه الاختبارات بنجاح استحق أن يمنحه الله الوسام الكبير ﴿قَالَ لِنِّي جِاعِلُكُ لِنِّي جَاعِلُكُ لِنْنَاسُ لِهَاهِا﴾.

وهنا تمنى إيراهيم للنبلا أن يستمر خط الإمامة من بعده، وأن لا يبتى محصوراً بشخصه ﴿قال ومن دَرَيْتي﴾.

لكن الله أجابه: ﴿قال لايتال مهدي للطَّالمين﴾.

وقد استجيب طلب إيراهيم عليه في استمرار خط الإمامة في ذريَّته، لكن هذا المقام لا يناله إلّا الطاهرون المعصومون من ذريّته لا غيرهم.

### بحوث

#### ۱\_ المقصود من «الكلمات»

من دراسة آيات القرآن الكريم بشأن إيراهيم الله وما أدّاه هذا النبي العظيم من أعمال جسيمة استحق ثناء الله، نفهم أنّ المقصود من الكلمات هو مجموعة المسؤوليات والمهام الثقيلة الصعبة التي وضعها الله على عاتق إيراهيم الله المحملها وأحسن حملها، وأدّى ما عليه خير أداء، وهي عبارة عن:

أخذ ولده إلى المذبح والاستعداد التام لذبحه، إطاعة لأمر الله سبحانه.

إسكان الزوج والولد في واد غير ذي زرع بمكة، حيث لم يسكن فيه إنسان.

النهوض بوجه عَبَدة الأصنام وتحطيم الأصنام، والوقوف بـبطولة في تــلك الحــاكــمة التاريخية، ثم إلقاؤه في وسط النيران، وثباته ورباطة جأشه في كل هذه المراحل.

الهجرة من أرض عبدة الأصنام والإبتعاد عن الوطن، والإتجاه نحو أصقاع نائية لأداء رسالته... وأمثالها <sup>ا</sup>.

كان كل واحد من هذه الاختبارات ثقيلاً وصعباً حقّاً، لكنه بقوة إيمانه نجح فيها جميعاً، وأثبت لياقته لمقام «الإمامة».

#### ٢\_من هو الإمام؟

يتبين من الآية الكريمة التي نحن بصددها، أنّ منزلة الإمامة الممنوحة لإبراهيم عليه بعد كل هذه الاختبارات، تفوق منزلة النّبوة والرسالة.

١. روي عن ابن عباس أنه استخرج اختبارات إبراهيم من أربع سور قرآنية فكانت ثلاثين موضعاً (تمفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث)، وخلاصتها ما ذكرناه.

ولتوضيح ذلك نقول: إنَّ للإمامة معاني مختلفة:

١-الإمامة بمعنى الرئاسة والزعامة في أمور الدنيا، (قال بذلك فريق من علماء أهل
 السنة).

٢-الإمامة بمعنى الرئاسة في أمور الدين والدنيا، (قال بذلك فريق آخر من علماء أهل السنة).

٣-الإمامة بمعنى تحقيق المناهج الدينية بما في ذلك منهج الحكم بالمعنى الواسع للحكومة، وإجراء الحدود وأحكام الله، و تطبيق العدالة الاجتاعية، و تربية الأفراد في محتواهم الداخلي وفي سلوكهم الخارجي، وهذه المنزلة أسمى من منزلة النبوة والرسالة، لأن منزلة النبوة والرسالة تقتصر على إبلاغ أوامر الله، والبشارة والإنذار، أمّا الإمامة فتشمل مسؤوليات النبوة والرسالة إضافة إلى «إجراء الأحكام» و «تربية النفوس ظاهرياً وباطنياً» (من الواضح أن كثيراً من الأنبياء كانوا يتمتعون بمنزلة الإمامة).

منزلة الإمامة هي في الحقيقة منزلة تحقيق أهداف الدين والهداية، أي «الإيــصال إلى المطلوب»، وليست هي «إراءة الطريق» فحسب.

ومضافاً لما سبق فان الإمامة تتضمن أيضاً على «الهداية التكوينية»، أي النفوذ الروحي للإمام، وتأثيره على القلوب المستعدة للهداية المعنوية (تأمل بدقّة).

الإمام في ذلك يشبه الشمس التي تبعث الحياة في النباتات، فكذلك دور الإمام في بعث الحياة الروحية والمعنوية في الكائنات الحيّة؟.

يقول سبحانه: ﴿هو الَّذِي يصلِّي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظُّلمات لِلى النَّسور وكان بالمؤمنين رحيماً﴾ \.

ومن هذه الآية نفهم بوضوح أنّ رحمة الله الخاصّة والمعونة الغيبية للملائكة بامكانها أن تخرج المؤمنين من الظلمات إلى النور.

هذا الموضوع يصدق على الإمام أيضاً، فالقوّة الروحية للإمام وللأنبياء الحائزين على منزلة الإمامة وخلفائهم، لها التأثير العميق على تربية الأفراد المؤهلين، وإخراجهم من ظلهات الجهل والضلالة إلى نور الهداية.

١. الأحزاب، ٤٣.

لاشك أنّ المراد من الإمامة في الآية التي نحن بصدد تفسيرها هو المعنى الثالث للإمامة، لا شك أنّ المراد من الإمامة في الآية التي نحن بطوي على مفهوم «الهداية»، كقوله تعالى: ﴿وجعلنا منهم أنبَّة يهدون بأمرنا لمًّا صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون ﴾ أ.

هذه الهداية لا تعني إراءة الطريق، لأنّ إيراهيم الله كانت له قبل ذلك مكانة النّبوة والرسالة، أي مكانة إراءة الطريق.

القرائن الواضحة تشير إلى أنّ منزلة الإمامة الممنوحة لإبراهيم الله بعد الاستحانات العسيرة، واجتياز مراحل اليقين والشجاعة والاستقامة، هي غير منزلة البشارة والإبلاغ والإنذار.

إذن، الهداية التي يتضمنها مفهوم الإمامة ما هي إلّا «الإيصال إلى المطلوب» و«تحقيق روح الدين»، وتطبيق المناهج التربوية في النفوس المستعدة.

هذا الحقيقة يوضحها بإجمال حديث عميق المعنى روي عن الإمام جعفر بن محمد الصادق عليه يقول: «إنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ عَبْداً قَبْلَ أَنْ يَتَخِذَهُ نَبِيّاً، وإنَّ اللهَ اتَّخَذَهُ زَبِيًا قَبْلَ أَنْ يَتَخِذَهُ خَلِيلاً، وَإِنَّ اللهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً، وَإِنَّ اللهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً، وَإِنَّ اللهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً، وَإِنَّ اللهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَخِذَهُ خَلِيلاً عَبْلَ أَنْ يَتَخِذَهُ وَإِنَّ اللهَ اللَّهُ اللهَ عَبْلَ اللهُ إِللهُ عَنْ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ عَنْ إِمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِلَا اللهُ عَلَى اللهُ الل

# ٣ـ الفرق بين النّبوة والإمامة والرسالة

يفهم من الآيات الكريمة والمأثور عن المعصومين، أنَّ حَمَلة المهات من قبل الله تعالى لهم منازل مختلفة:

١ـ منزلة النّبوة: أي إستلام الوحي من الله، فالنبي هـو الذي يـنزل عـليه الوحـي،
 وما يستلمه من الوحى يعطيه للنّاس إن طلبوا منه ذلك.

٣ ـ منزلة الرسالة: وهي منزلة إيلاغ الوحي، ونشر أحكام الله، وتربية الأفراد عن طريق

السجدة، ٢٤.

٢. الكافي، ج ١، ص ١٣٢، (باب طبقات الأنبياء والرسل والأثمّة).

التعليم والتوعية. فالرّسول إذن هو المكلّف بالسعي في دائرة مهمته لدعوة النّــاس إلى الله و تبليغ رسالته، وبذل الجهد لتغيير فكري عقائدي في مجتمعه.

٣ منزلة الإمامة: وهي منزلة قيادة البشرية، فالإمام يسعى إلى تـطبيق أحكـام الله عملياً عن طريق إقامة حكومة إلهيّة وإستلام مقاليد الأمور اللازمة، وإن لم يستطع إقامة الدولة يسعى قدر طاقته في تنفيذ الأحكام.

بعبارة أخرى، مهمّة الإمام تنفيذ الأوامر الإلهيّة، بينا تقتصر مهمّة الرّسول على تبليغ هذه الأوامر. وبتعبير آخر أيضاً، مهمّة الرّسول، إراءة الطريق، ومهمّة الإمام «الإيصال إلى المطلوب» (إضافة إلى المهام الثقيلة الأخرى المذكورة).

من نافلة القول أنّ كثيراً من الأنبياء كنبيّ الإسلام عليه أفضل الصلاة والسلام حازوا على المنازل الثلاث، كانوا يستلمون الوحي، ويبلّغون أوامر الله، ويسعون إلى أقامة الحكومة وتنفيذ الأحكام، وينهضون عما لهم من تأثير روحي عهمة تربية النفوس.

الإمامة \_ بعبارة موجزة \_ هي منزلة القيادة الشاملة لجميع المجالات المادية والمعنوية والمجسمية والروحية والظاهرية والباطنية. الإمام رئيس الدولة وزعميم المجتمع ومعلم الأخلاق وقائد المحتوى الداخلي للأفراد المؤهلين.

فهو بقوّته المعنوية يقود النفوس المؤهلة على طريق التكامل.

وبقدرته العلمية يعلّم الجهلة.

وبقوّة حكومته أو أية قوّة تنفيذية أخرى يطبق مبادي العدالة.

# ٤\_ الإمامة آفر مرامل مسيرة إبراهيم التكاملية

بما تقدم في بيان حقيقة الإمامة يتضح أنّه من الممكن أن تكون لشخص منزلة النّبوة وتبليغ الرسالة، بينا لا تكون له منزلة الإمامة، وهذه المنزلة تحتاج إلى مؤهلات كثيرة في جميع الجالات. وهي المنزلة التي نالها إيراهيم الله بعد كل هذه الامتحانات والمواقف العظيمة، وكانت آخر مرحلة من مراحل مسيرته التكاملية.

من ذهب إلى أنّ الإمامة هي «أن يكون الفرد لائقاً ونموذجياً» فقط، ما فهم أن هـذه الصفة كانت موجودة في إبراهيم علي منذ بداية النّبوة.

ومن قال إنّ المقصود من الإمامة «أن يكون الفرد قدوة»، فاته أنّ هـذه صـفة جمـيع

الأنبياء منذ ابتدائهم بدعوة النّبوة، ولذلك وجب أن يكون النبي معصوماً لأنّ أعهاله قدوة للآخرين.

من هنا، فمنزلة الإمامة أسمى ممّا ذكر، بل أسمى من النّبوة والرسالة، وهي المنزلة التي نالها إبراهيم من قبل الله بعد أن اجتاز الامتحان تلو الامتحان.

# ٥ ـ مُنِ الظَّالمِ؟

المقصود من «الظلم» في التعبير القرآني: ﴿لاينال مهدي الظَّالِمِينِ﴾ لا يقتصر على ظلم الآخرين، بل الظلم (مقابل العدل)، وقد استعمل هنا بالمعنى الواسع للكلمة، ويقع في النقطة المقابلة للعدل: وهو وضع الشيء في محله.

فالظلم إذن وضع الشخص أو العمل أو الشيء في غير مكانه المناسب.

ولما كانت منزلة الإمامة والقيادة الظاهرية والباطنية للبشرية منزلة ذات مسؤوليات جسيمة هائلة عظيمة، فإنّ لحظة من الذنب والمعصية خلال العمر تسبب سلب لياقة هذه المنزلة عن الشخص.

لذلك نرى أمَّة آل البيت المبيئة يثبتون بهذه الآية تعين الخلافة بعد النبي مباشرة لعلي الله وإنحصارها به، مشيرين إلى أنّ الآخرين عبدوا الأصنام في الجاهلية، وعلي الله وحده لم يسجد لصنم. وأيّ ظلم أكبر من عبادة الأصنام؟! ألم يقل لقمان لابنه: ﴿ مِنا بِمنيّ لا تشرك الله لللم عظيم ﴾ ؟!

من هذه الاستدلالات ما رواه هشام بن سالم عن الإمام جعفر بن محمد الصادق الله قال: «قَدْ كَانَ إِبْرَاهِيمُ نَبِيّاً وَلَيْسَ بِإِمَامٍ، حَتِّىٰ قَالَ اللهُ: ﴿لِنِّي جَاعِلْكُ للنَّاسُ لِعَامِا قَالَ وَمِنْ دُرِيْتِي قَالَ اللهُ وَلَيْنَ جَاعِلْكُ للنَّاسُ لِعَامِا قَالَ وَمِنْ دُرِيْتِي قَالَ اللهُ لا ينال عهدي للقَّالِمِين ﴾، مَنْ عَبَدَ صَنَما أَوْ وَثَنا لاَ يَكُونُ إِمَاماً » . .

وفي حديث آخر عن عبد الله بن مسعود عن النبي الله والله قَالَ لإِبْرَاهِيمَ: لاَ أَعْطِيَكَ عَهْداً لِلظَّالِمِ مِنْ ذُرِّ يَّتِكَ، قَالَ: يَا رَبِّ وَمَنِ الظَّالِمُ مِنْ وَلِدي الَّذِي لا يَنَالُ عَهْدَكَ؟ قَالَ: مَنْ سَجَدَ لِعَسْنَم مِنْ دُونِي لاَ يَنَالُ عَهْدَكَ؟ قَالَ: مَنْ سَجَدَ لِحَسْنَم مِنْ دُونِي لاَ أَجْعَلُهُ إِمَاماً أَبَداً، وَلاَ يَصْلَحُ أَن يكون إِمَاماً » ٤.

۱. بحارالانوار، ج ۲۵، ص ۱۹۹ و۲۰۷. ۲. لقمان، ۱۳.

٣. أصول الكافي، ج ١، ص ١٧٤، باب «طبقات الأنبياء والرسل» ح ١.

٤. أمالي الشيخ المفيد، ص ٣٧٨، ومناقب ابن المغازلي، ج ١، ص ٢٤٨.

#### ٦\_ تعيين الامام من قبل الله

من الآية مورد البحث نفهم ضمنياً أنّ الإمام (القائد المعصوم لكل جوانب المجتمع) يجب أن يكون معيّناً من قبل الله سبحانه، لما يلي:

أولاً: الإمامة ميثاق إلهي، وطبيعي أن يكون التعيين من قبل الله، لأنه طرف هذا الميثاق. ثانياً: الأفراد الذين تلبّسوا بعنوان الظلم، ومارسوا في حياتهم لحظة ظلم بحق أنفسهم أو بحق الآخرين، كأن تكون لحظة شرك مثلاً، لا يليقون للإمامة، فالإمام يجب أن يكون طيلة عمره معصوماً.

وهل يعلم ذلك في نفوس الأفراد إلَّا الله؟!

ولو أردنا بهذا المعيار أن نعين خليفة لرسول الله تَشَيَّرُهُ ، فلا يمكن أن يكون غير علي الله على الله تَشَيَّرُهُ ، فلا يمكن أن يكون غير علي الآلاج جدير بالذكر أن صاحب «المنار» نقل عن أبي حنيفة قموله: أن الخمافة لا تمليق إلا بالعلويين، ومن هنا أبضاً رفض منصب بالعلويين، ومن هنا أيضاً رفض منصب القضاء في حكومة خلفاء بني العباس.

ويقول صاحب المنار أيضاً: إنّ أغّة المذاهب الأربعة كانوا معارضين لحكام زمانهم، وكانوا يعتبرون أولئك الحكام غير لائقين لزعامّة المسملين، لأنّهم ظالمون .

ومن العجيب أن كثيراً من علماء أهل السنة في عصرنا هذا، يؤيدون ويدعمون الحكومات الظالمة المتجبّرة المرتبطة إرتباطاً واضحاً جليّاً بجبهة الكفر العالمية، والمفسدة في الأرض إفساداً لا يخنى على أحد، بل أكثر من ذلك يعتبرون هؤلاء الحكام «أولي الأمر» ويركّزون على وجوب طاعتهم!!

#### ٧\_ مواب عن سؤالين

1\_ قلنا في تفسير معنى الإمامة أن عمل الإمامة هو «الإيصال إلى المطلوب» و«تنفيذ المناهج الإلهيّة»، وهنا قد يقول قائل: إن هذا المعنى لم يتحقق في كثير من الأنبياء، بسل لم يتحقق حتى بالنسبة للنّبي الخاتم عَبَيْلِيّة والأُمّة الأطهار في المقياس العام، فقد كان يقف في مقابلهم دوماً أفراد ضالون مضلون.

١. تفسير المنار، ج ١، ص ٤٥٧ و٤٥٨.

جواباً علىٰ ذلك نقول: تعريفنا لعمل الإمام لا يعني أنّ الإمام يجرّ الأُمّة قسراً نحو الحق، بل إنّ الأفراد يستطيعون ـ وهم مختارون ـ أن يهتدوا بما يمتلكه الإمام من قـوّة ظـاهرية وباطنية، علىٰ شرط امتلاك هؤلاء الأفراد للّياقة والإستعداد.

وهذا كقولنا الشمس خلقت لاستمرار حياة الموجودات الحيّة، أو أنّ المطر يعمل على إحياء الأرض الميتة، تأثير الشمس والمطر له طابع عام، لكنه لا يصدق إلّا في الموجودات المستعدة لقبول هذا التأثير.

٢-التّفسير المذكور للإمام يستدعي أن يكون كل إمام نبيّاً ورسولاً أوّلاً، وبعد ذلك يبلغ
 درجة الإمامة. بينا لم يكن الخلفاء المعصومون لنبيّ الإسلام عَبَالِلهُ كذلك.

نقول في الجواب: لا يلزم أن يكون الإمام قد بلغ حتماً منزلة النّبوة والرسالة، فالذي الجتمعت فيه منزلة النّبوة والرسالة والإمامة (مثل النبي الخاتم) يمكن لخليفته أن يواصل طريق الإمامة، وذلك حين تنتني الحاجة إلى رسالة جديدة كها هو الحال بعد خاتم الأنبياء. بعبارة أخرى، حين تكون مرحلة إستلام الوحي الإلمي وتبليغ جميع الأحكام قد انتهت وبقيت المرحلة التنفيذية، فإنّ خليفة النبي يستطيع أن يواصل الخط التنفيذي، ولا حاجة لأن يكون هذا الخليفة نبياً أو رسولاً.

### ٨ـ شفصية إبراهيم المثالية

ورد اسم إبراهيم ﷺ في ٦٩ موضعاً من القرآن الكريم، تحدثت عنه آيات تتوزع بـين خمس وعشرين سورة. والقرآن يثني كثيراً علىٰ هذا النبي الكريم ويذكره بصفات جليلة عظيمة.

إنّه قدوة وأُسوة في كل الجالات، ونموذج للإنسان الكامل.

مكانته في سُلّم معرفة الله... ومنطقه الصريح أمام عبدة الأوثان... ونضاله المرير ضد الجبابرة... وتضحياته على طريق الله، وصموده الغريب أمام عواصف الحوادث والاختبارات الصعبة... كل واحدة من هذه الصفات تشكل النموذج الأعلى للسائرين على طريق التوحيد.

إيراهيم كما يصفه القرآن من ﴿ المحسنين ﴾ أ، ومن ﴿ الصَّالحين ﴾ أ، ومن ﴿ القانتين ﴾ "، ومن ﴿ القانتين ﴾ "، ومن ﴿ الصدّيقين ﴾ أ، و ﴿ والمِراهيم اللَّهُ عَلَيْهُ ﴾ أ، و ﴿ والمِراهيم اللَّهُ عَلَيْهُ ﴾ أ، ذو سخاء عظيم وشجاعة منقطعة النظير.

في تفسير سورة إيراهيم (خاصّة في القسم الأخير من السّورة) سنفصل الحديث في هذا الجال.

#### 8003

۲. التحل، ۱۲۲.

٤. مريم، ٤١.

٦. النجم، ٣٧.

۱. الصافات، ۱۰۵.

٣. النحل، ١٢٠.

ه. التوبة، ١١٤.

وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَآمَنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَّمَ لَى وَعَهِدْنَا وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَآمَنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَّمُ مُصَلَى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِ رَابَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّحَتَعِ ٱلسُّجُودِ شَّ إِلْنَا إِبْرَهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِ رَابَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّحَتَعِ ٱلسُّجُودِ شَ

# التفسير

#### عظمة بيت الله:

بعد الإشارة إلى مكانة إيراهيم عليه في الآية السابقة، تناولت هذه الآية موضوع عظمة الكعبة التي وضع قواعدها إيراهيم الله فهي تبدأ بالتذكير بعبارة «وَإِذْ» أي أذكروا: ﴿وَإِذَ جِعلنا البيت مِثَابِةُ للنَّامِ وَلَمِنا ﴾.

المثابة من الثوب، أي عودة الشيء إلى حالته الأولى. ولما كانت الكعبة مركزاً يتبجه إليه الموحدون كل عام، فهي محل لعودة جسمية وروحية إلى التوحيد والفطرة الأولى، ومن هنا كانت مثابة. وكلمة «مَثَابَةً» تتضمن معنى الراحة والإستقرار، لأن بيت الإنسان \_ وهو محل عودته الدائم \_ مكان للراحة والاستقرار، وهذا المعنى تؤكده كلمة «أَمْناً» التي تلي كلمة «مَثَابَةً» في الآية. وكلمة «لِلنَّاسِ» توضح أنه ملجأ عام لكل العالمين، ولكل الشعوب المحرومة.

وهذه الصفة للبيت هي في الحقيقة استجابة لأحد مطاليب إيراهيم الله من ربّه ما سيأتي. ثمّ تضيف الآية: ﴿ولِثُعُدُول مِن مِقام لِبِراهِيم مِصلَىٰ ﴾.

اختلف المفسرون في معنى «مَقَامِ إِبْرَاهِيم»، قيل: إنّ كل الحج هو مقام إيراهيم. وقيل: إنّه «عَرفة» و «المسعر الحرام» و «الجمار الثلاث»، وقيل: كل حرم مكّة مقام.

ولكن يبدو من ظاهر الآية أنَّ المقام هو مقام إيراهيم المعروف الكائن قـرب الكـعبة،

وذهبت إلى ذلك الرّوايات ( وكثير من المفسّرين، وعلىٰ الحجاج أن يـصلّوا خـلفه بـعد الطواف، ومن هناكان هذا المقام «مصلّى».

ثم تشير الآية إلى المسؤولية المعهودة إلى إيراهيم وابنه إسهاعيل الله الله بشأن تطهير البيت للطائفين و المجاورين والمصلين: ﴿وصهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بسيتي للطائفين و المحاكفين والركع الشجود﴾.

وفي التطهير قيل: إنّه التطهير من لوثة وجود الأصنام. وقيل: إنّه التطهير مـن الدنس الظاهر، كالدم وأحشاء الذبائح التي كان يلتي بها الجهلة في البيت.

وقيل: إنه يعني إخلاص النية عند بناء البيت.

ولا دليل على تحديد مفهوم الطهارة، فهي تعني تطهير هذا البيت ظاهرياً ومعنوياً من كل تلويث.

لذلك نجد بعض الروايات فسرت التطهير في الآية بأنّه تطهير الكعبة من المشركين، <sup>ا</sup> وبعضها بأنّه تطهير البدن وإزالة الأدران. <sup>٣</sup>

### بحثان

# ١- الآثار الإمتماعية والتربوية للبيت الآمن

الكعبة \_طبقاً للآية أعلاه \_ملاذ وبيت آمن، والإسلام وضع الأحكام المشددة بشأن إبعاد هذه الأرض المقدسة عن كل نزاع واشتباك وحرب وإراقة دماء، وليس أفراد البشر آمنين هناك فحسب، بل الحيوانات والطيور آمنة أيضاً في هذه البقعة، ولا يحق لأحد أن يصها بسوء.

وفي عالم يعج دوماً بالنزاع والصراع، يستطيع مثل هذا المركز الآمن أن يكون له الأثر العميق في حل المشاكل وفض النزاعات، إذ يستطيع الفرقاء المتنازعون أن يجلسوا حول طاولة واحدة عند هذا البيت الآمن، ويفتحوا بينهم حواراً قد يكون مقدمة لإزالة الخصومات والنزاعات.

وقد يتفق أن ترغب الأطراف المتنازعة في إجراء مباحثات، لكنّهم لا يـتفقون عـلىٰ مكان مقبول ومحترم وآمن لدى جميع الأطراف، والإسلام أقرّ مكّة لتكون مركزاً كهذا.

١. أصول الكافي، ج ٤، ص ٢٢٣ و ٢٤٩ و ٤٢٥، ح ١.

٢. تفسير على بن ابراهيم القمي، ج ١، ص ٥٩؛ وبحارالانوار، ج ١٢، ص ٩٢.

٣. وسائل الشيعة، ج ١٣، ص ٢٠٠ و ٢٨١.

واليوم، إذ المسلمون \_ مع الأسف الشديد \_ يعانون من ألوان النزاعات والاختلافات حري بهم أن يستفيدوا من قداسة هذا البيت وأمنه لفتح باب المحادثات بينهم، ولرفع ما بينهم من اختلافات بفضل معنوية هذا المكان المقدس. \

#### ۲ـ بیت الله

وصفت الكعبة بأنّها بيت الله، وعبّرت الآية عن الكعبة بد «بَيْتِي». وواضح أنّ الله ليس بحسم، ولا يحدّه بيت، ولا يحتاج إلى ذلك، وهذه الإضافة هي «إضافة تسشريفية» تبيّن قدسية الشيء الذي ينسب إلى الله، ولذلك كان شهر رمضان «شهر الله» وكانت الكعبة «بيت الله».

#### 8003

١. بشأن أمن أرض مكَّة لنا بحث آخر في تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٣٥ من سورة إبراهيم.

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُرُرَبِ أَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَأُرْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ ٱلثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ قَالَ وَمَنَكُفَرَ فَأُمَيِّعُهُ وَقَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ وَإِلَى عَذَابِ ٱلنَّارِ وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ الْآنِ

# التفسير

### إبراهيم يحعو ربّه:

في هذه الآية توجّه إبراهيم إلى ربّه بطلبين هامّين لسكنة هذه الأرض المقدّسة، أشرنا إلى أحدهما في الآية السّابقة. القرآن يذكّر بما قاله إبراهيم: ﴿وَإِدْ قَالَ لِبراهيم ربّ اجعل هذا بلدا آمنا﴾.

وكما ذكرنا في الآية السابقة، استجاب الله لدعاء إبراهيم، وجعل هذه الأرض المقدّسة مركزاً آمناً بالمعنى الواسع لكلمة الأمن.

والطلب الآخر هو: ﴿وآرزق أهله مِن التَّمراتُ مِن آمِن مِنهِم بالله واليوم الآخر﴾.

وهكذا يطلب إيراهيم «الأمن» أوّلاً، ثم «المواهب الاقتصادية»، إشارة إلى أنّ الاقتصاد السالم لا يتحقق إلّا بعد الأمن الكامل.

وللمفسرين آراء عديدة في معنى «الثمرات»، ويبدو أنّ معناها واسع يشمل النعم المادية والنعم المعنوية. وعن الإمام الصادق الله : «هِيَ ثَمَرَاتُ الْقُلُوبِ» إشارة إلى جمعل قملوب النّاس تهوى إلى هذه الأرض.

إيراهيم في دعائه إقتصر على المؤمنين بالله واليوم الآخر، ولعل ذلك كان بعد أن قال له الله سبحانه: ﴿لاينال مهدي الظّالمين﴾ ففهم أنّ مجموعة من ذريّته سيسلكون طريق الشرك والظلم، فاستثناهم في دعائه.

١. تفسير على بن ابراهيم القمي، ج ١، ص ٦٢.

والله سبحانه استجاب لإبراهيم طلبه الثاني أيضاً، ولكنه ﴿قال ومن كفر فامتَّمه قليلا﴾ في الدُّنيا، ﴿ثمُ اضطرُه إلىٰ مذلب النَّار وبنس العصير﴾ في الحياة الآخرة.

هذه في الواقع صفة «الرحمانية» وهي الرحمة العامّة للباري تـعالى التي تشـمل كـل المخلوقات، صالحهم وطالحهم في الدنيا. أمّا الآخرة فهي عالم رحمته الخاصّة التي لا ينالها إلا من آمن وعمل صالحاً.

#### 8003

وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُرُالْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَلُ مِنَا إِنَّكَ أَنتَ السَمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَيَنَا الْمَا اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّل

# التفسير

### إبراهيم يبني الكعبة:

نفهم بوضوح من خلال آيات الذكر الحكيم أنّ بيت الكعبة كان موجوداً قبل إبراهيم، وكان قائماً منذ زمن آدم. تتحدث الآية ٣٧ من سورة إبراهيم عن لسان إبراهيم تقول: ﴿رَبُّنا لِنِّي أَسَكُنْتُ مِنْ ذَرِّيْتُنِي بُولَدِ غير ذي زرع عند بيتك المحرِّم﴾.

وهذه الآية تدل علىٰ أنّ بيت الكعبة كان له نوع من الوجود حين جاء إيراهيم مع زوجه وابنه الرضيع إلى مكّة.

وتقول الآية ٩٦ من سورة آل عمران: ﴿ إِنْ لَوْل بِيبِ وضع للنَّاس للَّذي ببكة هـباركا ﴾.
ومن المؤكّد أن عبادة الله وإقامة أماكن العبادة لم تبدأ في زمن إيراهيم، بل كانتا منذ أن خلق الإنسان على ظهر هذه الأرض.

عبارة الآية الأولى من الآيات محل البحث يؤكّد هذا المعنى، إذ تقول: ﴿وَإِذْ يَسْرَفُعُ الْمُواعِدُ مِنْ البِيتُ وَلِيهُ عِلَى البَّكِ أَنْتُ السَّمِيعُ العليم﴾.

فإبراهيم وإسماعيل قد رفعا قواعد البيت التي كانت موجودة.

وفي خطبة للإمام أمير المؤمنين على الله في نهج البلاغة، وهي المسهاة بالقاصعة، يقول: «أَلاَ تَرَوْنَ أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ إِخْتَبَرَ الأَوَّلِينَ مِنْ لَدُنْ آدَمَ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ إِلَى الآخَرِينَ مِنْ لهٰذَا الْعَالَم بِأَخْجَارٍ... فَجَعَلَهَا بَيْتَهُ الْحَرَامَ... ثُمَّ أَمَرَ آدَمَ اللهِ وَلَدَهُ أَنْ يَثْنُوا أَعْطَافَهُمْ نَحْوَهُ السَهَا ...» ` .

القرائن القرآنية والروائية تؤيد أن الكعبة بنيت أوّلاً بيد آدم، أنم انهدمت في طـوفان نوح، عنه أعيد بناؤها على يد إيراهيم وإسهاعيل أنه أنهد أعيد بناؤها على يد إيراهيم وإسهاعيل أنه أنهد أبراهيم والسهاعيل أنه أنهد المناؤها على المناؤها الم

في الآيتين التاليتين يتضرع إبراهيم وإسهاعيل إلى ربّ العالمين بخمسة طلبات همامّة، وهذه الطلبات المقدّسة حين الإشتغال بإعادة بناء الكعبة جامعة ودقيقة بحيث تشمل كل احتياجات الإنسان المادية والمعنوية، وتفصح عن عظمة هذين النبيين الكبيرين.

قالا أوّلاً: ﴿رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا هِسَلَّمِينَ لَكَ ﴾.

ثم أضافا: ﴿ومِن دُرِّيَّتُنَا لِمَّةَ مِسلِمةً لِك﴾.

وطلبا تفهم طريق العبادة: ﴿وأرنا مناسكنا ﴾، اليعبد الله حقّ عبادته.

ثم طلبا التوبة: ﴿وقب علينا لِنُّك أنت التُّواب الرَّحيم ﴾.

الآية الأخيرة تضمنت الطلب الخامس، وهو هداية الذرية ﴿ربُّنا ولبصه قيهم رسولاً هنهم يتلوا عليهم آياتك ويعلُّمهم الكتاب والحكمة ويزكّيهم لِنُّك أنب العزيز الحكيم﴾.

### بحوث

### ١\_ هدف بعثة الأنبياء

في الآيات أعلاه، بعد أن يطلب إيراهيم وإسهاعيل من الله ظهور نبيّ الإسلام، يذكران ثلاثة أهداف لبعثته:

١. أي أن يطوفوا حولَه.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢؛ وأصول الكافي، ج ٤، ص ١٩٩.

٣. مستدرك الوسائل، ج ٩، ص ٣٧٤، ح ١١١٠٩ ـ ١.

٤. شرح نهج البلاغة، لابن ابي الحديد، ج ١٦، ص ١٦٢.

ه. المصدر السابق.

٦. صاحب تفسير المنار، ينكر هذا الموضوع بالمرة، ويرى أنّ إبراهيم وإسماعيل أول من بنى الكعبة، وهذا ما
 لا تؤيّده الروايات ولا عبارات القرآن الكريم.

الأوّل؛ تلاوة آيات الله على النّاس، أي إيقاظ الأفكار والأرواح في ظل الآيات الإلهيّة المبشرة والمنذرة.

«يتلو» من تلا، أي اتبع الشيء بالشيء، وسميت «التلاوة» كذلك لأنّها قراءة وفق تتبع ونظم. هي مقدمة لليقظة والإعداد والتعليم والتربية.

الثّاني: «تعليم الكتاب والحكمة» ولا تتحقق التربية إلّا بالتعليم.

ولعل التفاوت بين «الكتاب» و«الحكمة» في أنّ الكتاب يعني الكتب السهاوية، والحكمة تعني العلوم والأسرار والعلل والنتائج الموجودة في الأحكام، وهي التي يعلمها النبي أيضاً. الثّالث: «التركية» وهو الهدف الأخير.

و«التزكية» في اللغة هي الإنماء، وهي التطهير أيضاً.

وبذلك يتلخص الهدف النهائي من بعثة الأنبياء في دفع الإنسان على مسيرة التكامل «العلمي» و «العملي».

ينبغي التأكيد هنا على أن علوم البيشر محدودة، مقرونة بآلاف الفجوات المبهمة والأخطاء الكبيرة، والإنسان أيضاً لا يطمئن بدقة إلى معلوماته، لأنه شاهد أخطائه وأخطاء الآخرين.

من هناكان من الضروري مجيء الأنبياء بعلومهم الحقّة الخالية من الأخطاء المستمدة من مبدأ الوحي إلى النّاس، ليزيلوا أخطاءهم، ويملأوا فراغـات جـهلهم، ويـبعثوا فـيهم اطمئناناً بعلمهم.

ويلزم التأكيد أيضاً على أن الشخصية البشرية تتكون من «عقل» و«غرائز»، ولذلك كان الإنسان بحاجة إلى «التربية» بقدر حاجته إلى «العلم»، وينبغي أن يتكامل عقله، وأن تتجه غرائزه نحو هدف صحيح.

لذلك فإنَّ الأنبياء معلمون، ومربون، يزودون النَّاس بالعلم، وبالتربية.

### ٢\_ عل «التعليم» مقدم أم «التربية»؟

في أربعة مواضع ذكر القرآن مسألة التربية والتعليم باعتبارهما هدف الأنبياء، وفي ثلاثة مواضع منها قُدمت «التربية» على «التعليم» (البقرة، ١٥٠١ـ آل عمران، ١٦٤ـ الجمعة، ٢).

وفي موضع واحد تقدم التعليم علىٰ التربية (آية بحثنا). ونـعلم أنّ التربـية لا تــتم إلّا بالتعليم.

لذلك حين يتقدم التعليم على التربية في الآية فإنّما ذلك بيان للتسلسل المنطق الطبيعي لها، وفي المواضع التي تقدمت فيها التربية، فقد يكون ذلك إشارة إلى أنّها الهدف الأنّ الهدف الأصلى هو التربية، وما عداها مقدمة لها.

# ٣ـ النبي من النَّاس

تعبير «منهم» في الآية ﴿ولبعث قيهم رسولا منهم ﴾ يشير إلى أن قادة البشرية ينبغي أن يكونوا بشراً بنفس صفات البشر الغريزية، كي يكونوا القدوة اللائقة في الجوانب العملية، ومن الطبيعي أنهم \_ لو كانوا من غير البشر \_ ما استطاعوا إدراك حاجات النّاس والمشكلات العويصة الكامنة لهم في حياتهم، ولا أمكنهم أن يكونوا قدوة وأسوة لهم.

وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةِ إِبْرَهِ عَم إِلَا مَن سَفِه نَفْسَهُ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنَيَّ وَمَن يَرْغَبُ مَ الْآلَةُ وَيَعْفُو اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ

# التفسير

# إبراهيم الإنسان النَّموذج:

الآيات السابقة ألقت الضوء على جوانب من شخصية إيراهيم ﷺ، فتحدثت عن بعض خدماته وطلباته الشاملة للجوانب المادية والمعنوية.

من مجموع ما مرّ نفهم أن الله سبحانه شاء أن يكون هذا النبي، شيخ الموحدين وقدوة الرساليين، علىٰ مرّ العصور.

لذلك تقول الآية الأولى من آيات بحثنا هذا: ﴿وَمَنْ يَرَهْبُ عَنْ مِلْهُ لِبِرَاهِيمَ لِلَّا مِنْ سَفْهُ نفسه ﴾؟!

أليس من السفاهة أن يعرض الإنسان عن مدرسة الطبهر والنقاء والفطرة والعقل وسعادة الدنيا والآخرة، ويتجه إلى طريق الشرك والكفر والفساد وضياع العقل والانحراف عن الفطرة وفقدان الدين والدنيا؟!

ثم تضيف الآية: ﴿ولقداصطفيناه في الدُّنيا ولِنَّه في الآخرة لمن الصَّالحين﴾.

نعم، إيراهيم الله الله في الدنيا ليكون «الأسوة» و «القدوة» للصالحين.

الآية التالية تؤكّد على صفة أخرى من صفات إيراهيم التي هي الواقع أساس بقية صفاته العظيمة وتقول: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ لَسُلُمْ قَالَ لُسُلَمْتُ لَرَبُّ العالمين﴾.

هذا الإنسان المتحرر من الإنشدادات الوضيعة يسارع إلى التسليم التام حال سهاعـــه

نداء ربّه: «أسلم»، ولا يتوانى في رفض كل أوهام زمانه القائمة على عبادة النجوم والشمس والقمر، فيتركها بعد أن رآها محكومة بالقوانين التي تسود الخليقة ويقول: ﴿ لِنِّسِي وجُهمت وجهمت وجهمت وجهمت وجهمت وجهمت وجهمت الله عنه المشركين ﴾ أ.

مرّ بنا في الآيات السابقة أنّ إيراهيم وإسهاعيل الله بعد بناء الكعبة طلبا من الله سبحانه أن يتقبل أعيالها، ثم بعد ذلك طلبا أن يمنّ عليها الله بنعمة التسليم لوجهه الكريم: ﴿ربُّنا واجعلنا مسلمين لك ومثل هذا طلباه لذريّتهما: ﴿وَمِنْ دُرِّيْتُنَا لَهُمّ مسلمة لك ﴾.

ذلك لأن الخطوة الأولى في سموّ الشخصية الإنسانية الطهر والإخلاص، ومن هنا أسلم إبراهيم ﷺ وجهه لربّه دون سواه، ولذلك عرف هو ودينه بهذا العنوان.

حياة إيراهيم الله بأجمعها كانت مفعمة بأعلل جسيمة نادرة، نيضاله المرير ضد المشركين، صموده الكبير في قلب النيران، هذا الصمود الذي أثار إعجاب نمرود الطاغية نفسه حيث راح يردد دون وعي: «من اتَّخذ إلها فليتَّخذ إلها مثل إله إبراهيم» ٢.

وكذلك إسكان الزوج والطفل الرضيع في تلك الأرض الجافة القاحلة والمقدّسة، وبناء الكعبة، وتقديم الولد على مذبح التضحية والفداء إستجابة لأمر الله تعالى... كل واحدة من هذه الأعمال قمة من سلسلة قم حياة إيراهيم المؤلاد.

ووصية إبراهيم بنيه في أواخر أيّام حياته تجسيد آخر لهذه الحياة الشامخة: ﴿ووصَىٰ بها إبراهيم بنيه ويعقوب ﴾ ... فكل من إبراهيم ويعقوب وصّيا أَبْنَاءهُما بالقول: ﴿يا بنيّ إنّ الله اصطفىٰ لكم الدّين فلا تموتنُ إلّا وأنتم مسلمون ﴾ .

لعلّ القرآن الكريم، بنقله وصية إيراهيم، يريد أن يقول للإنسان إنّه مسؤول عن مستقبل أبنائه، عليه أن يهتم بمستقبلهم المعنوي قبل أن يهتم بمستقبلهم المادي.

يعقوب كإبراهيم وصّىٰ أيضاً أبناءه، بنفس هذه الوصايا، وأكدّ لأبنائه أنّ رمز نجاحهم يتلخص في جملة واحدة، هي التسليم لربّ العالمين.

ربّا يعود ذكر اسم يعقوب هنا من بين سائر الأنبياء، إلى أنّ اليهود والنصارى كانوا يعتقدون بانتسابهم إلى يعقوب بشكل من الأشكال، فأرادت الآية أن توضح لهم أن خط الشرك الذي يسلكونه لا يتناسب مع منهج يعقوب، وهو منهج التسليم المحض لربّ العالمين.

١. الأنعام، ٧٩.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١٣ ص ٤٣٩؛ وأصول الكافي، ج ١٨ ص ٣٦٩.

### الآيتان

أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءً إِذْ حَضَرَيعً قُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُوا نَعْبُدُ إِلَاهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِ عَمَ وَ إِسْمَعِيلَ وَ إِسْحَقَ إِلَهًا بَعْدِى قَالُوا نَعْبُدُ إِلَاهَ وَإِلَاهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِ عَمَ وَ إِسْمَعِيلَ وَ إِسْحَقَ إِلَهًا وَحِدًا وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ مَنْ يَلْكُ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَالُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ مَنْ اللَّهُ مَا كُلُولُ مَا كُلُولُ اللَّهُ مَا كُلُولُ مَا كُلُولُ اللَّهُ مَا كُلُولُ اللَّهُ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَا مُنْ اللَّهُ مَا كُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّ

# سبب النزول

كان جمع من اليهود يعتقدون أن يعقوب عندما حضرته الوفاة أوصى بنيه أن يعتنقوا اليهودية (بتحريفاتها السائدة خلال عصر البعثة المباركة)، والله سبحانه أنزل هذه الآية '.

# الثفسير

كها رأينا في سبب النّزول، وظاهر الآية يدل على ذلك أيضاً، كان جمع من منكري الإسلام ينسبون ما لا ينبغي نسبته إلى النبي يعقوب، والقرآن يسرد عسليهم بالقول: ﴿ أَمْ كُنتُم شَهْدَا، إذْ حَصْرِيعَقُوبِ المُوسِ ﴾؟!

هذا الذي نسبوه إليه ليس بصحيح، بل الذي حدث آنذاك ﴿لِدُ قَالَ لِبنيه ما تعبدون من بعدي ﴾؟

في الجواب ﴿قَالُوا تَعَيْدُ لِلْهَكَ وَلِلْهُ لَبَانَكَ لِبَرَاهِيمَ وَلِسَمَامَيْلَ وَلِسَحَاقَ لِلْهَا وَاحَدُ مَسْلَمُونَ﴾.

أجل فإنّ يعقوب لم يوصِ أبناء، بشيء غير التوحيد والتسليم لربّ العالمين والذي هو الأساس لبرنامج الأنبياء.

١. تفسير روح الجنان، وتفسير مجمعالبيان، وتفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

من الآية يبدو أن قلقاً ساور يعقوب عندما حضرته الوفاة بشأن مستقبل أبنائه، وعبر عن قلقه هذا متسائلاً: ﴿ هَا تَعبدون مِن بعدي ﴾ ؟ وإنّا قال: ﴿ هَا تَعبدون ... ﴾ ولم يقل «مَن تَعْبُدُونَ ... » لتلوث البيئة الاجتاعية آنذاك بالشرك والوثنية، أي بعبادة الأشياء من دون الله. فأراد يعقوب أن يفهم ما في قرارة نفوس أبنائه من ميول واتجاهات، وبعد أن استمع الجواب اطمأنت نفسه.

ويلفت النظر هنا أنّ إسماعيل لم يكن أبا ليعقوب ولاجدّه، بل عمّه، بينها الآية استعملت كلمة «آباء»، ويتضح من ذلك أنّ كلمة «الأب» تطلق أيضاً على «العم» توسعاً، ومن هنا نقول بالنسبة لآزر، الذي ذكره القرآن باعتباره والد إبراهيم، أنّه لا يمنع أن يكون عمّ إبراهيم لا والده. (تأمل بدقة).

آخر آية في بحثنا، تجيب على توهم آخر من توهمات اليهود، فكثير من هؤلاء كانوا يستندون إلى مفاخر الآباء والأجداد وقرب منزلة أسلافهم من الله تعالى، فلا يرون بأساً في انحرافهم هم ظانين أنّهم ناجون بوسيلة أولئك الأسلاف.

يقول القرآن: ﴿تلك لَمُّةُ قَد خَلْت لَهَا ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسئلون عممًا كانوا يعملون﴾.

وبذلك أرادت الآية أن توجّه أنظار هؤلاء إلى أعيالهم وسلوكهم وأفكارهم، وتصرفهم عن الإنغياس في الإفتخار بالماضين.

هذه الآية ـ وإن اتجهت في الخطاب إلى فئة اليهود وأهل الكـتاب في عـصر البـعثة ـ تخاطبنا نحن المسلمين أيضاً، وتطرح أمامنا مبدأ:

إنّ الفتى من يقول ها أناذا ليس الفتى من يقول كان أبي

وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْنَصَكَرَىٰ تَهْتَدُواْ قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِءَ حَنِيفَا وَمَاكَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ اللّهِ عَمَو إِسْمَعِيلَ وَإِلَيْهُ وَهُ وَإِلَيْهُ وَمُ اللّهُ وَهُ مِن وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيتُونَ مِن وَإِلَا اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ وَهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّه

# سبب النزول

عن ابن عباس أنّ جماعة من علماء اليهود ونصارى أهل نجران خاصموا أهل الإسلام، كل فرقة تقول إنّها أحق بدين الله من غيرها، فقالت اليهود: نبيّنا موسى أفضل الأنبياء، وكتابنا التوراة أفضل الكتب، وقالت النصارى: عيسى أفضل الأنبياء، وكتابنا الإنجيل أفضل الكتب، وكل فريق منهما قال للمؤمنين: كونوا على ديننا، فأنزل الله تعالى هذه الآية. (

# التفسير

## نمن علىٰ مقّ لا غيرناا

التمحور والإنغماس في الذاتية يؤدّي إلى أن يحــتكر الإنســـان الحــقّ لنــفسه، ويــعتبر الآخرين علىٰ باطل، ويسعى إلى أن يجرهم إلىٰ معتقداته.

الآية الأولى تتحدث عن مجموعة من أهل الكتاب يحملون مثل هذه النظرة الضيقة، ونقلت عنهم القول: ﴿وقالواكونوا هودا أونصاري تهتدوا ﴾.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

فيردٌ عليهم القرآن مؤكّداً أنّ الأديان الحرّفة لا تستطيع إطلاقاً أن تهدي الإنسان ﴿قُلُ بل ملّة لِبراهيم حنيفاً وماكان من المشركين﴾.

التدين الخالص هو إتّباع الخط التوحيدي الخالص غير المشوب بالشرك. ورعاية هذا الأساس أهم معيار للتمييز بين الأديان الصحيحة والأديان المنحرفة.

يعلّمنا الإسلام أن لا نفرق بين الرسل، وأن نحترم رسالاتهم، لأنّ المبادى الأساسية للأديان الحقّة واحدة، موسى وعيسى كانا أيضاً من أتباع ملة إبراهيم ... أي من أتباع الدين التوحيدي الخالص من الشرك، وإن حرّف المغرضون من أتباعهما ما جاءا به، وجعلوه مشوباً بالشرك. و(كلامنا هذا لا يتنافي طبعاً مَعَ إيماننا بأنّ البشرية يجب أن تتبع آخر الأديان الساوية أي الإسلام).

الآية التالية تأمر المسلمين أن ﴿قُولُوا آمنًا بالله وما لنزل لِلهنا وما لنسرَل لِلْسَ لِمِسرِكَ عِمْو لِسَمَاعِيلَ وَلِسَمَاقَ وَيَعَقُوبُ وَالنَّسِاطُ وَمَا لَوْتِي مَوْسَىٰ وَعَيْسَىٰ وَمَا لَوْتَـِي النَّـبِيُّونَ مَـنَ رَبِّـهِمُ لا نفرِّقَيِينَ أُحدِ مِنْهِم وَنَحَنَ لَهُ مَسلمونَ ﴾.

لا يجوز أن ننطلق من محور الذاتية في الحكم على هذا النبي أو ذاك، بل يجب أن ننظر إلى الأنبياء بمنظار رسالي، ونعتبرهم جميعاً رسل ربّ العالمين ومعلّمي البشرية، قد أدّى كلّ منهم دوره في مرحلة تاريخية معينة، وكان هدفهم واحداً، وهو هداية النّاس في ظلل التوحيد الخالص والحق والعدالة.

ثم يضيف القرآن قائلاً: ﴿فَإِنْ آمِنُوا بِمِثْلُ مِا آمِنْتُم بِهِ فَقَد لِعِنْدُوا وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّما هُم فَي شَقَاقِ﴾.

ولو تخلى هؤلاء عن عنصريتهم وذاتياتهم، وآمنوا بجميع أنبياء الله فقد اهتدوا أيضاً، وإلّا فقد ضلّوا سواء السبيل.

و«الشّقاق» النزاع والحرب، وفسرت في الآية بالكفر وبالضلال، وبالإبتعاد عن الحق والإتجاه نحو الباطل، وكل هذه المعاني تعود إلى حقيقة واحدة.

ذكر بعض المفسرين أنَّ الآية السابقة التي ساوت بين عيسى وسائر الأنبياء. أثـارت اعتراض جمع من النصارى وقالوا: إنَّ عيسى ليس كسائر الأنبياء، بل هو ابن الله، فنزلت هذه الآية لتؤكد على انحراف هؤلاء وأنهم في شقاق.

ثم تثبت الآية علىٰ قلوب المؤمنين وتبعث فيهم الثقة والطمأنينة بالقول: ﴿فُسِيَكُفِيكِهُمُ الله وهوالشّميع﴾ لأقوالهم ﴿العليم﴾ بمؤامراتهم.

# بحوث

# ١\_ ومدة دعوة الأنبياء

في مواضع عديدة أكّد القرآن على أنّ هدف الأنبياء واحد، ولا انفصال في خط النبوّات، فكل الأنبياء الله يصدرون عن منبع الوحي الإلهي، ولذلك يوصي القرآن باحترام جميع الأنبياء، لكن هذا لا يمنع -كما قلنا - أن تنسخ كلُّ رسالة جديدة تنزل من الله سبحانه الرسالات السابقة، والإسلام خاتم الرسالات الساوية.

أنبياء الله كالمعلمين، ربى كل منهم البشرية في فصل دراسي، وبعد انتهاء المرحلة الدراسية الخاصة به يسلم المجتمع البشري إلى معلم آخر ليجتاز الأفراد مرحلة دراسية أعلى، ومن هنا فالمجتمع البشري مكلف بتحمل مسؤوليات ما يأتي به آخر نبي، وهذا لا يتعارض مع كون سائر الأنبياء على حق.

# ٢\_من هم الأسباط؟

الأسباط جمع سبط، والأسباط أحفاد يعقوب، وهم اثنا عشر سبطاً من اثني عشر ابناً، أو أنهم قبائل من بني إسرائيل، والسبط في اللغة: الجهاعة يرجعون إلى أب واحد، والسبط (على وزن درج) قد يأتي بمعنى: الشجر، والأسباط الذين هم من شجرة واحدة، ويقال: سبط عليه العطاء، إذا تابع عليه حتى يصل بعضه ببعض.

المقصود من الأسباط -إذن -ليس أبناء يعقوب، فهؤلاء إرتكبوا جميعاً ذنباً بحق أخيهم ولا يصلحون للنبوّة، بل المقصود قبائل بني إسرائيل، أو أحفاد يعقوب ممن كان لهم أنبياء. ولما كان بين هؤلاء الأسباط أنبياء، فالآية عدتهم بين أولئك الذين نزلت عليهم آيات الله.

#### ٣\_ المنيف

الحنيف، من مادة حَنَفَ: أي مال عن الأديان الباطلة إلى الدين الحق، وب سمّيت الحنيفية، لأنها مالت عن اليهودية والنصرانية، وعكس ذلك «جَنَف» أي مال عن الطريق المستقيم إلى الانحراف، ولهذا السبب كان أحد معاني الحنيف هو المستقيم والذي لا عوج فيه.

وللمفسرين آراء في الحنيفية، منها حج بيت الله، وأتباع الحق، وأتباع إسراهم، والإخلاص في العمل، وكلّها ترجع إلى معنى عام وشامل، ما ذكره المفسرون مصاديق لذلك.

صِبْغَةَ اللَّهِ وَهُورَبُنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا آغَمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَنَعَنُ لَهُ مُغْلِصُونَ في اللَّهِ وَهُورَبُنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا آغَمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَنَعَنُ لَهُ مُغْلِصُونَ الله المَّوْلُونَ إِنَّ إِبَرَهِ عَرَو إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَوَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَوْنَصَدَرَيٌّ قُلْءَ أَشُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ وَمَن أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَدَةً عَندَهُ وَمِن اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَنفِلِ عَمَا تَعْمَلُونَ اللَّهُ عِلْفَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَمَامَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْعَلُونَ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَامًا

# الخفسير

# التَّمْلِّي عن غير صبغة الله:

بعد الدّعوة التي وجهتها الآيات السابقة لإتّباع الأديان بشأن إنـتهاج طـريق جمـيع الأنبياء، أول آية في بحثنا تأمرهم جميعاً بترك كل صبغة، أي دين، غير «صبغة الله» \.

ثم تضيف الآية: ﴿وهن أحسن هن الله صبغة ﴾ ؟! أي لا أحسن من الله صبغة ، ﴿واحن له عابدون يجب أن عابدون يجب أن نتبع صبغته ، لا ما صَبَغَنا عليه الآباء والأجداد .

وبهذا أمر القرآن بالتخلي عن الصبغات العنصرية والطائفية والذاتية وعن كل الصّبغات المفرّقة، والتوجّه نحو صبغة الله.

ا. «صِبْغَة» منصوبة على أنها مفعول مطلق لفعل محذوف أي (اصطبغوا) صبغة الله، أو أنها بـدل مـن «مـلة إبراهيم» في الآيات المتقدمة، أو مفعول به لفعل محذوف والتقدير (اتبعوا صبغة الله) والله أعلم!
 ٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

ذكر المفسرون أنّ النصارى دأبوا على غسل أبنائهم بعد ولادتهم في ماء أصفر اللون، ويسمونه غسل التعميد، ويجعلون ذلك تطهيراً للمولود من الذنب الذاتي الموروث من آدم! القرآن يرفض هذا المنطق الخاوي، ويقول: من الأفضل أن تتركوا هذه الصبغات الظاهرية الخرافية المفرقة، وتصطبغوا بصبغة الله، لتطهر روحكم.

ما أجمل تعبير «الصبغة» في هذه الآية! وما أروع هذه الدعوة إلى الإصطباغ بصبغة الله!
لو حدث ذلك... لو اختارت البشرية صبغة الله... أي صبغة الطهر والتقوى والعدالة والمساواة والأخوّة... صبغة التوحيد والإخلاص... لاستطاعت أن تستأصل جذور الشرك والنفاق والتفرقة... إنّها في الحقيقة الصبغة التي لا لون بها و تطهر الإنسان من جميع الألوان. وعن الإمام الصادق الله أن «صِبْغَة الله» هِيَ الإسلامُ ، وهذا إشارة إلى ما ذكرناه.

كان اليهود وغيرهم يحاجّون المسلمين بصور شتّى، كانوا يقولون: إنّ جمـيع الأنـبياء مبعوثون منّا، وإن ديننا أقدم الأديان، وكتابنا أعرق الكتب السماوية.

وكانوا يقولون: إنَّ عنصرنا أسمى من عنصر العرب، ونحن المؤهلون لحمل الرسالة لا غيرنا، لأن العرب أهل أوثان.

وكانوا يدّعون أحياناً أنّهم أبناء الله وأنّ الجنّة لهم لا لغيرهم.

القرآن يردّ علىٰ كلّ هذه الأقاويل ويقول: ﴿ أَتَحَاجُونَنَا فِي الله وهو رَبُّنَا وربكم ﴾.

فالله سبحانه ليس ربّ شعب أو قبيلة معينة، إنه ربّ العالمين.

واعلموا أيضاً أن لا امتياز لأحد على غيره إلا بالأعيال، وكل شخص رهن أعياله **﴿ولنا** أعمالنا ولكم لعمالكم﴾.

مع فارق، هو إنّ كثيراً منكم يشركون في توحيدهم: ﴿ وَلَحَنَّ لَهُ مَخْلُصُونَ ﴾.

> ثم تجيب الآية عن هذا الإدعاء بشكل رائع فتقول: ﴿قُلَ النَّمَ أَعَلَمُ أَمُ اللَّهُ ﴾؟! فالله أعلم أنّهم ماكانوا يهوداً ولا نصاري.

وقد تعلمون أنتم أيضاً أن هؤلاء الأنبياء أدّوا رسالتهم قبل موسى وعيسي، وإن كنتم لا

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ١٣٢؛ وأصول الكافي، ج ٢، ص ١٤.

تعلمون فاطلاق مثل هذه الأقوال بدون علم وتثبيت تهمة وذنب، وكتان للحقيقة ﴿وَمِنَ لَطُهُمْ وَنَالُمُ مِنْ اللَّهُ أظلم مَمَّنَ كتم شهادةً منده من اللهم.

اعلموا أند ﴿ وَمَا لَلْهُ بِعَاقَلِ مَمَّا تِعِلْمُونَ ﴾ الشَّهُ لُهِ

حين ينتهج الإنسان خط العناد واللجاج فإن إعراضه عن الحقيقة لاحدّله، ينكر أبسط المسلّهات، ويرفض أوضح الواضحات. والآية تذكر نموذجاً لذلك في هذه الجموعة التي بلغ بها العناد واللجاج أن تعتبر أنبياء الله \_الذين سبقوا موسى وعيسى من أمثال إسراهم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب \_من اليهود أو النصارى. وبذلك يكتمون حقيقة واضحة لها إرتباط بإيمان النّاس ومعتقداتهم، ولذلك يصف القرآن هؤلاء الذين يكتمون الحقائق بأنهم أظلم النّاس، لأنه لا ظلم أكبر من كتان الحقائق عن النّاس عمداً، وجرّ الآخرين إلى طريق الضلال.

في آخر آية من الآيات التي نحن بصددها يقول سبحانه لهؤلاء القوم العنودين الجدليين؛ افترضوا أنّ إدّعاء اتكم صحيحة، فهذا لا يعود عليكم بالنفع لأنه ﴿تلك لمَّةٌ قد خلت لها ها كسبت ولكم هاكستم ولا تسئلون ممّا كانوا يعملون﴾.

الأُمّة الحيّة ينبغي أن تعتمد على أعهالها لا على ذكريات تاريخها، والإنسان يجب أن يستند إلى فضائله، لا أن يجترّ مفاخر الآباء والأجداد.

سَيَقُولُ ٱلشَّفَهَاءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَنهُمْ عَن قِبْلَئِهِمُ ٱلِيَكَانُواْ عَلَيْهَا قُل لِلَهِ ٱلْمَشرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيعٍ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ

# الأفسير

#### تغيير القبلة:

هذه الآية وآيات تالية تتحدث عن حادث مهم من حوادث التاريخ الإسلامي، كان له آثاره الكبيرة في المجتمع آنذاك.

رسول الإسلام ﷺ صلّى صوب ( بيت المقدس) بأمر ربّه مدّة ثلاثة عشر عاماً بـعد البعثة في مكّة، وبضعة أشهر في المدينة بعد الهجرة. ثم تغيّرت القبلة، وأمر الله المسلمين أن يصلّوا تجاه (الكعبة).

واختلف المفسرون في المدّة التي صلّى خلالها المسلمون بعد الهجرة تجاه بيت المقدس، فذكروا مدداً مختلفة تتراوح بين سبعة أشهر وسبعة عشر شهراً.

كانت الجماعة المسلمة تتعرض خلال كل هذه المدّة (مدة صلاة المسلمين تجماه بسيت المقدس) إلى لوم اليهود وتقريعهم، وكان اليهود يقولون عسن المسلمين: إنّ هـؤلاء غـير مستقلين لأنهم يصلون تجاه قبلتنا، وهذا دليل أننا علىٰ حقّ.

كانت هذه الأقوال تؤلم الرّسول وصحبه، فالأمر الإلهي يوجب أن يصلوا تجماه بسيت المقدس، واليهود لا ينفكّون يرشقون المسلمين بوابل تهمهم وتسقريعهم. وبسلغ الأمسر أنّ الرّسول ﷺ بدأ يقلب وجهه في السهاء انتظاراً للوحى.

واستمر الإنتظار مدّة، حتى نزل الوحي يأمر بتغيير القبلة، كان الرّسول عَبَالَةُ في مسجد «بني سالم» يصلي الظهر، فما أن أتمّ ركعتين حتى أمر جبرائيل أن يأخذ بعضد الرّسول ويدير وجهه تجاه الكعبة \.

۱٫ تفسیر مجمعالبیان، ج ۱، ص ۲۲۳؛ ومستدرك الوسائل، ج ۲، ص ۱۷۰ و ۱۷۱، ح ۲۲۹۲ . ٤.

لم يكفّ اليهود بعد هذا التغيير عن اعتراضاتهم، بل واصلوا حربهم الإعلامية بشكل آخر، بدأوا يلقون التشكيكات بشأن هذا التغيير، والقرآن الكريم يستحدث عن هذه الإعتراضات: ﴿سيقول الشّفها، هن النّاس ها ولّاهم عن قبلتهم الّتي كانوا عليها ﴾.

بدأوا يرددون: لو كانت القبلة الأولى هي الصحيحة فَلِمَ هذا التغيير؟ وإن كانت الثانية صحيحة فلهاذا صلى المسلمون أكثر من ثلاثة عشر عاماً تجاه بيت المقدس؟!

الله سبحانه يجيب على هذا الإعتراض، فأمر رسوله أن ﴿قل لله للمشرق وللمغرب يهدي من يشاء للى صراطِ مستقيم ﴾.

فليس للمكان قداسة ذاتية، إنّما يكتسب قداسته بإذن الله، وكل مكان ملك لله، والمهم هو الطاعة والإستسلام لربّ العالمين.

تغيير القبلة في الواقع مرحلة من مراحل الاختبار الإلهي، وكل مرحــلة خــطوة عــلىٰ الصراط المستقيم نحو الهداية الإلهيّة.

### ہحوث

١- «السفهاء» جمع «سفيه» أطلقت في الأصل على من خفّت حركة جسمه، وقيل: زمام سفيه، أي كثير الإضطراب خفيف الوزن. ثم استعملت الكلمة في خفة النفس لنقصان العقل في الأمور الدينية والدنيوية.

٣- ذكرنا أن مسألة «النسخ» في الأحكام وتغيير المنهج التربوي بتغير المراحل الزمانية ليست مسألة غريبة جديدة في تاريخ الرسالات. لكن هؤلاء القوم العنودين الجدليين من اليهود اتخذوا من هذا التغيير ذريعة لإعلامهم المضاد، والقرآن يجيبهم بشكل يفحمهم.

٣- جملة ﴿يهدي من يشا، ﴾ لا تعني كها ذكرنا أنّ هداية الله ليس لها حساب، لأنّ المشيئة الإلهيّة تنطلق من «حكمة» الله، ومن محاسبات المصالح والمفاسد.

وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أَمَّةً وَسَطًا لِنَكَوُوا ثُهُمَدَآءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَاكَانَ اللَّهُ لِيصُولَ لِيصُولِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْكَاسِ لَرَهُ وَثُلَّ رَحِيمٌ اللَّهُ وَالنَّكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلَهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْ

# التفسير

## الأُمّة الوسط:

هذه الآية تشير إلى جانب من أسباب تغيير القبلة، تقول أوّلاً: ﴿وَكَذَلْكَ جَعَلْنَاكُمُ لَمَّةُ وَسَطّا﴾ أي كما جعلنا القبلة وسطا، كذلك جعلناكم أمّة في حالة اعتدال، لا يشوبها إفراط ولا تفريط في كل جوانب حياتها.

أما سبب كون قبلة المسلمين قبلة وسطاً، فلأن النصارى \_ الذين يعيش معظمهم في غرب الكرة الأرضية \_ يولون وجوههم صوب الشرق تقريباً حين يتجهون إلى قبلتهم في بيت المقدس حيث مسقط رأس السيد المسيح. واليهود \_ الذين يتواجدون غالباً في الشامات وبابل \_ يتجهون نحو الغرب تقريباً حين يقفون تجاه بيت المقدس.

أما «الكعبة» فكانت بالنسبة للمسلمين في المدينة تجاه الجنوب، وبين المشرق والمغرب، وفي خط وسط.

وهذا ما يُفهم من عبارة «وَكَذلِك»، وإن كان للمفسرين آراء أُخرى في هذه العبارة لا تخلو من مناقشة.

القرآن يؤكّد أنّ المنهج الإسلامي في كل أبعاده ـ لا في بعد القبلة فقط ـ يقوم علىٰ أساس التوازن والإعتدال.

والهدف من ذلك ﴿لتكونوا شهدا، على النَّاس ويكون الرَّسول عليكم شهيداً ﴾.

و «شهادة» الأُمَّة المسلمة على النَّاس، و «شهادة» النبي على المسلمين، قد تكون إشارة إلى الأُسوة والقُدُّوَةِ، لأن الشاهد يُنتخب من بين أزكى النَّاس وأمثلهم.

فيكون معنى هذا التعبير القرآني أنّ الأُمّة المُسلّمة غوذجيّة بما عندها من عقيدة ومنهج، كما أنّ النبي ﷺ فرد نموذجيّ بين أبناء الأُمّة.

الأمّة المسلمة بعملها وبتطبيقها المنهج الإسلامي تشهد أنّ الإنسان بمقدوره أن يكون رجل دين ورجل دنيا... أن يكون إنساناً يعيش في خضم الأحداث الاجتاعية وفق معايير روحية ومعنوية. الأمّة المسلمة بمعتقداتها ومناهجها تشهد بعدم وجود أي تناقض بين الدين والعلم، بل إنّ كلاً منها يخدم الآخر.

ثم تشير الآية إلى سرّ آخر من أسرار تغيير القبلة فتقول: ﴿ وها جعلنا القبلة الَّتِي كنت مليها الله الله الله الم الرّسول ممن ينقلب على مقبيه ﴾.

الآية لم تقل: يتبعك، بل قالت: ﴿ يَتَبِع للرَّسُولِ ﴾ إشارة إلى أن هذا الإِتَباع إِنَّمَا هو تسليم لأمر الله، وكل اعتراض إِنَّمَا هو عصيان وتمرد على الله، ولا يـصدر ذلك إلَّا عـن مـشرك جاهلي.

وعبارة ﴿مَثَنَ مِنْقَلَبِ عَلَىٰ مَقْبِيهِ ﴾ تعني في الأصل الرجوع على مؤخر الرجل، وتعني هنا الإنتكاس والتراجع.

ثم تضيف الآية: ﴿وَإِنْ كَانْتُ لَكِبِيرَةً إِلَّا مِلْيَ لِلَّذِينَ هَدَى اللَّهِ ﴾.

لولا الهداية الإلهيّة، لما وجدت في نفس الإنسان روح التسليم المطلق أمام أوامر الله. المهم أن يكون الإنسان المسلم مستسلماً إلى درجة لا يحسّ معها بثقل مثل هذه الأوامر، بل يشعر بلذتها وحلاوتها.

وأمام وسوسة الأعداء المضللين والأصدقاء الجاهلين، الذين راحوا يشككون في صحة ما سبق من العبادات قبل تغيير القبلة، تقول الآية: ﴿وهاكان الله لينفيع ليسمانكم إنّ الله بالنّاس لرؤقُه رحيمٌ ﴾.

فأوامر الله مثل وصفات الطبيب لكل مرحلة من مراحل العلاج نسخة خاصّة، وكلّها شافية وافية تضمن سعادة الإنسان وسلامته، والعمل بأجمعها صحيح لا غبار عليه.

### يحوث

### ١\_ أسرار تغيير القبلة

تغيير القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة أثار لدى الجميع تساؤلات عديدة، أولئك الذين قالوا إن الأحكام ينبغي أن تبق ثابتة راحوا يتساءلون عن سبب هذا التغيير، فلو كانت القبلة الصحيحة هي الكعبة، فلهاذا لم يؤمر المسلمون بالصلاة نحوها منذ البدء، وإن كانت بيت المقدس فلِمَ هذا التغيير؟!

وأعداء الإسلام وجدوا الفرصة سانحة لبث سمومهم ولإعلامهم المضّاد. قالوا إنَّ تغيير القبلة تمّ بدافع عنصري، وزعموا أنَّ النبي اتجه أوَّلاً إلى قبلة الأنبياء السابقين، ثم عاد إلى قبلة قومه بعد تحقيق انتصاراته! وقالوا: إنَّ محمّداً يَتَكُلُونُ أراد استعطاف أهل الكتاب بانتخابه بيت المقدس قبلة له، ولما يئس منهم استبدل الكعبة بها.

واضع مدى القلق والاضطراب الذي تتركه هذه الوساوس على مجتمع لم يتغلغل نور العلم والإيمان في كل زواياه، ولم يتخلّص بعد تماماً من رواسب الشرك والعصبية.

لذلك تصرّح الآية أعلاه أنّ تغيير القبلة اختبار كبير لتمييز المؤمنين من المشركين.

لا نستبعد أن يكون أحد أسباب تغيير القبلة مايلي:

لما كانت الكعبة في بداية البعثة المباركة بيتاً لأصنام المشركين، فقد أمر المسلمون مؤقّتاً بالصلاة تجاه بيت المقدس، ليتحقّق الإنفصال التام بين الجبهة الإسلامية وجبهة المشركين.

وبعد الهجرة وإقامة الدولة الإسلامية والجمتم الإسلامي، حدث الإنفصال الكامل بين الجبهتين، ولم تعد هناك ضرورة لاستمرار وضع القبلة، حينئذ عاد المسلمون إلى الكعبة أقدم قاعدة توحيدية، وأعرق مركز للأنبياء.

ومن الطبيعي أن يستثقل الصلاة نحو بيت المقدس أولئك الذين كانوا يعتبرون الكعبة الرصيد المعنوي لقوميّتهم، وأن يستثقلوا أيضاً العودة إلى الكعبة بعد أن اعتادوا على قبلتهم الأولى (بيت المقدس).

المسلمون بهذا التحوّل وُضعوا في بوتقة الاختبار، لتخليصهم ممّا علق في نفوسهم من المسلمون بهذا التحوّل وُضعوا في بوتقة الاختبار، لتخليصهم ممّا علق في وجودهم روح التسليم المطلق أمام أوامر الله سبحانه.

إنّ الله سبحانه ليس له مكان ومحل \_كها ذكرنا \_والقبلة رمز لوحدة صفوف المسلمين

ولإحياء ذكريات خط التوحيد، وتغييرها لا يغيّر شيئاً، المهم هو الإستسلام الكامل أمام الله، وكسر أوثان التعصب واللجاج والأنانية في النفوس.

# ٢\_ الأمّة الوسط

«الوسط» ما توسط بين شيئين، وبمعنى الجميل والشريف، والمعنيان يعودان ظاهراً إلى حقيقة واحدة لأن الجمال والشرف فيها اعتدل وابتعد عن الإفراط والتفريط.

ما أجمل التعبير القرآني عن الأمّة المسلمة... الأمّة الوسط.

الوسط: المعتدلة في «العقيدة» لا تسلك طريق «الغلوّ» ولا طريق «التقصير والشرك»، لا تنحو منحى «الجسبر» ولا «التفويض»، ولا تؤمن «بالتشبيه» في صفات الله ولا «بالتعطيل».

معتدلة في «القيم المادية والمعنوية» لا تغطّ في عالم المادة وتنسى المعنويات، ولا تغرق في المعنويات والمعنويات والمعنويات وتتناسى الماديات ليست كمعظم اليهود لا يسفهمون سوى المادة، وليست كرهبان النصارى يتركون الدنيا تماماً.

معتدلة في «الجانب العلمي»... لا ترفض الحقائق العلمية، ولا تقبل كل نعرة ترتفع باسم العلم.

معتدلة في «الرّوابط الاجتماعية» لا تضرب حولها حصاراً يعزلها عن العالم، ولا تفقد استقلالها وتذوب في هذه الكتلة أو تلك، كها نرى الذائبين في الشرق والغرب اليوم!

معتدلة في «الجانب الأخلاقي»... في عباداتها... في تفكيرها... وفي جميع أبعاد حياتها.

المسلم الحقيقي لا يمكن إطلاقاً أن يكون إنساناً ذا بعد واحد، بل هو إنسان ذو أبعاد

مختلفة... مفكر، مؤمن، عادل، مجاهد، مكافح، شجاع، عطوف، واع، فعّال، ذو سهاح. عبارة الأمّة الوسط توضّح من جانب مسألة شهادة الأمّة الإسلامية، لأنّ من يقف علىٰ

عبارة الامه الوسط توضع من جانب مساله شهادة الامنة الإسلامية، لان من يقف على خطّ الوسط يستطيع أن يشهد كل الخطوط الانحرافية المتجهة نحو اليمين واليسار.

ومن جانب آخر تحمل العبارة دليلها وتقول: «إنَّمَا كُنْتُمْ شُـهَداءَ عَـلَى النَّـاسِ لأنَّكُـمْ معتدلون وأنكم أمة وَسَط» \.

١. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

### ٣\_ الأمّة الشاهدة

لواجتمعت الصفات التي ذكرناها للأمّة الوسط في أمّة، فهذه الأمّة دون شك رائدة للحق، وشاهدة على الحقيقة، لأنّ مناهجها تشكل الميزان والمعيار لتمييز الحق عن الباطل. ورد عن أمّة أهل البيت المبيّظ قولهم: «نَحْنُ الأمّة الْوُسْطَى، وَنَحْنُ شُهدَاءُ اللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ وَحُجَجُهُ فِي أَرْضِهِ... نَحْنُ الشَّهَداءُ عَلَى النَّاسِ '... إلَيْنَا يَرْجِعُ الغَالِي وَبِنَا يُرْجِعُ الْمُقَصِّرُ» أمثل هذه الروايات \_كها ذكرنا \_لا تحدد المفهوم الواسع للآية، بل تبيّن المصداق الأمثل للأمّة الوسط، وتعطى غوذجاً متكاملاً لها.

#### ٤\_علم الله

عبارة (التعلم من يتبع الرسول... وأمثالها من التعبيرات القرآنية، لا تعني أنّ الله لم يكن يعلم شيئاً، ثم علم به بعد ذلك، بل تعني تحقّق هذه الواقعيات.

بعبارة أوضح، الله سبحانه يعلم منذ الأزل بكل الحوادث والموجودات، وإن ظهرت بالتدريج على مسرح الوجود، فحدوث الموجودات والأحداث لا يزيد الله علماً، بل إنّ هذا الحدوث تحقّق لما كان في علم الله. وهذا يشبه علم المهندس بكل تفاصيل البناء عند وضعه التصميم، ثم يتحول التصميم إلى بناء عملي، والمهندس يقول حين ينفّذ تصميمه على الأرض: أريد أن أرى عملياً ما كان في علمي نظرياً. (علم الله يختلف دون شك عن علم البشر اختلافاً كبيراً كما ذكرنا ذلك في بحث صفات الله، وإنّا ذكرنا هذا المثال للتوضيح).

عبارة ﴿وَإِنْ كَانْتُ لَكِبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى الله ﴾ توضح حقيقة الصعوبة في مخالفة العادة الجارية، وفي التخلص من سيطرة العواطف غير الصحيحة، إلّا على الذين آمنوا بالله حقّاً، واستسلموا لأوامره.

١. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ١٣٤؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١٩٠.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ١٣٤، ذيل الآية مورد البحث.

قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجِهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَىٰ هَأْفَولِ وَجَهَكَ فَلَا الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُ ذَفُولُوا وُجُوهَكُمْ شَظَرَهُ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْمَصْحِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُ ذَفُولُوا وُجُوهَكُمْ شَظرَهُ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْكَئْبَ لَيْعَلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُ مِن رَبِّهِمْ وَمَا ٱللَّهُ بِعَنْفِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمَحْتُ مِن رَبِّهِمْ وَمَا ٱللَّهُ بِعَنْفِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمَحْتُ مِن رَبِّهِمْ وَمَا ٱللَّهُ بِعَنْفِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمَحْتُ مِن رَبِّهِمْ وَمَا ٱللَّهُ بِعَنْفِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمَحْتُ مِن رَبِّهِمْ وَمَا ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمَعْمَلُونَ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمُعَلَى الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمِلُونَ السَامِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ ا

# التفسير

### كل الوموه شطر الكعبة:

ذكرنا أنّ بيت المقدس كان القبلة الأولى المؤقتة للمسلمين. والرّسول عَبَيْلِمْ كان يستظر الأمر الإلهي بتغيير القبلة، خاصّة وأنّ اليهود استغلّوا مسألة اشتراك المسلمين معهم في القبلة، ليوجهوا سهام إعلامهم المضاد للمجموعة المسلمة، مرددين أن المسلمين لااستقلال لهم، وأنّهم لا يعرفون معنى القبلة وإنّا اقتبسوه منّا، وأن قبولهم قبلتنا يعني اعترافهم بديننا! وأمثال هذه الأقاويل.

الآية تشير إلى هذه المسألة وتقول:

﴿قد نرىٰ تقلُب وجهك في السَّماء فلنولّينُك قبلة ترضاها فولّ وجهك شطر المسجد العـرلم وحيث ماكنتم فولُوا وجوهكم شطره﴾.

ذكرت الرواية \_كها أشرنا من قبل - أنّ هذا الأمر الإلهي نزل في لحظة حساسة ملفتة للأنظار، حين كان الرّسول والمسلمون يؤدّون صلاة الظهر. فأخذ جبرائيل بذراع الرّسوليَ إليه أنه وأدار وجهه نحو الكعبة، وتذكر الرواية أنّ صفوف المسلمين تغيّرت على أثر ذلك، وترك النساء مكانهن للرجال وبالعكس. (كان اتجاه بيت المقدس نحو الشهال تقريباً، بيناكان اتجاه الكعبة نحو الجنوب).

١. مستدرك الوسائل، ج ٣، ص ١٧٠ و ١٧١. ٢. من لايحضره الفقيد، ج ١، ص ٢٧٤ و ٢٧٥.

من المفيد أن نذكر أنّ تغيير القبلة من علامات نبيّ الإسلام المذكورة في الكتب السابقة، فقد كان أهل الكتاب على علم بأنّ النبي المبعوث «يصلّي إلى القبلتين». ا

لذلك تضيف الآية: ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ لُوتُوا الكتاب ليعلمونَ أنَّه العقُّ من ربِّهم ﴾ .

أضف إلى ذلك أنّ دلائل نبوّة رسول الإسلام، تحرره من التأثر بعادات بيئته الاجتاعية، و تركه الكعبة التي كانت موضع تقديس العرب، وإتّجاهه نحو قبلة أقلّية محدودة.

ثم تقول الآية: ﴿وها الله بخافلِ ممَّا يعملون ﴾.

فهؤلاء الذين يكتمون ما جاء في كتبهم بشأن تغيير قبلة نبيّ الإسلام، ويستغلّون هذه الحادثة لإثارة ضجة بوجه المسلمين، بدل أن يتّخذوها دليلاً على صدق دعـوى النـي، سيلاقون جزاء أعهالهم، والله ليس بغافل عن أعهالهم ونيّاتهم.

## بحوث

## ١\_ نظم الآيات

محتوى هذه الآية يبين بوضوح أنها نزلت قبل الآية التي سبقتها في الترتيب القرآني، ذلك لأن القرآن لم تجمع آياته حسب نزوله، بل كان ترتيب الآيات يستم استناداً إلى مناسبات معينة بتعيين من رسول الله بَهِ وبأمر من الباري سبحانه. (ومن تلك المناسبات مثلاً رعاية الأولوية وأهمية الموضوعات).

#### ٢\_انتظار صعبا

يستفاد من هذه الآية أن النبي عَلَيْكُ كان مرتبطاً بالكعبة إرتباطاً خاصاً، ومنتظراً لأمر تغيير القبلة، ولعلنا نستطيع أن نتلمس سبب ذلك في إرتباط النبي عَلَيْكُ بإبراهيم الله أضف إلى ذلك أنّ الكعبة أقدم قاعدة توحيدية، وأنّه عَلَيْكُ كان يعلم بوقوع هذا التغيير، وكان يترقب حدوثه.

وهنا تبرز ظاهرة الإستسلام المطلق للرسول، حيث لم يتردد على لسانه طلب بهــذا الشأن، بلكان يقلّب طرفه في السهاء منتظراً بتلهّف نزول الوحي.

وتعبير «السهاء» في الآية قد يشير إلى انتظاره الله هبوط «جبرائيل الله من الأعلى، وإلّا فالله لا مكان له، وهكذا وحيه المرسل.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

#### ٣\_معنى الشطر

مما يثير الإلتفات أنّ الآية لم تأمر المسلمين أن يصلوا تجاه الكعبة، بل «شطر المسجد لحرام».

لعل ذلك يعود إلى صعوبة بل تعذّر محاذاة الكعبة على المصلّين البعيدين عن الكعبة، لذلك ذكر المسجد الحرام بدل الكعبة لأنّه أوسع، ثم كلمة «شطر» تعني السمت والجانب، وبذلك كان الإنجاه شطر المسجد الحرام عملاً ميسوراً للجميع، وخاصّة لصفوف الجهاعة الطويلة التي يزيد طولها غالباً على طول الكعبة.

بديهي أن المحاذاة الدقيقة للكعبة ـ وحتى للمسجد الحرام ـ عمل صعب على المصلين البعيدين، لكن الوقوف شطره يخلو من كل صعوبة \.

#### ٤\_ مُطاب عام

كل خطابات القرآن هي دون شك \_شاملة لكل المسلمين \_ وإن إتجهت إلى النبي عَلَيْهِ اللهم إلّا في مواضع دل الدليل على أنها خاصة بالنبي، من هنا يطرح سؤال بشأن سبب الجاه الآية التي نحن بصددها في الخطاب إلى النبي تارة تأمره أن يصلي شطر المسجد الحرام، وتارة أخرى إلى عامة المسلمين.

هذا التكرار قد يعود إلى أنّ تغيير القبلة مسألة مثيرة حساسة، ومن الممكن أن تؤدّي الضجة التي تثيرها هذه المسألة إلى اضطراب بين المسلمين، وقد يتذرع بعض في وسط هذه الضجة بأنّ الخطاب «فولّ وجهك» موجّه إلى النبي خاصّة، فلا يصلي تجاه الكعبة، لذلك خاطبت الآية الرّسول مرّة وعامّة المسلمين مرّة أخرى لتؤكّد أنّ هذا التغيير غير خاص بالرّسول، بل يشمل عامّة المسلمين أيضاً.

### ٥- هل الهدف من هذا التغيير تمقيق رضى النبي؟

عبارة «قِبْلَةً تَرْضَاهَا» قد توهم أن هذا التغيير تم إرضاءً للنّبي عَبَيْنَهُ، ويزول هذا التوهم

ا. من المفسرين من قال إن أحد معاني «شطر»: النصف، ومن هنا فإن مفهوم ﴿شطر المسجد الحرام﴾
 يساوي مفهوم (وسط المسجد الحرام) ونعلم أن الكعبة تقع وسط المسجد الحرام. (التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث).

لو علمنا أنّ بيت المقدس كان قبلة مؤقّتة، وأنّ النبي كان ينتظر القبلة النهائية، وبصدور أمر التغيير وضع حد لطعن اليهود من جهة، وتوفرت أرضية استالة أهل الحبجاز المرتبطين إرتباطاً خاصاً بالكعبة نحو الإسلام من جهة أخرى، كما أنّ إعلان بيت المقدس كقبلة أولى أزال عن الإسلام الطابع القومي، وأسقط اعتبار الأصنام المتواجدة في الكعبة.

## ٦\_ الكعبة مركز دائرة كبرى

لو نظر شخص من خارج الكرة الأرضية إلى المصلين المسلمين لرأى دوائسر متعددة بعضها داخل بعض وتضيق بالتدريج لتصل إلى المركز الأصلي المتمثل بالكعبة، وهذه الصورة توضح محورية ومركزية بيت الله الحرام، وهذه ظاهرة متميزة في الإسلام دون سواه من الأديان.

جدير بالذكر أن ضرورة إتجاه المسلمين شطر المسجد الحرام كان باعثاً على تطور علم الهيئة وعلم الجغرافيا والفلك عند المسلمين بسرعة مدهشة خلل العصور الإسلامية الأولى، لأن معرفة جهة القبلة في مختلف بقاع الأرض ماكانت متيسرة من دون معرفة بهذه العلوم.

وَلَمِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنَابَ بِكُلِّ اَيَةٍ مَّاتَبِعُواْ قِبْلَتَكُ وَمَا أَنتَ بِتَابِعِ قِبْلَنْهُمْ وَمَا بَعْضُهُ م بِتَابِعِ قِبْلَةً بَعْضٍ وَلَهِنِ أَتَّبَعْتَ أَهْوَا ءَهُم مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَكُ مِنَ الْعِلْمُ إِنَّكُ إِذَا لَمِنَ الظَّلِمِينَ السَّى

# التفسير

# لايرضون بأيّ ثمن:

مرّ بنا في تفسير الآية السابقة أنّ تغيير القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة لا يمكن أن يثير شبهة حول النبي، بل إنّه من دلائل صحة دعواه، فأهل الكتاب قد قرأوا عن صلاة النبي الموعود إلى قبلتين، لكن تعصّبهم منعهم من قبول الحق.

والإنسان، حين لا يواجه المسائل بقناعات مسبقة، يكون مستعدّاً للتفاهم ولتصحيح تصوراته بالدليل والمنطق، أو عن طريق إراءة المعجزة.

أمّا حينها يكون قد كوّن له رأياً مسبقاً قاطعاً، وخاصّة حين يكون مثل هذا الفرد جاهلاً متعصباً، فلا يمكن تغيير رأيه بأيّ ثمن.

لذلك تقول الآية: ﴿ولئن أنيت الَّذين لوتوا الكتاب بكلِّ آيةٍ ما تبسوا قبلتك ﴾.

فلا تتعب نفسك إذن، لأنّ هؤلاء يأبون الإستسلام للحق، ولا توجد فيهم روح طلب الحقيقة.

كل الأنبياء واجهوا مثل هؤلاء الأفراد، وهم إمّا أثرياء متنفذون، أو علماء منحرفون، أو جاهلون متعصبون.

ثم تضيف الآية: ﴿ وَهَا لَئْتَ بِتَابِعِ قَبِلْتُهُمْ ﴾.

أي إنّ هؤلاء لا يستطيعون مهما افتعلوا من ضجيج، أن يمغيروا مسرّة أُخسري قسلة المسلمين، فهذه هي القبلة الثابتة النهائية. وهذا التعبير القاطع الحاسم أحد سبل الوقوف بوجه الضجيج المفتعل، ومن الضروري في مثل هذه الظروف أن يعلن الإنسان المسلم أمام الأعداء كلمته صريحة قوية، مؤكّداً أنّه لا ينثني أمام هذه الإنفعالات.

ثم تقول الآية: ﴿وها بعضهم بتابع قبلة بعضي ﴾.

لا النصاري بتابعين قبلة اليهود، ولا اليهود بتابعين قبلة النصاري.

ولمزيد من التأكيد والحسم ينذر القرآن النبي ويقول: ﴿وَلَئْنَ لَتُبْعِبُ وَاللَّهُ مِنْ بَعِدُ مَا وَلَمُ لِللَّالِمِينَ ﴾.

وفي القرآن يكثر مثل هذا اللون من الخطاب التهديدي للنّبي بأسلوب القضية الشرطية، والهدف من ذلك ثلاثة أشياء:

الأول: أن يعلم الجميع عدم وجود أي تمييز بين النّاس في إطار القوانين الإلهيّة، وحتى الأنبياء مشمولون بهذه القوانين، ومن هنا فلو صدر عن النبي -على الفرض الحال -انحراف، فسيشمله العقاب الإلهي، مع استحالة صدور ذلك عن النبي (بعبارة أخرى القضية الشرطية لا تدل على تحقق الشرط).

الثّاني: أن يتنبّه النّاس إلى واقعهم، فإذا كان ذلك شأن النبي، فمن الأولى أن يكونوا هم أيضاً واعين لمسؤولياتهم، وأن لا يستسلموا إطلاقاً لميول الأعداء وضّجاتهم المفتعلة.

الثّالث، أن يتّضح عدم قدرة النبي علىٰ تغيير أحكام الله، وعدم إمكان الطلب إليه أن يغير حكماً من الأحكام، فهو عبد أيضاً خاضع لأمر الله تعالى.

रू ७

## الآيتان

ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِئَلَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَ هُمُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُم لَيَكُنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ١٤٠٠ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكُ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْ تَرِينَ ١٤٠٠

# التفسير

## يعرفون مقّ المعرفة ولكن...:

استمراراً لحديث القرآن عن تعصب مجموعة من أهل الكتاب ولجاجهم، تقول الآية: ﴿ اللَّذِينَ آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون لبناءهم ﴾.

إنّهم يعرفون النبي عَلَيْكُونُهُ واسمه وعلاماته من خلال كتبهم الدينية، ﴿وَإِنَّ فَرِيقًا حِنهُمُ لِيكتَمُونَ للعقّ وهم يعلمون﴾.

وهناك طبعاً فريق سارع لاعتناق الإسلام بعد أن رأى هذه الصفات والعلامات في نبي الإسلام، مثل عبد الله بن سلام وهو من علماء اليهود، ونقل عنه بعد إسلامه قوله «أنا أعلم به منى بابنى» \.

هذه الآية تميط اللثام في الواقع عن حقيقة هامّة، هي إنّ صفات نبيّ الإسلام الجسمية والروحية وخصائصه كانت بقدر من الوضوح في الكتب الساوية السابقة، بحيث تسرسم الصورة الكاملة في أذهان المطّلعين علىٰ هذه الكتب.

وهل من الممكن أن تصرّح الآية بوجود اسم النبي وعلاماته في كتب أهل الكتاب إذا لم تكن بالفعل موجودة عندهم؟! ألا يدل عدم معارضة علماء اليهود لهذا التصريح، بل اعتراف بعضهم به واستسلامهم للحق، أنّ اسم النبي الخاتم وصفاته كانت معروفة لديهم!؟ هذه الآيات \_ إذن \_ دليل على صدق دعوة الرّسول وصحّة نبوته.

١٠ تفسير المنار، ج ٢، والتّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

ثم تؤكّد الآية ما سبق أن طرحته بشأن تغيير القبلة، أو بشأن أحكام الإسلام بشكل عام: ﴿ الحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنُّ مِنَ المَعْتَرِينَ ﴾ أي المترددين.

وبهذه العبارة تثبّت الآية فؤاد النبي، وتنهاه عن أي ترديد أمام افتراءات الأعداء بشأن تغيير القبلة وغيرها، وإن جنّد هؤلاء الأعداء كل طاقاتهم للمحاربة.

الخاطب في الآية وإن كان شخص النبي المنطق النبي المنطق المدف هو تربية البشرية كما ذكرنا من قبل، فمن المؤكّد أنّ النبي المتصل بالوحي الإلهي لا يعتريه تردد، لأنّ الوحي بالنسبة له ذو جانب حسّى وعين اليقين.

وَلِكُلِّ وِجْهَةُ هُوَمُولِيهَ أَفَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَاتَكُونُواْ يَاْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾

# التفسير

## لكلّ أمّة قبلة:

هذه الآية الكريمة تردّ على الضجة التي أثارها اليهود حول تغيير القبلة وتقول: ﴿ ولكلُّ وجِهةً هو مولّيههِ.

كان للأنبياء على مرّ التاريخ وجهات عديدة يولّونها، وليست القبلة كأصول الدين لا تقبل التغيير، ولا أمراً تكوينياً لا يمكن مخالفته، فلا تطيلوا الحديث في أمر القبلة، وبدل ذلك ﴿ فَاسْتَبِقُولُ لِلْغِيرُلُعِ ﴾، لأنّ معيار القيمة الوجودية للإنسان هي أعمال البرّ والخير.

مثل هذا المعنى تضمّنته الآية ١٧٧ من هذه السّورة: ﴿ ليس البرّ أَنْ تولُّوا وجوهكم قبل المشرق والمعنوب ولكن البرّ من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنّبيّين﴾.

إن كنتم تريدون اختبار الإسلام أو المسلمين، فاختبروهم بهذه الأُمور لا بمسألة تغيير القبلة.

ثم تتغير لهجة الآية إلى نوع من التحذير والتهديد لأولئك المفترين، والتسجيع للمحسنين فتقول: ﴿ أَيِنَ مَا تَكُونُوا بِأَتَ بِكُم الله جميعا ﴾ في تلك المحكمة الكبرى حيث يتلقى كلُّ جزاء عمله.

لا يتساوى المفترون والمشاغبون المخربون مع المحسنين المؤمنين، ولابدٌ من يوم ينال كل فريق جزاءه.

وقد يخال بعض أنّ جمع النّاس لمثل هذا اليوم عـجيب، فكـيف تجـتمع ذرات التراب المتناثرة لترتدي ثانية حلّة الحياة؟! لذلك تجيب الآية بالقول: ﴿ إِنَّ الله ملى كلّ شي؛ قديرً ﴾.

هذه العبارة الأخيرة في الآية بمثابة الدليل على العبارة السابقة: ﴿ الله ما تكونوا يأت منا المعالمة الم

## بحثان

# ١\_ يوم يمتمع أصماب المهدي ﷺ

ورد عن أثمَّة أهل البيت علي في تفسير ﴿ اين ما تكونوا ياس بكم الله جميعا ﴾ أنَّ المقصود بهم أصحاب المهدي الله .

من ذلك ما ورد في «روضة الكافي» عن «الإمام الباقر» على أنّه تلا الفقرة المذكورة من الآية ثم قال: «يَعْني أَصْحَابَ الْقَائِمِ الثَلاثَمِائَةِ وَالبِضْعَةَ عَشَرَ رَجُلاً. وَهُمْ وَاللهِ الاُمَّةُ الْمَعْدُودةُ، قَالَ: يَجْتَمِعُونَ وَاللهِ فِي سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ قَزَعٌ كَقَزَعِ الْخَرِيف» .

وروي عن الإمام على بن موسى الرضائظ أيضاً: «وَذَلِكَ وَاللهِ أَنْ لَوْ قَامَ قَائِمُنَا يَجْمَعُ اللهُ إِلَيْهِ جَمِيعَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمِيعَ الْبُلْدَانِ» . إِلَيْهِ جَمِيعَ شِيعَتِنَا مِنْ جَمِيعِ الْبُلْدَانِ» .

هذا التّفسير للآية دون شك يتحدث عن «بطن» الآية، والأحاديث ذكرت أنّ لكلام الله ظاهراً لعامّة النّاس، وباطناً لخاصّتهم.

بعبارة أخرى: هذه الروايات تشير إلى حقيقة، هي إن الله القادر على أن يجمع النّاس من ذرّات التراب المتناثرة في يوم القيامة، لقادر على أن يجمع أصحاب المهدي في ساعة بسهولة، من أجل انقداح الشرارة الأولى للثورة العالمية الرّامية إلى إقامة حكم الله على ظهر الارض، وإزالة الظلم والعدوان عن وجهها.

# ٢ ما المراد من الآية؟

يراد من هذه الآية: ﴿ولكلِّ وجهة هو مولِّيها ﴾ فسّرناها سابقاً بأنّها إشبارة للـقبلات

١. أي يجتمعون كاجتماع قطع السحب الخريفية لدى هبوب الربح.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ١٣٩. ٣ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

المتعددة للأمم، ومن المفسرين من توسع في المعنى وقال إنّها تعبّر عـن القـضاء والقـدر التكوينيّين أيضاً (تأمل بدقّة)\.

ولو خلت الآية ممّا يحيطها من قرائن قبلها وبعدها لأمكن مثل هذا التّنفسير، لكن القرائن تدل على أنّ المراد هو المعنى الأوّل، ولو افترضنا أنّ الآية تشير إلى المعنى الثّاني، فلا تعني إطلاقاً القضاء والقدر الجبريين، بل القضاء والقدر المنسجمين مع الإرادة والاختيار . عني إطلاقاً القضاء والقدر المجبريين، بل القضاء والقدر المنسجمين مع الإرادة والاختيار . عني إطلاقاً القضاء والقدر المجبريين، بل القضاء والقدر المنسجمين مع الإرادة والاختيار .

١. تفسير الميزان، ج ١، ص ٣٣١.

٢. لمزيد من التوضيح راجع (انگيزه پيدايش مذهب) = دافع وجود الدين، فصل القضاء والقدر.

وَمِنْ حَيثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجَهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِّ وَإِنَّهُ اللَّحَقُّ مِن رَيِكُ وَمَا اللَّهُ بِعَلْفِلِ عَمَا تَعْمَلُونَ اللَّهِ وَمِنْ حَيثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجُهكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَ كُمْ شَطْرَهُ وَلِثَلَايَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِي وَلِأُيتِمَ فِعْمَتِي عَلَيْكُرُ وَلَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ الْنَ

# التفسير

#### الموف من الله فقط:

هذه الآيات تتابع الحديث عن مسألة تغيير القبلة ونتائجها.

الآية الأولى تأمر النبي على وتقول: ﴿وَهِنْ حَيْثُ خَرَجْتُهُ ... مَنَ أَيَّةُ مَدَيْنَةً، وأَيَّةُ دَيْبَارُ ﴿فُولٌ وَجِهِكَ شَطْرِ الْهُسَجِدُ الْحَرِلُمِ﴾.

ولمزيد من التأكيد تقول الآية: ﴿ وَلِنَّه لِلحَقُّ مِن رَبِّك ﴾.

و تنتهي الآية بتهديد المتآمرين: ﴿ وها الله بغافلٍ عمَّا تعملون﴾.

هذه التأكيدات المتوالية في الآية وفي الآية التالية تبيّن أنّ مسألة تغيير القبلة كــانت صعبة وثقيلة على مجموعة من المسلمين حديثي العهد بالإسلام، كماكانت ذريعة بيد أعداء الإسلام اللجوجين لبثّ سمومهم.

مثل هذه الحالة تتطلب دائماً موقفاً قاطعاً حاسماً ينهي كل شك وريبة، من هنا توالت التأكيدات القرآنية القارعة لتبعث العزم واليقين في نفوس الأتباع، وتعمق اليأس والخيبة بين الأعداء. وهذا أسلوب إتّبعه القرآن في مواقف عديدة.

إضافة إلى ما سبق، فالتكرار في هذه الآيات يتضمن أيضاً أحكاماً جديدة، على سبيل المثال، الآيات السابقة وضحت حكم القبلة في المدينة التي يسكنها المسلمون، وهذه الآية

والآية التالية أوضحت الحكم لدى السفر والخروج من المدن والديار.

الآية التالية كررت الحكم العام بشأن التوجه إلى المسجد الحرام في أي مكان: ﴿وهـن حيث خرجت قول وجهك شطر المسجد الحرام ﴾.

صحيح أن هذه العبارة القرآنية تخاطب النبي عَلَيْلَا ، لكنها تقصد دون شك مخاطبة عامّة المسلمين، ولمزيد من التأكيد تخاطب الجملة التالية المسلمين وتقول: ﴿وحيت هاكنتم قولُوا وجوهكم قطره ﴾.

ثم تشير الآية إلى ثلاث مسائل هامّة:

١- إلجام المعارضين \_ تقول الآية: ﴿ لِنَلَّا مِكُونَ لِلنَّاسِ عليكم حجَّةً ﴾.

قبل تغيير القبلة كانت ألسنة المعارضين من اليهود والمشركين تقذف المسلمين بالتهم والحجج، اليهود يعترضون قائلين: إنّ النبي الموعود يصلي إلى قبلتين، وهذه العلامة غير متوفرة في محمد عَبَاللهُ ، والمشركون يعترضون على النبي عَبَاللهُ قائلين: كيف ترك محمد الكعبة وهو يدعي أنّه بعث لإحياء ملّة إبراهيم. هذا التغيير أنهى كل هذه الإعتراضات.

لكن هذا لا يمنع الأفراد اللجوجين المعاندين أن يصروا على مواقفهم، وأن يرفضوا كل منطق، لذلك تقول الآية: ﴿إِلَّالَّذِينَ ظَلْمُوا مِنْهُمَ﴾.

فهؤلاء لا يستقيمون على طريق، فحين اتجهتم صوب بيت المقدس للصلاة اتهــموكم بالذيلية وعدم الأصالة، وحين عدلتم إلى الكعبة وصفوكم بعدم الثبات!

هؤلاء المفترون ظالمون حقاً... ظالمون لأنفسهم، وظالمون لمن يقطعون عــليه طــريق الهداية.

٢\_ عندما وصفت الآية هؤلاء المعاندين أنهم ظالمون، فقد يثير هذا الوصف خوفاً في نفوس البعض لذلك قالت الآية: ﴿فلاتخشوهم واخشوني﴾.

وهذه الفقرة من الآية تطرح أصلاً عاماً أساسياً من أصول التربية التوحيدية الإسلامية، هو عدم الخوف من أي شيء سوى الله (أو بعبارة أصح الخوف فقط من معصية الله)، وإذا ترسخ هذا المبدأ التربوي في نفوس الجهاعة المسلمة فلن تفشل ولن تنهزم قط.

أمّا المتظاهرون بالإسلام فهم يخافون من «الشرق» تارة، ومن «الغرب» تارة أخرى، ومن «الغرب» تارة أخرى، ومن «المنافقين الداخليين» ومن «الأعداء الخارجيين» ومن كل شيء سوى الله. وهؤلاء دائماً أذلّاء ضعفاء مهزومون.

٣- وآخر هدف ذكر لتغيير القبلة هو إقام النعمة: ﴿ ولاتم نعمتي مليكم ولحلكم تعتدون ﴾ تغيير القبلة كان في الواقع نوعاً من التربية والتكامل والنعمة للمسلمين كي يتعرفوا على الإنضباط الإسلامي ويتخلصوا من التقليد والتعصب، فالله سبحانه أمر المسلمين في البداية أن يصلوا تجاه بيت المقدس كي تنعزل صفوف المسلمين -كما قلنا -عن صفوف المشركين الذين كانوا يقدسون الكعبة، وبعد الهجرة وإقامة الدولة الإسلامية صدر الأمر بالصلاة نحو الكعبة ... نحو أقدم بيت توحيدي، وبذلك تحقق اجتياز مرحلة من مراحل تكامل المجتمع الإسلامي.

## الآيتان

كَمَا آزْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتَلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَلِنِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَ لَكَا أَرْسَلْنَا وَيُزَكِيكُمْ وَ يُعَلِّمُ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَاذَكُرُونِ يَعَلِمُ كُمْ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَاذَكُرُونِ اللَّهُ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَاذَكُرُونِ اللَّهُ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَا تَكُونُوا لِ فَا لَا تَكُفُرُونِ ﴿ فَا اللَّهُ مَا لَمْ تَكُونُوا اللَّهُ مَا لَمْ مَا لَمْ تَكُونُوا اللَّهُ مَا لَمْ مُونُ وَالْمُونَ فَى الْمُولِمُ مَا مَا لَمْ مَا لَمُ مَا لَمُ مَا لَمْ مُونُونُ مَا مُعْمَالِمُ مَا مُعْمُونُ مَا مُعْمَالِمُ مَا لَمُ مُونُونُ فَا مُعْمَالِمُ مَا مُعْمَالِمُ مَا مُعْمَالِمُ مُونِ فَا مُعْمَالُونُ مُنْ مُنْ مُعْمَالِمُ مَا مُعْمَالِمُ مَا مُعْمَالُومُ مَا مُعْمَالِمُ مُعْمَالِمُ مُعْمَالِمُ مُعْمَالِمُ مَا مُعْمَالِمُ مُعْمَالُومُ مُعْمِولِمُ مُعْمَالِمُ مُعْمَالِمُ مُعْمَالِمُ مُعْمَالُومُ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمَالِمُ مُعْمَالِمُ مُعْمِيْكُومُ مُنْ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمَالُمُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُوا مُعْمُونُ مُعْمُ مُعُمْ مُعْمُونُ مُعْمُولُومُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ

# التفسير

#### مهمّة رسول الله:

ذكرت الفقرة الأخيرة من الآية السابقة أن أحد أسباب تغيير القبلة هو إتمام النعمة على النّاس وهدايتهم، والآية أعلاه ابتدأت بكلمة «كها» إشارة إلى أن تغيير القبلة ليس هو النعمة الوحيدة التي أنعمها الله عليكم، بل منَّ عليكم بنعم كثيرة ﴿ كما أرسلنا فيكم رسولا منكم ﴾.

وكلمة «منكم» قد تعني أنّ الرّسول بشرٌ مثلكم، والإنسان وحده هو القادر على أن يكون مربيّ البشر وقدوتهم وأن يتحسس آمالهم وآلامهم، وتلك نعمة كبرى أن يكون الرّسول بشراً «مِنْكُمْ».

وقد يكون المعنى أنّه من بني قومكم ووطنكم، فالعرب الجاهليون قدوم متعصبون عنصريون، وماكان بالإمكان أن يخضعوا لنبي من غير قومهم، كما قال سبحانه في الآيتين: ١٩٨ و ١٩٩ من سورة الشعراء: ﴿ولو نزّلناه على بعض الأعجمين \* فقرأه عليهم هاكانوا به هؤمنين ﴾.

كان هذا طبعاً للمرحلة الأولى من الدعوة، وفي المراحل التالية ألغيت مسائل القومية والوطن (الجمعرافي)، وربي الإسلام أبناءه عملى أساس مبادى، «العمالميّة» كوطن، و«الإنسانية» كقومية.

بعد ذكر هذه النعمة يشير القرآن إلى أربع نِعَم عادت على المسلمين ببركة هذا النبي تَجَافِنَا:

۱- ﴿ يَتَلُوا عَلَيْكُم آياتِنَا ﴾ ، ويتلو من التلاوة ، أي من إتيان الشيء متوالياً ، والإتيان بالعبارات المتوالية (وبنظام صحيح) هي التلاوة .

النبي عَلَيْكُ إذن يقرأ عليكم آيات الله متتالية، لتنفذ إلى قلوبكم، ولإعداد أنفسكم إلى التعليم والتربية.

### ۲\_ ﴿ ويزكّيكم ﴾ .

و «التّزكية» هو الزيادة والإنماء، أي إنّ النبي بفضل آيات الله يـزيدكم كـالاً مـادياً ومعنوياً، وينمّي أرواحكم، ويربّي في أنفسكم الطهر والفضيلة، ويزيل ألوان الرذائل التي كانت تغمر مجتمعكم في الجماهلية.

## ٣ـ ﴿ ويعلُّمكم الكتاب والحكمة ﴾ .

التعليم طبعاً مقدم بشكل طبيعي على التربية، ولكن القرآن \_كما ذكرنا \_يقدم التربية في مواضع تأكيداً على أنها هي الهدف النهائي.

الفرق بين «الكتاب» و«الحكمة» قد يكون بلحاظ أن الكتاب إشارة إلى آيات القرآن والوحي الإلهي النازل على النبي بشكل إعجازي، والحكمة حديث النبي النبي الله الله المساة بالسنة.

وقد يكون الكتاب إشارة إلى أصل التعاليم الإسلامية، والحكمة إشارة إلى أسرارها وعللها ونتائجها.

ومن المفسرين من احتمل أنّ «الحكمة» إشارة إلى الحالة والملكة الحاصلة من تعاليم الكتاب، وبامتلاكها يستطيع الفرد أن يضع الأمور في نصابها .

صاحب «المنار» يرفض أن يكون معنى الحكمة «السنة»، ويستدل على رفضه بالآية الكريمة وذلك ممَّا أوحى لليك ربُّك من الحكمة ﴾ .

لكننا نعتقد أن الحكمة لها معنى واسع يشمل الكتاب والسنة معاً، أمّا استعمالها القرآني مقابل «الكتاب» (كما في هذه الآية) فيشير إلى أنّها «السنّة» لا غير.

٤ - ﴿ويعلُّمكم ها لم تكونوا تعلمون﴾ وهذا الموضوع طرحته الفقرات السابقة من الآية،

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ١.

حيث دار الحديث عن تعليم الكتاب والحكمة. لكن القرآن عاد فأكّد ذلك في فقرة مستقلة تنبيهاً على أنّ الأنبياء هم الذين بيّنوا لكم المعارف والعلوم، ولولاهم لحني كثير من ذلك عليكم، فهم لم يكونوا قادة أخلاقيين واجتماعيين فحسب، بل كانوا هداة طريق العلم والمعرفة، وبدون هدايتهم لم يكتب النضج للعلوم الإنسانية.

بعد استعراض جانب من النعم الإلهيّة في الآية، تذكر الآية التالية أنّ هذه النعم تستدعي الشكر، وبالاستفادة الصحيحة من هذه النعم يؤدّي الإنسان حقّ شكسر الباري تعالى: ﴿فَادْكروني لَدْكركم ولشكروالي ولاتكفرون﴾.

واضح أن عبارة ﴿فَادْ تَرُونِيَ اَدْ تَرْتُمُ ﴾ لا تشير إلى معنى عاطني بين الله وعباده كما يقول النّاس لبعضهم ذلك، بل تشير إلى أصل تربوي وتكويني، أي اذكروني... اذكروا الذات المقدّسة التي هي معدن الخيرات والحسنات والمبرّات ولتطهر أرواحكم وأنفسكم، وتكون قابلة لشمول الرحمة الإلهيّة، ذكركم لهذه الذات المقدّسة يجعل تحرّككم أكثر إخلاصاً وقوّة واتحاداً.

كذلك المقصود من «الشكر وعدم الكفران» ليس تحريك اللسان بعبارات الشكر، بل المقصود استثار كلّ نعمة في محلها وعلى طريق نفس الهدف الذي خلقت له، كي يؤدّي ذلك إلى زيادة الرحمة الإلهيّة.

## بحثان

# ١\_ أقوال المفسرين في تفسير ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ﴾

للمفسرين آراء متنوّعة في تفسير هذه الآية، وفي بيان كيفية ذكر العبد وذكر الله.

الفخر الرازي في تفسيره لخصها في عشرة:

١- أذكروني «بالإطاعة» كي أذكركم «برحمستي». والشاهد عملي ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَطْيَعُولَ اللهِ وَلَلْرُسُولَ لَعَلَكُمْ تَرْحَمُونَ﴾ ١.

٢-أذكروني «بالدعاء»كي أذكركم «بالإجابة»، دليل ذلك قوله تعالى: ﴿ادموني لستجب للكم ﴾. ٢

٣\_ أَذكروني «بالثناء والطاعة» لأذكركم «بالثناء والنعمة».

٤- أُذكروني في «الدنيا» لأذكركم في «الآخرة».

٥- أذكروني في «الخلوات» كي أذكركم في «الجمع».

٦- أُذكروني «لدي وفور النعمة» لأذكركم في «الصعاب».

٧- أذكروني «بالعبادة» لأذكركم «بالعون»، والشاهد على ذلك قوله: ﴿لِيَّاك نعبد ولِياك نستعينُ ﴾ . (

٨- أذكروني «بالمجاهدة» لأذكركم «بالهداية»، الشاهد على ذلك قوله سبحانه في الآية
 ٦٩ من سورة العنكبوت: ﴿وللَّذِينَ جاهدوا فينا لنهدينُهم سبلنا﴾.

٩- أذكروني «بالصدق والإخلاص» لأذكركم «بالخلاص ومزيداً للإختصاص».

1- أذكروني «بالرّبوبية» لأذكركم بالرحمة. دليل ذلك مجموع آيات سورة الحمد. ٢

كل واحدة من التفاسير المذكورة هي طبعاً مظهر من مظاهر المعنى الواسع للآية. ولا تقتصر هذه المظاهر على ما سبق فيشمل المعنى أيضاً: أذكروني «بالشكر» لأذكركم «بزيادة النعمة» كما ورد في قوله سبحانه: ﴿لئن شكرتم الزيدنكم﴾. "

كل ذكر لله \_كها قلنا \_له أثر تربوي في وجود الإنسان إذ يجعل روحه مستعدة لنزول بركات جديدة متناسبة مع طريقة الذكر.

### ٢\_ المقصود من ذكر الله

من المؤكّد أنّ ذكر الله ليس بتحريك اللسان فقط، بل اللسان ترجمان القلب، الهدف هو التوجه بكل الوجود إلى ذات البارى سبحانه، ذلك التوجّه الذي يصون الإنسان من الذنب ويدعوه إلى الطاعة.

ومن هنا ورد في أحاديث عديدة عن المعصومين: أنّ ذكر الله ليس باللسان فحسب، ومن ذلك حديث عن الرّسول ﷺ يوصي به علياً قائلاً:

«ثَلاَثُ لاَ تُطِيقُهَا هٰذِهِ الاُمَّةُ: الْمُوَاسَاةُ لِلاَّخِ فِي مَالِهِ، وَإِنْصَافُ النَّاسِ مِنْ نَفْسِهِ، وَذِكْرُ اللهِ عَلَى

١. الفاتحة، ٥.

٢. التّفسير الكبير، ج ٤، ص ١٤٤، (مع شيء من التصرف).

۳ إبراهيم، ۷.

حَالِ، وَلَيْسَ هُوَ سُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ وَلاَ إِلَّهَ إِلَّا اللهُ واللهُ أَكْبَرُ، وَلَكِنْ إِذَا وَرَدَ علىٰ مَا يَخْرُمُ عَلَيْهِ خَافَ اللهَ تَعَالَىٰ عِنْدَهُ وَتَرَكَهُ» .

على أية حال، لا ينبغي أن نغفل عن الروعة في هذا الإقتران... الله سبحانه على عظمته وجلاله وجبروته يقرن ذكره بذكر عبده الضعيف المحدود الصغير، إنّه تكريم ما بعده تكريم للإنسان.

١. كتاب الخصال، ج ١، ص ١٢٥؛ وتفسير نور الثقلين، ج ١، ص ١٤٠.

### الآيتان

يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِوَ ٱلصَّلَوْةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنِرِينَ ﴿ وَالنَّهُ وَلَا لَقَولُوا لَا لَهُ مَعَ ٱلصَّنِرِينَ ﴿ وَالنَّهُ وَلَا لَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتًا مَلَ أَخْيَا مُ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ وَ النَّي اللَّهُ وَالْمَوَاتُ اللَّهُ وَالْمَانُ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتًا مَلَ أَخْيَا مُ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَوَاتُ اللَّهُ وَالْمَوَاتُ اللَّهُ وَالْمَوَاتُ اللَّهُ وَالْمَوَاتُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَوالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَوالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَوالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَوالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

## سبب النزول

روي عن ابن عباس بشأن نزول الآية الثانية إنها نزلت في قتلى بدر، وعددهم أربعة عشر، ستة من المهاجرين وغانية من الأنصار، وبعد انتهاء الغزوة قال بعض المسلمين عن هؤلاء الشهداء إنهم «أموات» فنهت الآية عن ذلك.

## التفسير

## الشَّهداء أمياء:

الآيات السابقة عرضت مفاهيم التعليم والتربية والذكر والشكر، وهي مـفاهيم ذات معنى واسع جداً، وتتضمن أغلب التعاليم الدينية، وفي الآية الأولى من آيــتي بحــثنا دار الحديث حول الصبر الذي لا تتحقق المفاهيم السابقة بدونه.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ إِنَّا لَيْهَا الَّذِينَ آمنوا استعينوا بالصَّبر والصَّلاة ﴾.

واجهوا المشاكل والصعاب بهاتين القوتين، فالنصر حليفكم: ﴿ إِنَّ الله هع الصَّابِرين ﴾ . خلافاً لما يتصور بعض النّاس «الصَّبْر» لا يعني تحمل الشقاء وقبول الذلّة والإستسلام للعوامل الخارجية، بل الصبر يعني المقاومة والثبات أمام جميع المشاكل والحوادث.

لذلك قال علماء الأخلاق إن الصبر على ثلاث شعب:

الصبر على الطَّاعة: أي المقاومة أمام المشاكل التي تعتري طريق الطاعة.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ والتفسير الكبير، ج ٤، ص ١٢٥.

الصبر على المعصية: أي الثبات أمام دوافع الشهوات العادية وارتكاب المعصية.

تاريخ العظهاء يؤكد أنَّ أحد عوامل انتصارهم \_بل أهسها \_ صبرهم واستقامتهم، والأفراد الفاقدون لهذه الصفة سرعان ما ينهزمون وينهارون، ويمكن القول أن دور هذا العامل في تقدم الأفراد والمجتمعات يفوق دور الإمكانات والكفاءات والذكاء ونظائرها.

من هنا طرح القرآن هذا الموضوع بعبارات مؤكّدة كقوله تعالى: ﴿لِلْمَا يُوفَّىٰ الصَّابِرونُ أجرهم بغيرحسابٍه﴾. \

وفي موضع آخر يقول سبحانه بعد أنّ ذكر الصبر أمام الحسوادث: ﴿إِنَّ ذَلَكَ هَـنَ عَـزَمَ اللَّمُورَ﴾. <sup>٢</sup>

من خصائص الصبر أنّ بقية الفضائل لا يكون لها قيمة بدونه، لأنّ السند والرصيد في جميعها هو الصبر، لذلك يقول أميرالمؤمنين علي الله «وَعَلَيْكُمْ بِالطَّبْرِ فَإِنَّ الطَّبْرَ مِنَ الإيْمَانِ كَالرَّأْسِ مِنَ الْجَسَدِ، وَلاَ خَيْرَ في جَسَدٍ لاَ رَأْسَ مَعَهُ وَلاَ فِي إِيمَانِ لاَ صَبْرَ مَعَهُ » ...

الروايات الإسلامية ذكرت أنَّ أسمى مراحل الصبر ضبط النفس تـــتجلَّىٰ في مــقاومة الانسان عند توفّر وسائل المعاصي والذنوب. ٤

الآية التي يدور حولها بحثنا تؤكّد للجهاعة المسلمة الثائرة في صدر الإسلام خاصّة أنّ الأعداء يحيطونهم من كل حدب وصوب، وتأمرهم أن يستعينوا بالصبر أمام الحسوادث، فنتيجة ذلك استقلال الشخصية والاعتاد على النفس والثّقة بالذات في كنف الإيمان بالله، وتاريخ الإسلام يشهد بوضوح أنّ هذا الأصل كان أساس كل الإنتصارات.

الموضوع الآخر الذي أكّدت عليه الآية أعلاه باعتباره السند الهام إلى جانب الصبر هو «الصلاة». وروي أنّ عليّاً لللله: «كَانَ إِذَا أَهَالَهُ أَمْرُ فَزِعٌ قَامَ إلى الطّلاَةِ ثُـمَّ تَـلاً هُـذِهِ الآيـة؛ ﴿ولستعينوا بِالطّبر وللطّلاة...﴾. ٥

۲. لقمان، ۱۷.

۱. الزمر، ۱۰.

٤. أصول الكافي، ج ٢، ص ٥٩١.

٣. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٨٢

٥. المصدر السابق، ج ٣، ص ٤٨٠.

ولا عجب في ذلك، فالإنسان حين يرى نفسه أمام عواصف المشاكل المضنية، ويحسّ بضعفه في مواجهتها، يحتاج إلى سند قوي لا متناه يعتمد عليه، والصلاة تحقق الإرتباط بهذا السند، وتخلق الطمأنينة الروحية اللازمة لمواجهة التحديات.

فالآية أعلاه تطرح مبدأين هامّين: الأوّل ـ الاعتاد علىٰ الله، ومظهره الصلاة، والآخر ـ الاعتاد علىٰ الله، ومظهره الصلاة، والآخر ـ الاعتاد علىٰ النفس، وهو الذي عبّرت عنه الآية بالصبر.

وبعد ذكر الصبر والاستقامة تتحدث الآية التالية عن خلود الشهداء، الذين يجسّدون أروع نماذج الصابرين على طريق الله.

تقول الآية: ﴿ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله لمولت مُ تؤكّد هذا المفهوم ثانية بالإستدراك ﴿بِل أحيادُ ولكن لا تشعرون ﴾ .

في كل حركة \_أساساً \_ تنزوي مجموعة محبّة للعافية، وتبتعد عن الأمّة الشائرة، ولا تكتني هي بالتقاعس والتكاسل، بل تسعى إلى تـثبيط عـزائم الآخـرين وبثّ الرخوة والتماهل في المجتمع، وما أن تظهر حادثة مؤلمة حتى يعربون عن أسفهم وينقمون على الحركة التي أدّت إلى هذه الحادثة، غافلين أنّ كل هدف مقدّس يحتاج إلى تضحيات، وتلك سنة كونية.

القرآن الكريم يتحدث عن مثل هذه الفئة كراراً ويؤنّبهم بشدّة.

ثمّة أفراد من هؤلاء كانوا يتظاهرون بالتأسف والتألّم على (موت) شهيد مــن شهــداء الإسلام في المعركة، ويبعثون بذلك القلق والاضطراب في النفوس.

والله سبحانه يردّ على هذه الأقاويل السامة بالكشف عن حقيقة كبرى هي إنّ الذين يضحون بأنفسهم في سبيل الله ليسوا بأموات... هؤلاء أحياء... ويستمتعون بنعم الله ورضوانه، لكن البشر المحدودين في عالم الحسّ لا يدركون هذه الحقائق.

## ہحوث

## ١\_ مُلود الشُّهداء

للمفسرين آراء مختلفة في معنى حياة الشّهداء وخلودهم، ظاهر الآية يشيردون شك

إلى أنّهم يتمتعون بنوع من الحياة البرزخية الروحية، لأنّ أجسامهم قـد تــلاشت، فــهم يعيشون تلك الحياة بجسم مثالي كما يقول الإمام الصادق الله الحياة بجسم مثالي كما يقول الإمام الصادق الله الحياة بجسم مثالي المام الصادق الله المحياة بحسم مثالي المحياة المحيدة المحي

من المفسرين من قال إنّها «حياة غيبية» خاصّة بالشّهداء لا تتوفر لديـنا تـفاصيلها وخصائصها.

وقيل إنّ الحياة المذكورة في الآية تعني الهداية، والموت يعني الضلال، فتكون الآية قد نهت عن وصف الشهداء بالضلالة، بل هم مهتدون. وقيل إنّ الشهداء أحياء لأنّ هدفهم حي ورسالتهم حية.

ولكن مع الاخذ بنظر الاعتبار التّفسير الأول للحياة يتضح أنّ المعاني في الأخرى غير مقبوله، فلا حاجة لأن نتكلف التّفسيرين التاليين، ولا أنّ الحياة البرزخية مختصة بالشهداء فهم يحيون حياة برزخية روحانية، ويتنعمون كذلك بالقرب من رحمة الله وبأنواع نِعَمه.

## ٢\_ الشّهادة سعادة في الإسلام

قرر الإسلام مسألة الشهادة وبين منزلتها العظيمة في الآية أعلاه وآيات أخرى لتكون عاملاً فعّالاً هامّاً على ساحة المواجهة بين الحق والباطل. وهذا العامل أمضى من أي سلاح وأقوى من كل المؤثرات، وهو قادر على أن يجابه أخطر الأسلحة وأفستكها في عصرنا الراهن، وتجربة الثورة الإسلامية في إيران أثبتت ذلك بوضوح. وقد شاهدنا بأم أعيننا انتصار المندفعين نحو الشهادة \_ بالرغم من ضعف إمكاناتهم المادية \_ على أعيى القوى المتجبرة.

ولو ألقينا نظرة على تاريخ الإسلام، والملاحم التي سطّرها المسلمون في جهادهم الدّامي، والتضحيات التي قدمها المجاهدون على طريق الرسالة، لألفينا أنّ الدافع الأساس لكل هذه التضيحات هو درس الشهادة الذي لقنه الإسلام لأبنائه، وبموجبه آمنوا أنّ الشهادة على طريق الله وطريق الحق والعدالة لا تعنى الفناء، بل السعادة والحياة الخالدة.

المقاتلون الذين تلقوا مثل هذا الدرس في مثل هذه المدرسة الكبري، لا يقاسون

١. سنشرح ذلك في تفسير الآية ١٠٠ من سورة المؤمنون. ﴿ ومن وراثهم برزخ إلى يوم يبعثون﴾.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٣. ص ٥٥٩، ذيل الآية ١٠٠ من سورة المؤمنون.

بالمقاتلين العاديين الذين يفكّرون في صيانة أرواحهم. أولئك يحاربون من أجل الرسالة ويندفعون بشوق عظيم نحو كسب وسام الشهادة.

### ٣\_ المياة البرزفية وبقاء الروع

هذه الآية تثبت بوضوح بقاء الروح والحياة البرزخية للبشر (الحياة بعد الموت وقبل البعث)، وتردّ بصراحة علىٰ أُولئك الذين ينكرون تعرض القرآن للحياة البرزخية وبـقاء الروح.

سنفصّل الحديث في هذا الموضوع، وفي موضوع خلود الشّهداء ومنزلتهم العظيمة، في هذا التّفسير عند تناولنا الآية ١٦٩ من سورة آل عمران.

8003

وَلَنَبْلُونَكُم بِشَىء مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمْوَلِ وَالْأَنفُسِ وَالشَّمَرَتِّ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَا اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَرَجْعُونَ ﴾ وَرَجْعَة وَأُولَتِهِ فَا وَلَيْهِ فَا لُمُهُ الْمُهُ مَلُونَ اللَّهُ الْمُهُ مَلُونَ اللَّهِ وَرَجْعَة وَأُولَتِهِ كَا هُمُ الْمُهُ مَلُونَ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّوْلَةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

## التفسير

### الدّنيا دار افتبار إلهي:

بعد ذكر مسألة الشهادة في سبيل الله، والحسياة الخالدة للشهداء، ومسألة الصبر والشكر... وكلّها من مظاهر الاختبار الإلهي، تعرّضت هذه الآية للاختبار الإلهي العام، ولمظاهره المختلفة، باعتباره سنّة كونية لا تقبل التغيير ﴿ولنبلونكم بشيء من المعوف والجوع ونقفن من الأموال والأنفس والثمراسه.

ولما كان الإنتصار في هذه الاختبارات، لا يتحقق إلّا في ظل الثبات والمقاومة، قالت الآية بعد ذلك ﴿وَبِشُرِالصَّابِرِينَ﴾.

فالصابرون هم الذين يستطيعون أن يخرجوا مـنتصرين مـن هـذه الامـتحانات، لا غيرهم.

الآية التالية تعرّف الصابرين وتقول: ﴿ اللَّهُ يَنْ إِذَا أَصَابِتُهُمْ مَسْمِيبَةٌ قَـالُوا لِلَّـا للهُ وَلِئًـا لِليهُواجِعُونَ﴾.

الإقرار التام بالعبودية المطلقة لله، يعلمنا أن لانحزن على ما فاتنا، لأنه سبحانه مالكنا ومالك جميع ما لدينا من مواهب، إن شاء منحنا إيّاها، وإن استوجبت المصلحة أخذها منّا، وفي المنحة والمحنة مصلحة لنا.

والإلتفات المستمر إلى حقيقة عودتنا إلى الله سبحانه، يشعرنا بزوال هذه الحياة، وبأن نقص المواهب المادية ووفورها عرض زائل، ووسيلة لإرتقاء الإنسان على سلم تكامله،

فاستشعار العبودية والعودة في عبارة ﴿لِنَا لَلْهُ وَلِنَّا لِلْيَهُ رَاجِعُونُ﴾ له الأثر الكبير في تعميق روح المقاومة والاستقامة والصبر في النفس.

واضح أن المقصود من قول هذه العبارة ليس ترديدها باللسان فقط، بل استشعار هذه الحقيقة، والإلتفات إلى ما تنطوى عليه من توحيد وإيمان.

وآخر آية في بحثنا هذا، تتحدث عن الألطاف الإلهيّة الكبرى، التي تشمل الصابرين الصامدين المتخرجين بنجاح من هذه الامتحانات الإلهيّة: ﴿الولئك عليهم صلولت من هذه الامتحانات الإلهيّة: ﴿الولئك عليهم صلولت من ورحمة ﴾ .

هذه الصلوات والرحمة تجعل هؤلاء على بصيرة من أمرهم، في مسيرتهم الحياتية المحفوفة بالمزالق والأخطار، لذلك تقول الآية: ﴿ولولئك هم المهتدون﴾.

وبهذه العبارات المختصرة المقتضبة، يطرح القـرآن مسألة الامـتحان الكـبير بأبـعاده المختلفة، وعوامل النجاح فيه ونتائجه.

## ہحوث

### ١\_ لماذا الافتبار الإلهي؟

في مجال الاختبار الإلهي تطرح بحوث كثيرة، وأوّل ما يتبادر للذهن في هذا المجال هو سبب هذا الاختبار، فنحن نختبر الأفراد لنفهم ما نجهله عنهم. فهل أنّ الله سبحانه وتعالى بحاجة إلى مثل هذا الاختبار لعباده، وهو العالم بكل الخفايا والأسرار؟! وهل هناك شيء خنى عنه حتى يظهر له بهذا الامتحان؟!

والجواب أنّ مفهوم الاختبار الإلهي يختلف عن الاختبار البشري.

اختباراتنا البشرية \_هي كما ذكرت آنفاً \_ تستهدف رفع الإبهام والجهل، والاخــتبار الإلمي قصده «التربية».

في أكثر من عشرين موضعاً تحدث القرآن عن الاختبار الإلهي، باعتباره سنّة كونية لا تنقض من أجل تفجير الطاقات الكامنة، ونقلها من القوّة إلى الفعل، وبالتالي فــالاختبار

٨. قيل إن الصلوات هنا ألوان التكريم والتأييد ورفعة المقام، وعن ابن عباس أنها غفران الذنوب (تفسير المنار، ج ٢، ص ٤٠)، وواضح أنّ الصلوات لها مفهوم واسع يشمل هذه الأمور وسائر النعم الإلهيّة.

الإلهي من أجل تربية العباد، فكما أنّ الفولاذ يتخلص من شوائبه عند صهسره في الفسرن، كذلك الإنسان يخلص وينتىٰ في خضمٌ الحوادث، ويصبح أكثر قدرة علىٰ مواجهة الصعاب والتحديات.

الاختبار الإلهي يشبه عمل زارع خبير، ينثر البذور الصالحة في الأرض الصالحة، كي تستفيد هذه البذور من مواهب الطبيعة وتبدأ بالنمو، ثمّ تصارع هذه البذرة كل المشاكل والصعاب بالتدريج، وتقاوم الحوادث المختلفة كالرّياح العاتية والبرد الشديد والحر اللافح، لتخرج بعد ذلك نبتة مزهرة أو شجرة مثمرة، تستطيع أن تواصل حياتها أمام الصعاب.

ومن أجل تصعيد معنويات القوّات المسلحة، يـؤخذ الجـنود إلى مـناورات وحـرب إصطناعية، يعانون فيها من مشاكل العطش والجـوع والحـر والبرد والظـروف الصـعبة والحواجز المنبعة.

وهذا هو سرُّ الاختبارات الإلهيّة.

يقول سبحانه في موضع آخر من كتابه العزيز: ﴿وليبتلي الله ها في صدوركم وليحصُّ ها في الله عليم بذلت الصُدور﴾ أ.

ويقول أمير المؤمنين علي الله في بيان سبب الاختبارات الإلهيّة: «... وَإِنْ كَانَ سُـبْحَانَهُ أَعْلَمَ بِهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ. وَلَكِنْ لِتَظْهَرَ الأَفْعَالُ الَّتِي بِهَا يُسْتَحَقَّ الثَّوابُ وَالْعِقَابُ» ` .

أي أنّ الصفات الكامنة لا يمكن أن تكون وحدها معياراً للثواب والعقاب، فـلابدّ أن تظهر من خلال أعيال الإنسان، والله يختبر عباده ليتجلّى ما يضمرونه في أعيالهم، ولكـي تنتقل قابليّاتهم من القوّة إلى الفعل، وبذلك يستحقون الثواب أو العقاب.

لو لم يكن الاختبار الإلهي لما تفجرت هذه القابليات، ولما أغرت الكفاءات، وهذه هي فلسفة الاختبار الإلهي في منطق الإسلام.

## ٢\_ الإفتبار الإلهي عام

نظام الحياة في الكون نظام تكامل وتربية، وكل المبوجودات الحييّة تـطوي مسـيرة تكاملها، حتى الأشجار تعبّر عن قابلياتها الكامنة بالأثمار، من هنا فإن كل البشر، حـتى

١. آل عمران، ١٥٤.

الأنبياء، مشمولون بقانون الاختبار الإلهي كي تنجلي قدراتهم.

الامتحانات تشمل الجميع وإن اختلفت شدّتها وبالتالي تختلف نتائجها أيضاً، يـقول سبحانه: ﴿أحسب للنّاس أن يتركوا أن يقولوا آهنًا وهم لايفتنون﴾ .

القرآن يعرض غاذج لاختبارات الأنبياء إذ يقول: ﴿ وَإِذ لِبِتَلَىٰ لِيراهِيم رَبُّه ﴾ ٢.

ويقول في موضع آخر بشأن اختبار سليان: ﴿ قُلمًا راله مستقراً عنده قال هذا من قضل ربّي ليبلوني . أشكر أم أكفر ... ﴾ ٢٠.

### ٣ـ طرق الإفتبار

ذكرت الآية أعلاه نماذج ممّا يختبر به الإنسان، كالخوف والجوع والأضرار المالية والموت... لكن سبل الاختبار الإلهي لا تنحصر بما تقدم فذكر القرآن منها في مواضع أخرى: البنين، والأنبياء، وأحكام الله، بل حتى بعض الوان الرؤيا: ﴿ونبلوكم بالشّر والغير﴾ على البنين، والأنبياء، وأحكام الله، بل حتى بعض الوان الرؤيا: ﴿ونبلوكم بالشّر والغير﴾ على المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه الله الله المناه المناه الله المناه الله المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه الله المناه المن

نعلم أن النَّاس إزاء الاختبارات الإلهيَّة على نوعين: متفوَّق في الامتحان، وخاسر.

فحيثا تسود حالة «الخوف» مثلاً، ترى جماعة يتراجعون كي لا يصيبهم سوء، فينفضون أيديهم من المسؤولية، أو يلجأون إلى المداهنة أو التماس الأعذار، كقولهم الذين يحكيه القرآن: ﴿نغشى أن تصيبنا دلئرةً﴾ ٥.

وثمة جماعة تقف كالطود الأشمّ أمام كلّ المخاوف، تزداد توكلاً وإيماناً، وهـؤلاء الذي يقول عنهم القرآن: ﴿ أَلَّذِينَ قَالَ لَهُمَ النَّاسَ لِنَّ النَّاسَ قَد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم ليـماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل﴾ ٦.

وهكذا موقف النّاس من ألوان الامتحانات الأخرى، يعرض القـرآن نمـاذج لمـوقف النّاجحين والفاشلين في الاختبار الإلهي، سنتناولها في مواضعها.

## ٤\_ عوامل النماع في الإمتمان

هنا يتعرض الإنسان لاستفهام آخر، وهو أنه إذاكان القرار أن يتعرض جميع أفراد البشر

٢. البقرة، ١٢٤.

١. العنكبوت، ٢.

ع. الأنبياء، ٣٥.

٣ النمل، ٤٠.

٦. آل عمران، ١٧٣.

ه. المائدة، ٥٢.

للامتحان الإلهي، فما هو السبيل لاحراز النجاح والتوفيق في هذا الامتحان؟ القرآن يعرض هذه السبل في القسم الأخير من آية بحثنا وفي آيات أخرئ:

١- أهم عامل للانتصار أشارت إليه الآية بعبارة: ﴿وبشرالصَّابِرين﴾، فالآية تبشر بالنجاح أُولئك الصابرين المقاومين، ومؤكدة أن الصبر رمز الإنتصار.

٢- الإلتفات إلى أن نكبات الحياة ومشاكلها مهما كانت شديدة وقاسية فهي مؤقّتة وعابرة وهذا الإدراك يجعل كل المشاكل والصعاب عرضاً عابراً وسحابة صيف، وهذا المعنى تضمنته عبارة: ﴿إِنَّا لله وَإِنَّا الله وَالْجَعُونِ ﴾.

«كلمة الاسترجاع» هذه خلاصة كل دروس التوحيد، والإنقطاع إلى الله، والاعتاد على ذاته المقدسة في كل شيء وفي كل زمان. وأولياء الله ينطلقون من هذا التعليم القرآني، في سترجعون لدى المصائب كي لا تهزمهم الشدائد، وكي يجتازوا مرحلة الاختبار بسلام في ظل الإيمان بمالكية الله والرجوع إليه.

قال أمير المؤمنين على الله تفسير الإسترجاع: «إنَّ قَوْلَنَا: إنَّا للهِ إِقْرَارُ عَــلَىٰ أَنْــفُسِنَا بِالْمُلْكِ، وَقَوْلَنَا: إِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ إِقْرَارٌ عَلَىٰ أَنْفُسِنَا بِالْهُلْكِ». \

٣- الإستمداد من قوّة الإيمان والألطاف الإلهيّة عامل مهم آخر في اجتياز الاختبار دون اضطراب وقلق وفقدان للتوازن، فالسائرون على طبريق الله يستقدّمون بخلطوات ثمابتة وقلوب مطمئنة لوضوح النهج والهدف لديهم. وترافقهم الهداية الإلهيّة في اختيار الطريق الصحيح، يقول سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ جَاهِدُوا فَينَا لِنَهِدُينَهُم سَبِلنا﴾ ٢.

٤ـ التدقيق في تأريخ الأسلاف، وإمعان النظر في مواقفهم من الاختبارات الإلهيّة، عامل مؤثر في إعداد الإنسان لاجتياز الامتحان الإلهي بنجاح.

لو عرف الإنسان بأن ما أصيب به ليس حالة شاذة، وإنما هو قانون عام شامل لكل الأفراد والجهاعات، لهان الخطب عليه، ولتفهم الحالة بوعي، ولاجتاز المرحلة بمقاومة وثبات، ولذلك يثبّت الله سبحانه قلب نبيّه والمؤمنين باستعراض تأريخ الماضين، وما واجهه الأنبياء، والفئات المؤمنة من محن ومصائب خلال مراحل دعوتهم، يقول سبحانه: ﴿ولقد لستهزى، برسل من قبلك﴾. "

العنكبوت، ٦٩.
 العنكبوت، ٦٩.
 العنكبوت، ٦٩.
 الأنعام، ٦٠.

ويقول تعالى: ﴿ ولقد كذَّهم رسلَ مِن قبلك فصيروا ملى ما كذَّبوا ولودوا حبتَى أتاهم نصرنا﴾ أ.

۵\_ الإلتفات إلى حقيقة علم الله سبحانه بكل مجريات الأمور، عامل آخر في التثبيت
 وزيادة المقاومة.

المتسابقون في ساحة اللعب يشعرون بالإرتياح حينا يعلمون أنّهم في معرض أنــظار أصدقائهم من المتفرجين، ويندفعون بقوّة أكثر في تحمل الصعاب.

إذا كان تأثير وجود الأصدقاء كذلك، فما بالك بتأثير استشعار رؤية الله لما يجري على الانسان وهو على ساحة الجهاد والمحنة؟! ما أعظم القوّة التي يمنحها هذا الإستشعار لمواصلة طريق الجهاد وتحمل مشاق المحنة!

حين واجه نوح عليه أعظم المصائب والضغوط من قومه وهو يصنع الفلك، جاءه نداء التثبيت الإلهي ليقول له: ﴿واصنع الفلك باعيننا﴾ ٢.

وعبارة «بِأَعْيُنِنَا» كان لها ـدون شك ـوقع عظيم في نفس هذا النبي الكريم، فاستقام وواصل عمله حتى المرحلة النهائية دون الالتفات إلىٰ تقريع الاعداء واستهزائهم.

وَرَدَ عن سيّد الشهداء الحسين بن علي الله أنَّهُ قَالَ بعد أن تفاقم الخطب أمامه في كربلاء، واستشهد أصحابه وأهل بيته: «هَوَّنَ عَلَيَّ مَا نَزَلَ بِي أَنَّهُ بِعَيْنِ اللهِ» ٣.

## ٥\_ الإفتبار بالفير والشرّ

الامتحان الإلهي لا يجري عن طريق الحوادث الصعبة القاسية فحسب، بل قد يمتحن الله عبده بالخير وبوفور النعمة، كما يقول سبحانه: ﴿ونبلوكم بالظّر والغير فتنة ﴾ ٤.

ويقول سبحانه على لسان نبيّه سليان: ﴿ هذا من قضل ربّي ليبلوني . أشكر أم أكفر ﴾ . وهنا ينبغي أن نشير إلى عدة مسائل:

أحدها: أنه ليس من الضروري أن يُخْتَبر جميع النّاس بجميع وسائل الاختبار، بل من

۲, هود، ۳۷.

الانعام، ٣٤.

٤. الأنبياء، ٣٥.

٣. بحار الأنوار، ج ٤٥، ص ٤٦.

النمل، ٤٠.

الممكن أن يكون اختبار كل فئةٍ بلون من الامتحان يتناسب مع الوضع الفردي والإجتاعي لتلك الفئة.

والأخرى: أنّه من الممكن أن يجتاز الإنسان بعض الامتحانات، بينا يفشل في امتحانات أخرى.

وقد يكون امتحان فرد من الأفراد موضع امتحان فرد آخر، كأن يكون موت ولدٍ لإنسان موضع امتحان أصدقائه وأقاربه، ليرى مدى اتخاذهم موقف المواساة من صاحبهم. وأخيراً، فالاختبار الإلهي -كها ذكرنا -شامل عام يدخل في نطاقه حتى الأنبياء المللاً، بل إنّ اختبارهم بسبب ثقل مسؤوليتهم أشدّ بكثير من اختبار الآخرين.

القرآن الكريم يعرض صوراً لاختبارات شديدة مرّ بها الأنبياء المُثَلَّة وبعضهم مرّ بمراحل طويلة شاقّة قبل وصوله إلى مقام الرسالة، كي يكون على أتم الاستعداد لتحمل أعباء قيادة أمّته.

وبين أتباع مدرسة الأنبياء نماذج رائعة للصابرين المحتسبين، كل واحد منهم قدوة على ساحة الامتحان الإلهي.

فقد روي «أَنَّ أُمَّ عَقِيل كَانَتُ امْرَأَةً فِي الْبَادِيَةِ فَنَزَلَ عَلَيْهَا ضَيْفَانِ وَكَانَ وَلَدُهَا عَقِيلٌ مَعَ الْإِبِلُ فَرَمَتْ بِهِ فِي الْبِئْرِ فَهَلَكَ فَقَالَتِ الْمَرْأَةُ لِلنَّاعِي انْزِلْ وَاقْضِ ذِمَامَ الْغُرِبُ بِأَنَّهُ ازْدَحَمَتْ عَلَيْهِ الْإِبِلُ فَرَمَتْ بِهِ فِي الْبِئْرِ فَهَلَكَ فَقَالَتِ الْمَرْأَةُ لِلنَّاعِي انْزِلْ وَاقْضِ ذِمَامَ الْقَوْمِ وَدَفَعَتْ إِلَيْهِ كَبْشاً فَذَبَحَهُ وَأَصْلَحَهُ وَقَرَّبَ إِلَى الْقَوْمِ الطَّعَامَ فَجَعَلُوا يَأْكُلُونَ وَيَتَعَجَّبُونَ مِنْ الْقَوْمِ وَدَفَعَتْ إِلَيْهِ كَبْشاً فَذَبَحَهُ وَأَصْلَحَهُ وَقَرَّبَ إِلَى الْقَوْمِ الطَّعَامَ فَجَعَلُوا يَأْكُلُونَ وَيَتَعَجَّبُونَ مِنْ صَبْرِهَا (قَالَ الرَّاوِي) فَلَمّا فَرِغْنَا خَرَجَتْ إِلَيْنَا وَقَالَتْ يَا قَوْمٍ هَلْ فِيكُمْ مَنْ يَحْسُنَ مِنْ كِتَابِ اللهِ صَبْرِهَا (قَالَ الرَّاوِي) فَلَمّا فَرِغْنَا خَرَجَتْ إِلَيْنَا وَقَالَتْ يَا قَوْمٍ هَلْ فِيكُمْ مَنْ يَحْسُنَ مِنْ كِتَابِ اللهِ شَيْفًا؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ. قَالَتْ: فَاقْرَأُ عَلَيَّ آياتٍ أَتَعَزَّىٰ بِهَا عَنْ وَلَدِي فَقَرَأْتُ: «وَبَشِّرِ الصّابِرينَ الَّذِينَ الْفَاتِدُونَ إلى قَوْلِهِ الْمُهْتَدُونَ».

«فَقَالَتْ الْسَّلاَمُ عَلَيْكُمْ، ثُمَّ صَفَّتْ قَدَمَيْهَا وَصَلَّتْ رَكَعَاتٍ ثُمَّ قَالَتْ: اللَّهُمَّ إِنِّي فَعَلْتُ مَا أَمَرْ تَني فَانْجِزْ لِي مَا وَعَدْتِنِي. وَلَوْ بَقِيَ أَحَدُ لِأَحَدٍ \_قَالَ فَقُلْتُ فِي نَفْسِي لَبَقِيَ ابْنِي لِحَاجَتِي إلَيْهِ \_ فَقَالَتْ لَبَقِيَ محمَّد ﷺ لاُمَّتِهِ، فَخَرَجْتُ». \

#### 8003

إِنَّ ٱلصَّفَاوَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآبِرِٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَواَعْتَمَرَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَظَوَّفَ بِهِمَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمُ ﴿

## سبب النزول

كان المشركون في الجاهلية يأتون مكّة لأداء مناسك الحج، وكانت هذه المناسك ذات أصل إبراهيمي مع كثير من التحريف والخرافات والشرك، فكانت المناسك عبارة عن الوقوف بعرفات والاضحية والطّواف والسّعي بين الصفا والمروة. ولكن بشكل خاص بالجاهليين.

وجاء الإسلام وأصلح هذه المناسك، وطهّرها مما علق بها من تحريف، وأقرّ ما كــان صحيحاً منها ومن جملتها السعي بين الصفا والمروة.

واستناداً إلى روايات المؤرخين من الشّيعة وأهل السنّة أنّ المشركين كانوا يسعون بين الصفا والمروة، وقد وضعوا على الصفا صنماً اسمه «أساف»، وعلى المروة صنماً آخر سمّوه «نائلة» وكانوا يتمسحون بهما لدى السعي، أمن هنا خال المسلمون أنّ السعي بين الصفا والمروة عمل غير صحيح، وكرهوا أن يفعلوا ذلك، الآية المذكورة نزلت لتعلن أنّ الصفا والمروة من شعائر الله، وتلويثها بالشرك على يد الجاهليين لا يبرر إعراض المسلمين عن السعى بينهما.

واختلف المفسرون في وقت نزول الآية، منهم من قال إنّها نزلت في (عمرة القضاء) في السنة السابعة للهجرة، وكان من شروط النبي عَنْبُولَةً مع المشركين في هذه السفرة رفع الصنمين من الصفا والمروة، وقد عملوا بهذا الشرط، لكنهم أعادوهما إلى محلهما، وهذا أدّى إلى كراهة

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

المسلمين والسعي بين الصفا والمروة، فنزلت الآية لتنهاهم عن هذه الكراهة. ١

وقيل إنّها نزلت في حجة الوداع في السنة العاشرة للهجرة. ومن المؤكد أنّ مكّة كانت في هذه السنة خالية من الأصنام، ومن هنا يلزمنا أن نعتبر كراهة المسلمين السعي بين الصفا والمروة بسبب السوابق التاريخية لهذين المكانين حيث انتصب فيهما «أساف ونائلة».

## التفسير

## أعمال المهلة لا تومب تعطيل الشعائر:

هذه الآية الكريمة تستهدف إزالة ما علق في ذهن المسلمين ونفوسهم من رواسب بشأن الصفا والمروة كما مرّ في سبب النزول، وتقول للمسلمين: ﴿إِنَّ العَنْفا والعروة من شعائر الله ﴾ ومن هذه المقدمة تخرج الآية بنتيجة هي: ﴿فَمَن حَجَّ البيت أو لعتمر فلا جناح صليه أن يطُّوف بهما ﴾.

لاينبغي أن تكون أعمال المشركين الجاهليين عاملاً علىٰ إيقاف العمل بهذه الشمعيرة، وعلىٰ تقليل شأن وقدسية هذين المكانين.

ثم تقول الآية أخيراً: ﴿ ومن تطوع غيراً فإنَّ الله شاكرَ عليم ﴾.

فالله يشكر عباده المتطوعين للخير بأن يجازيهم خيراً، وهو سبحانه عالم بسرائــرهم، يعلم من تعلّق قلبه بهذه الأصنام ومن تبرّاً منها.

## ہحوث

#### ١- الصفا والمروة

الصفا والمروة اسمان لجبلين صغيرين في مكّة، يقعان اليوم بعد توسيع المسجد الحرام، في الضلع الشرقي للمسجد، في الجهة التي يقع فيها الحجر الأسود ومقام إيراهيم.

يفصل بين الجبلين ٤٢٠ متراً تقريباً، والمسعى اليوم بدّل بـصالة كــبيرة مـــــقّفة ذات طابقين يسعى الحجاج فيهما، وارتفاع الصفا خمسة عشر متراً، والمروة ثمانية أمتار.

واللفظان اليوم علمان لهذين الجبلين، وفي الأصل الصفا هي الصخرة المسلماء القويّة المختلطة بالحصى والرمل، والمروة الصخرة القوية المتعرّجة.

١. أصول الكافي، ج ٤، ص ٤٣٥، ح ٨

والشعائر جمع شعيرة أي العلامة، وشعائر الله أي العلامات التي تذكّر الإنســـان بـــالله، وتعيد إلى الأذهان ذكريات مقدّسة.

و «اعتمر» أي أدّى العمرة، والعمرة في الأصل الملحقات الإضافية في البناء، وفي الشريعة تطلق على الأعمال الخاصّة، التي يؤدّيها المسلم إلى جانب أعمال الحج، أو يؤدّيها لوحدها في العمرة المفردة. وبينها وبين أعمال الحج أوجه اشتراك وافتراق.

## ٢\_ من أسرار السعي بين الصفا والمروة

صحيح أن قراءة تاريخ حياة عظهاء التاريخ يدفع الإنسان إلى الإقتداء بهم، لكن هناك طريقاً أكثر تأثيراً، وهو مشاهدة المعالم الأثرية التي كافح عليها هؤلاء الرجال، وسجلوا فيها بطولاتهم.

هذه المعالم هي في الواقع ليست مثل كتب التاريخ الميتة، بل هي تـــاريخ حـــيّ نــاطق، يستطيع أن يُحلّق بالإنسان عبر القرون والأعصار، ليجعله يعيش مع الحوادث المـــاضية بكل مشاعره.

الأثر التربوي لهذه المشاهدات أعمق بكثير من تأثير الكتب والمحاضرات وأمـــثالها... فهنا الشعور لا الإدراك، والتصديق لا التصور، والعينية لا الذهنية.

من جهة أخرى، قلّ أن يوجد بين الأنبياء نبيّ كإبراهم الله أخرى، قلّ ألوان النهال و تعرّض لأنواع الامتحان، حتى قال القرآن عمّ اختبر به: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُو البلاء العبين ﴾ . وهذه المعاناة الطويلة التي عاشها إبراهيم هي التي أهّلته لأن ينال مقام «الإمامة».

مناسك الحج تجسّد في الأذهان دورة كاملة من مشاهد كفاح إيراهيم ومراحل تكامله التوحيدي وعبوديته وتضحياته وإخلاصه.

لو فهم المسلمون ـ لدى أدائهم مناسك الحج ـ روح الحج وأسراره، وتعمّقوا في جوانبه «الرّمزية» لكان الحج دورة تربوية في حقل معرفة الله والنّبوة والشخصية الإنسانية.

بعد هذه المقدمة نعود إلى الخلفيّة التاريخية للصّفا والمروة.

إيراهيم ﷺ بلغه الكبر ولم يُرزق ولداً، فدعى ربّه أن لا يـــتركه فــرداً، فـــاستجاب له، ورزقه من جاريته هاجر ولداً سهّاه «إسهاعيل». لم تستطع «سارة» زوجته الأولى أن تطيق الحالة الجديدة، وقد رزق إيراهيم ولداً من غيرها، فأمر الله إيراهيم أن يهاجر بالطفل والأم إلى مكّة حيث الأرض القاحلة الجدبة آنذاك، ويسكنهما هناك.

امتثل إبراهيم أمر ربه، وذهب بهما إلى صحراء مكّة وأسكنهما في تــلك الأرض، وهــمّ بالرجوع، فضجّت زوجته بالبكاء، إذ كيف تستطيع أن تعيش امرأة وحيدة مع طفل رضيع في مثل هذه الأرض؟!

بكاء هاجر ومعه بكاء الطفل الرضيع هز إيراهيم من الأعهاق، لكنه لم يزد على أن ناجى ربّه قائلاً: ﴿وَيُنَا لِنِقِ لَسَكنت مِن دُرّيتِي بولدٍ غير دُي زَرعٍ عند بيتك المعرّم ربّنا ليقيموا الصّلاة فاجعل أفندة من النّاس تهوي إليهم ولرزقهم من التّمرات لطّهم يشكرون ﴾ أن ثم ودّع زوجه وطفله بحزن وألم عميقين. `

لم يمض وقت طويل حتى نفذ طعام الأم وماؤها، وجف لبنها، بكاء الطفل أضرم في نفس الأم ناراً، ودفعها لأن تبحث بقلق واضطراب عن الماء، اتجهت أولاً إلى جبل «الصفا» فلم تجد للماء أثراً، لفت نظرها بريق ماء عند جبل «المروة» فأسرعت إليه فوجدته سراباً، ثم رأت عند المروة بريقاً لدى الصفا أسرعت إليه فما وجدت شيئاً، وهكذا جالت سبع مرات بين الصفا والمروة بحثاً عن الماء، وفي النهاية، وبعد أن أشرف الطفل على الموت، انفجرت عند رجله فجأة عين زمزم، فشرب الطفل وأمه ونجيا من الموت الحقق.

الماء، رمز الحياة، وانفجار العين جرّ الطيور من الآفاق نحو هـذه الأرض، والقـوافـل شاهدت حركة الطيور، فاتّجهت هي أيضاً نحو الماء وببركة هذه العائلة تحولت أرض مكّة إلى مركز حضاري عظيم.

ويقع جوار الكعبة حجر إسهاعيل حيث مدفن تلك المرأة وابنها، وعلىٰ الحاج أن يضمه

۱. إبراهيم، ۳۷.

٢. القارئ العزيز تأنئ قليلاً ثم ضع نفس مكان إبراهيم المنافخ الذي ترك زوجته وابنه الرضيع في صحراء لم يزرع وجافة وحارقة كما أمر الله تعالى فاذاكنت لاتقدر على ذلك فضل: (اللهم صلى على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد، نعم أيها القارى الكريم أن مفهوم الآية ﴿إذ قال له ربه أسلم قال أسلمت لربّ العالمين﴾ تتجلّى في المعنى فقط.

إلى البيت في طوافه، أي يجب على الحجاج أن يطوفوا خارج هذا الحجر وكأنّه جزء من الكعبة.

في الصفا والمروة درس في التضحية بكل غال ونفيس، حتى بالطفل الرضيع، من أجل المبدأ والعقيدة.

السعي بينها يعلمنا أن نعيش دائماً أمل النجاح والانتصار، حتى في أشدّ لحظات الشدّة، فهاجر بذلت سعيها وجاءها رزق الله من حيث لا تحتسب.

السعي بين الصفا والمروة يقول لنا: إن هاتين الشعير تين كانتا يوماً وكراً لصنمين من أصنام العرب، وأصبحتا اليوم معلمين من معالم التوحيد بفضل جهاد رسول الله على من معلم التوحيد بفضل جهاد رسول الله على من معلم عنه من عنه عنه ويقول: أنا أول منطلق لدعوة رسول الله على فحينا كانت مكة تغط في ظلمات الشرك وبزغ من عندي فجر الهداية، واعلموا أيها الساعون بين الصفا والمروة أنّ رسول الله على صعد يوماً على هذا الجبل ليدعو النّاس إلى الله، فلم يجبه أحد، واليوم فإنّ الآلاف المؤلفة تجيب الدعوة وتحج بيت الله على النهج الحمدي الإبراهيمي، وإنه لدرس لكم يعلمكم أن تسيروا على طريق الحق دونما يأس، وإن قلّ الناصر والمجيب.

السعي بين الصفا والمروة يقول لنا: اعرفوا قدر نعمة هذا الدين وهذا المركز التوحيدي، فثمّة أفراد حفظوا الشريعة وشعائرها لنا بدمائهم على مرّ التاريخ.

من أجل إحياء كل تلك الأحاسيس والمشاعر في النفوس، أمر الله الحجيج أن يسعوا سبع مرات بين الصفا والمروة.

أضف إلى ما تقدم أنّ السعي يقضي على كبر الإنسان وغروره، فلا أثر للتبختر والتصنع في السعي، بل لابدّ من قطع هذه المسافة ذهاباً ومجيئاً مع كافة النّاس، وبنفس لباس النّاس، وبهرولة أحياناً!! ولذلك ورد في الروايات أن السعي إيقاظ للمتكبرين. \

علىٰ أية حال، بعد أن ذكرت الآية أنّ الصفا والمروة من شعائر الله، أكّدت عدم وجود جناح علىٰ من يطوّف بهما في الحج والعمرة، والطواف بين الصفا والمروة هو السعي بينهما، لأنّ الحركة التي يعود فيها الإنسان إلى حيث ابتدأ هي طواف وإن لم تكن الحركة دائرية.

١ أصول الكافي، ج ٤، ص ٤٣٤، (باب السعى بين الصفا والمروة و مايقال فيه، ح ٣ و ٤ و ٥).

## ٣۔ مواب علیٰ سؤال

لفظ ﴿الجناح﴾ يشير إلى عدم حرمة السعي بين الصفا والمروة وجواز ذلك، وقد يسأل سائل عن سبب وجوب السعي في الفقه الإسلامي، بينها الآية تبيحه فقط؟

الجواب على هذا السؤال نفهمه بوضوح من سبب نزول الآية، فالمسلمون كرهوا السعي بين الصفا والمروة، بعد أن شاهدوا بأم أعينهم مدى عبث المشركين بهذا المكان، ومـدى تلويثهم إياه بالأصنام، فخالوا أن من غير اللائق بالمسلم أن يسعى في هذا المكان.

جاءت الآية لتقول لهم: إنّ الصفا والمروة من شعائر الله، وعبارة ولاجناح ﴾ لإزالة ما تصوروه من كراهة لهذا العمل.

وثمّة تعبيرات مشابهة ذكرها القرآن لأحكام أخرى كصلاة المسافر في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناحٌ أن تقصروا من العثلاة ﴾ ٢

ونعلم أنّ القصر واجب في صلاة المسافر، لا جائز. بشكل عام قد تستعمل كلمة (لا جناح) لإزالة التوهم بحرمة الشيء أو بكراهته، وهذا المعنى يؤكّده حديث عن الإمام محمّد بن على الباقر الله في كتاب «من لا يحضره الفقيه». "

### ٤\_معنى التطوع

التطوع في اللغة: قبول الطاعة والإنصياع للأوامر، وفي الفقه يطلق على الأعلال المستحبة، من هنا ذهب أغلب المفسرين إلى تفسير «وَمن تطوع...» بالحج المستحب والعمرة المستحبّة، أو الطواف، أو أي عمل مستحب آخر، فالعبارة تعني إذن أنّ الله شاكر لمن يعمل الخيرات إمتثالاً لأوامره سبحانه، والله عليم بكل هذه الأعمال.

ومن المحتمل أيضاً أن تكون العبارة تأكيداً لما سبقها، ويكون المقصود بالتطوع حينئذٍ قبول الطاعة في أداء الأعمال الشاقة.

معنى العبارة، علىٰ هذا، علىٰ الحجاج السعي بين الصفا والمروة بكل ما فيه من مشاق

 <sup>«</sup>الجناح» في الأصل الميل نحو اتجاه معين، وقيل للذنب «جناح» لأنّه يميل بالإنسان عن طريق الحق.
 (قاله الراغب في المفردات).

٣ من لايحضره الفقيه، ج ١، ص ٤٣٤؛ ووسائل الشيعة، ج ٨، ص ٥١٧.

ورغم كراهتكم لذلك... هذه الكراهة الناتجة عن سوء تـصرف الجـاهليين بهـذا المكـان المقدس.

### ٥\_ شكر الله

ينبغي الإلتفات هنا إلى عبارة الشاكر في الآية، وهو تعبير في غاية الروعة، وإنّه لتكريم ما بعده تكريم للإنسان، أن يشكره الله على أعماله الخيّرة.

وحين يكون الله شاكراً لعبده على برّه، فمن الأولى أن يكون العبد شاكراً لربّه على نعمه التي لا تحصى، وشاكراً لمن أحسن إليه من العباد.

8003

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آَنَ لَنَا مِنَ ٱلْبَيِنَاتِ وَٱلْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَابَيَّكَ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنَابِ ٱوْلَيْهِ كَيْلُعَنُهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ ٱللَّعِنُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَٱوْلَتُهِ كَ أَتُوبُ عَلَيْهِم وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿

## سبب النزول

روى جلال الدين السيوطي عن ابن عباس، أن عدداً من المسلمين أمثال «معاذ بـن جبل» و «سعد بن معاذ» و «خارجة بن زيد» سألوا أحبار اليهود عن مسائل في التوراة قد ترتبط بظهور النبي الخاتم الله الأحبار أن يجيبوا وكتموا ما عندهم من علم أ.

## التفسير

### عرمة كتمان المق:

الآية ـ وإن خاطبت كما في أسباب النّزول، علماء اليهود ـ غير محدودة بمخاطبيها، بل تبيّن حكماً عاماً بشأن كاتمي الحق.

الآية الكريمة تتحدث عن هؤلاء بشدّة وتقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يكتمونَ مَا لَنزلنا مِن البيّناتُ واللّهِ والله عن اللّه ويلعنهم اللّه عن بعد ما بيّنًا والكتاب لولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللّاعنون﴾.

فالله سبحانه وعباده الصالحون وملائكته المقربون يلعنون من يكتم الحق، وبعبارة أخرى، كل أنصار الحق يغضبون على من كتم الحق، وأية خيانة للعالم أكبر من محاولة العلماء كتان آيات الله المودعة عندهم من أجل مصالحهم الشخصية ولتضليل النّاس.

وعبارة ﴿من بعد ما بينناه للنّاس في للكتاب﴾ إشارة إلى أنّ هؤلاء الأفراد يصادرون في

١. لباب النقول في أسباب النّزول، ص ٢٢؛ وتفسير جامع البيان، ج ٢، ص ٣٢، ذيل الآية مورد البحث.

الواقع جهود الأنبياء وتضحيات أولياء الله الصالحين، وهو ذنب عظيم.

والفعل (يلعن) تكرر في الآية للتأكيد، واستعمل بصيغة المضارع لبيان استمرار اللعن، ومن هنا فإنّ لعنة الله ولعنة اللاعنين تلاحق هؤلاء الكاتمين لآيات الله باستمرار، وذلك أقسى صور العقاب.

«البينات» و «الهدى» لهما معنى واسع يشمل كل وسائل الهداية والتسوعية والإيسقاظ وإنقاذ النّاس.

ولما كان القرآن كتاب هداية، فإنه لا يغلق منافذ الأمل والتوبة أمام الأفراد، ولا يقطع أملهم في العودة مهما ارتكسوا في الذنوب، لذلك تبين الآية التالية طريق النجاة من هذا الذنب الكبير و تقول: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وأصلحوا وبيُّنُوا فَاولئك أتوب عليهم وأنا التّواب الذنب الكبير.

عبارة ﴿أَنَا التُّوابِ الرَّحِيمِ ﴾ جاءت بعد عبارة ﴿قاولئك أتوبِ عليهم ﴾ للدلالة على كثرة محبّة الله، وسبق عطفه على عباده التائبين. فيقول سبحانه لهؤلاء: إن تبتم، أي عدتم إلى نشر الحقائق، فأنا أعود أيضاً إلى إغداق الرحمة والمواهب عليكم.

ومن الملفت للنظر، أن الله لم يقل أنّه يقبل التوبة ممن تاب، بل يقول: من تاب فأنا أيضاً أتوب عليه، والفرق في التعبيرين واضح، فالثاني فيه من التودّد والتحنن وإغداق اللطف ما لا يمكن وصفه.

ثم استعمال الضمير (أنا) في هذا الموضع يستهدف نوعاً من التودّد وبيان الارتباط المباشر بين المتكلم والسّامع وخاصّة إذا قال عظيم من العظهاء: «أنا أتكفل لك بالعمل الفلاني» حيث يختلف عما لو قال: «سنقوم نحن بانجاز العمل» فالحبّة الكامنة في الاسلوب الأول غير خافية على أحد.

وكلمة «توّاب» صيغة مبالغة تبعث الأمل في نفوس المذنبين وتمزق أستار اليأس، عن سهاء أرواحهم خاصّة وأنّها اقترنت بكلمة (رحيم) التي تشير إلى الرحمة الإلهيّة الخاصّة.

### بحوث

#### ١\_ مفاسد كثمان المق

كتان الحقائق من المسائل التي عانت منها المجتمعات البشرية على مرّ التاريخ، وكان لها

دوماً آثار سيّئة عميقة استمرت قروناً واعصاراً، ويتحمل تبعة هذه المساوي، دون شك أولئك العلماء الذين يعلمون تلك الحقائق ويكتمونها.

لعل القرآن لم يهدد ويذم فئة كما هدّد وذم هذه الفئة الكاتمة للحقائق. ولم لا؟ فإن عمل هؤلاء يجرّ أجيالاً متعاقبة إلى طريق الضلال والفساد، كما أنّ نشر الحقائق يدفع بالأمم إلى طريق الهداية والصلاح.

البشرية تميل للحقائق بفطرتها، وكتمان الحقائق عنها يعني صدّ البشرية عـن طـريق تكاملها الفطري المرسوم لها.

لو أنّ علماء اليهود والنصارى أعلنوا ما عندهم من حقائق بشأن النبي الحناتم ﷺ، ونشروا ما جاء في العهدين من بشائر حول رسول الإسلام، لانضوى أهل الكتاب تحت راية الإسلام، ولأصبحوا مع المسلمين أمة واحدة.

كتمان الحقائق لا ينحصر دون شك في كتمان علامات النّبوة والبشائر بالنّبي الحناتم عَلَمْهُمُّ، بل يشمل كتمان كل حقيقة تستطيع أن تدفع النّاس إلى الفهم الصحيح بالمعنى الواسع لهذه الكلمة.

السكوت في مواضع يجب فيها البيان قد يكون من مصاديق كنان الحق، وذلك يكون في موارد يحتاج النّاس فيها بشدّة إلى فهم الحقائق ويستطيع العلماء فيها أن يلبّوا هذه الحاجة. بعبارة أخرى: نشر الحقائق التي يعاني منها النّاس لا يتوقف على السّؤال، وما يذهب إليه صاحب المنار من أنّ كتان الحقائق يكون في مواضع السؤال ليس بصحيح، خاصّة وأنّ القرآن لا يتحدث عن كتان الحقائق فحسب، بل يتحدث في مواضع أخرى عسن تبيين الحقائق أولئك الذين يلتزمون جانب الصمت أمام الانحرافات بحجّة الحقائق أيضاً، وهذا يرد على أولئك الذين يلتزمون جانب الصمت أمام الانحرافات بحجّة عدم وجود سائل يطرح عليهم سؤالاً بشأن تلك الانحرافات. يقول سبحانه:

## ﴿ وَإِذْ أَحُدُ اللَّهُ مِيثَاقَ لَلَّذِينَ لُوتُوا الكتابِ لتبيِّنتُهُ للنَّاسُ ولا تكتمونم ﴿

جدير بالذكر أنّ إلهاءَ النّاس بالمسائل الفرعية، لصرف أنظارهم عن المسائل الأساسية الحياتية نوع من كتان الحقائق، إذا لم يشمله فرضاً تعبير «كتان الحقائق» فهو مشمول حتماً عملاك وفلسفة كتان الحق.

۱. آل عمران، ۱۸۷.

## ٢ـ كتمان المق في الأماديث

حملت الأحاديث بشدّة أيضاً على كاتمي الحق، فروي عن رسول اللهُ وَاللَّهُ قال: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْم يَعْلَمُهُ فَكَتَمَ ٱلْجِمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِلِجَامِ مِنْ نَارِ» .

ونعيّد هنا القول أنّ ابتلاء الناس بمسألة والحاجة إلى بيانها يحل محل السّـؤال. وبـيان الحقائق في هذه الحالة واجب.

وسُئل الامام أمير المؤمنين عليه «مَنْ شَوُّ خَلقِ اللَّهِ بَعدَ إبلِيسَ وَفِرعَونَ؟ قَالَ: العُسلَمَاءُ إذا فَسَدوا، هُم المُظهِرُونَ لِلاُبَاطِيلِ، الكَاتِمُونَ للحَقَائِقِ، وَفِيهِم قَالَ اللَّهُ عَزَّوجَلَّ: ﴿لُولَئك يلعنهم الله ويلعنهم لللاعنون﴾ ٢

### ٣\_معنى اللعن

اللعن في الأصل: الطرد والإبعاد الممزوج بالغضب والاستياء. فاللعن الإلهي إذن إيعاد الإنسان عن رحمة الله، وعن جميع المواهب المغدقة علىٰ عباده.

وما قيل بشأن تقسيم اللعن إلى: لعن في الآخرة، وهو العذاب والعقوبة، ولعن في الدنيا وهو سلب التوفيق، إنّا هو من قبيل بيان المصداق، لا حصر اللعن بهذين القسمين.

وكلمة (اللاعنون) لها معنى واسع لا يقتصر على الملائكة والمؤمنين، بل يشمل كل الموجودات التي تتحدث بلسان القال أو الحال، وفي بعض الروايات نرى أن كل الموجودات تدعو لطلب العلم كقول المعصوم: «وَإِنَّهُ يَسْتَغْفِرُ لِطَالِبِ الْعِلْمِ مَنْ فِي السَّمَاءِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ حَتَّى الْعُوتِ فِي الْبَعْرِ». ٣

وإن استغفرت هذه الموجودات لطالب العالم، فمن الطبيعي أن تلعن كاتمه.

### ٤\_ معنى التّواب

كلمة (توّاب) صيغة مبالغة من تاب: عاد، وتبين حقيقة انفتاح باب التوبة أمام الإنسان، حتى ولو انخدع الإنسان بوساوس الشيطان بعد توبته، فيستطيع أن يتوب ثانية ويعود إلى الله ويكشف ما عنده من الحق، فالله توّاب، ولا يجوز اليأس من رحمته وعفوه.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. الاحتجاج للطبرسي، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٣. ص ١٣٩؛ وتحف العقول، ص ٣٥.

٣ أصول الكافي، ج ١، ص ٣٤ (باب ثواب العالم والمتعلم).

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمُ كُفَّارُ أُوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللّهِ وَالْمَلَتِيكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللّهِ وَالْمَلَتِيكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللّهُ خَلْدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّقُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمْ يُنظرُونَ اللَّهُ وَإِلَاهُمُ إِلَاهُ وَاللّهُ كُرْ إِلَكُ وَكَاللّهُ وَاللّهُ كُرْ إِلَكُ وَكَاللّهُ وَاللّهُ مُوالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ وَالرّخِمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّخَمَانُ الرّحِيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللل

# التفسير

## الذين ماتوا وهم كفّار:

تحدثت الآيات السابقة عن نتيجة كتان الحقائق، وهذه الآيات تكمل الموضوع السابق، وتتناول جزاء الذين يواصلون طريق الكفر والكتان والعناد إلى آخر عمرهم.

تقول الآية: ﴿ لِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ اولئك عليهم لَعَنَهُ الله والمسلائكة والنَّساس أجمعين﴾.

هؤلاء أيضاً مثل كاتمي الحق، مستحقون للعنة الله والملائكة وجميع النّاس، مع اختلاف هو أنّ هؤلاء المصرّين على الكفر حتى نهاية حياتهم لا رجعة لهم طبعاً ولا توبة.

ثم تقول الآية التالية إنّ هؤلاء الكفار المصرّين علىٰ كفرهم حتى اللحظات الأخيرة من حياتهم: ﴿خالدين فيها لايخفّف عنهم العذاب ولاهم ينظرون﴾.

ولما كان التوحيد ينهي كل هذه المصائب، فالآية الثالثة تطرح هذا الأصل وتــقول: ﴿ وَالِهِكُمْ اللَّهُ وَاحْدُ﴾.

ثم تؤكّد هذا الأصل وتقول: ﴿ لا إِلهَ إِلَّا هُو﴾.

بعد ذلك تصف الآية الله بأنه ﴿الرَّحِمنَ الرَّحِيمِ﴾ لتقول إنّ الله الذي يسع كل الموجودات، برحمته العامّة والمؤمنين برحمته الخاصّة، هو اللائق بالعبودية لا الموجودات المحتاجة.

## ہحوث

## ١\_ هل للكفّار من نماة؟

يوضح القرآن في مواضع متعدّدة، أنّ الذين ما توا علىٰ كفرهم لا نجاة لهم، وهــذا أمــر

طبيعي، لأنّ سعادة الحياة الآخرة وشقاءها نتيجة مباشرة لما ادّخره الإنسان من أعمال في هذه الحياة. ومن أحرق جناحيه في الحياة الدنيا بنار الكفر والانحراف لا يستطيع طبعاً أن يحلّق في الآخرة، ولابدّ من سقوطه في درك الجحيم. وواضح أيضاً أنّ هذا الفرد سيبتى على وضعه هذا في عالم الآخرة، لأنّ ذلك العالم ليس عالم الحصول على وسيلة.

هذا يشبه إنساناً فقد عينيه بسبب جنوحه واتباعه الشهوات والأهواء عالماً عـامداً، فلابدً له أن يعيش أعمىٰ طول حياته.

وبديهي أن هذا مصير الكافرين الذين سلكوا طريق الكفر عن علم وعمد. (وسنوضح مسألة الخلود أكثر في تفسير الآيتين ١٠٧ و١٠٨ من سورة هود، في هذا التّفسير).

# ٢ـ أمدية الله في ذاته

الآية الثالثة في بحثنا هذا تبيّن أحدية الله بشكل ينغي كل شرك وانحراف.

قد نرى أحياناً موجودات منفردة في صفة من صفاتها، لكنّ هذه الموجودات تتفرد في صفة أو عدّة صفات. أمّا الله فهو أحد في ذاته، وأحد في صفاته، وأحد في أفعاله، أحديته لا تقبل التعدد عقلاً، إنّه أحد أزلي وأبدي لا تؤثر الحوادث على أحديته، إنّه أحد في الذهن وخارج الذهن، إنّه أحد في أحديته!

## ٣ـ ألا يكفى لعن الله؟١

الآية أعلاه ذكرت أن الذين ماتوا وهم كفار، مشمولون بلعنة الله والملائكة والنّــاس أجمعين. وهنا قد يسأل سائل: أليست لعنة الله كافية؟

**الجواب** واضح، فلعنة الملائكة والنّاس زيدت علىٰ لعنة الله للتأكيد، ولبيان كـراهـة النّاس لمثل هؤلاء المذنبين.

السّؤال: ولو قيل لِمَ ذكرت الآية (النّاس) بشكل عام، بينا يوجد بين النّاس من هـم شركاء في الجريمة، وهؤلاء لا يلعنون أولئك المجرمين؟

والجواب: إن هؤلاء أيضاً كارهون لأعال أولئك، فهؤلاء يكرهون مثلاً كتان الحقائق عنهم، ويلعنون من يستر عنهم الحقيقة، لكنهم يفعلون هم أيضاً هذه السيئة إن اقتضت مصلحتهم ذلك.

إِنَّ فِى خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْتَبِ وَٱلنَّهَارِوَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِبِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا إِلِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مِن آلَةِ فِي ٱلْبَحْرِبِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَامِن حَصِّلِ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّينَ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ السَّ

## التفسير

### مظاهر عظمة الله في الكون:

آخر آية في المبحث الماضي دارت حول توحيد الله، وهذه الآية تقدم الدليل على وجود الله ووحدانيته.

قبل أن ندخل في تفسير الآية، لابد من مقدمة موجزة. حيثا كان «النظم والإنسجام»، فهو دليل على الوحدة، من هنا، فهو دليل على الوحدة، من هنا، حينا نشاهد مظاهر النظم والإنسجام في الكون من جهة، والتنسيق ووحدة العمل فيه من جهة أخرى، نفهم وجود مبدأ واحد للعلم والقدرة صدرت منه كل هذه المظاهر.

حينا غعن النظر في الأغشية الستة للعين الباصرة ونرى جهازها البديع، نفهم أنّ الطبيعة العمياء الصهاء لا يمكن إطلاقاً أن تكون مبدأ مثل هذا الأثر البديع، ثم حينا ندقق في التعاون والتنسيق بين هذه الأغشية، والتنسيق بين العين بكل أجزائها وبين جسم الإنسان، والتنسيق الفطري الموجود بين الإنسان وبين سائر البشر، والتنسيق بين بني البشر وبين كل معموعة نظام الكون، نعلم أن كل ذلك صادر من مبدأ واحد، وكل ذلك من آثار وقدرة ذات مقدسة واحدة.

ألا تدل القصيدة الجميلة العميقة المعنى على ذوق الشاعر وقريحته؟!

ألا يدلّ التنسيق الموجود بين قصائد الديوان الواحد علىٰ أنّها جميعاً صادرة من قريحة شاعر مقتدر واحد؟

بعد هذه المقدمة نعود إلى تفسير الآية، هذه الآية الكريمة تشير إلى ستة أقسام من آثار النظم الموجود في عالم الكون، وكلّ واحد منها آية تدل على وحدانية المبدأ الأكبر.

### ١\_ ﴿ إِنَّ فِي خَلِقَ السَّمَاواتِ وَالْأَرْفَنِ...﴾

من العلامات الدالة على ذات الله المقدسة وعلى قدرته وعلمه ووحدانيّته، الساء وكرات العالم العلوي، أي هذه المليارات من الشموس المشرقة والنجوم الثابّتة والسيارة، التي ترى بالعين المجردة أو بالتلسكوبات، ولا يمكن رؤية بعضها بأقوى أجهزة الإرصاد لبعدها الشاسع... الشاسع للغاية، والتي تنتظم مع بعضها في نظام دقيق مترابط.

وهكذا الأرض بما على ظهرها من حياة، تتجلّى بمظاهر مختلفة وتتلبس بلباس آلاف الأنواع من النبات والحيوان.

ومن المدهش أن عظمة هذا العالم وسعته وامتداده تظهر أكثر كلما تقدّم العلم، ولا ندري المدى الذي سيبلغه العلم في ادراك سعة هذا الكون!

يقول العلم لنا اليوم: إنّ في السهاء آلافاً مؤلفة من المجرات، ومنظومتنا الشمسية جزء من واحدة من المجرات، وفي مجرتنا وحدها مئات الملايين من الشموس والنجوم الساطعة، وحسب دراسات العلماء يوجد بين هذه الكواكب مليون كوكب مسكون بمليارات الموجودات الحيّة!

حقاً ما أعظم هذا الكون! وما أعظم قدرة خالقه!!

### ٢\_ ﴿ وَاحْتَلَافَ لَللَّيْلِ وَلَلنَّهَارِ...﴾

من الدّلائل الأخرى على ذاته المقدّسة وصفاته المباركة تعاقب الليل والنهار، والظلمة والنور بنظام خاص، فينقص أحدهما بالتدريج ليزيد في الآخر، وما يتبع ذلك من تعاقب الفصول الأربعة، وتكامل النباتات وسائر الأحياء في ظل هذا التكامل.

لو انعدم هذا التغيير التدريجي، أو انعدم النظام في هذا التدريج، أو انعدم تعاقب الليل والنهار لإنمحت الحياة من وجه الكرة الأرضية، ولو بقيت واستمرت فرضاً لأصابتها الفوضي والخبط .

١. والإختلاف، قد يعني التعاقب أي مجيء شيء وذهاب آخر، وقد يعني الزيادة والنقصان في الليل والنهار،
 ١٠ والإختلاف، قد يعني التعاقب أي مجيء شيء وذهاب آخر، وقد يعني الزيادة والنقصان في الليل والنهار،

## ٣- ﴿والفلك الَّتِي تجري في البحرِ بما ينفع النَّاس﴾

الإنسان يمخر عباب البحار والحيطات بالسفن الكبيرة والصغيرة، مستخدماً هذه السفن للسفر ولنقل المتاع، وحركة هذه السفن خاصة الشراعية منها تقوم على عدة أنظمة: الأوّل، نظام هبوب الرياح على سطح مياه الكرة الأرضية، فهناك الرياح القارية التي تهبّ من القطبين الشمالي والجنوبي نحو خطّ الإستواء وبالعكس وتدعى «اليزه» و«كنتر اليزه»؟؟، وهناك الرياح الإقليمية التي تهب وفق نظام معين، وتعتبر قوّة طبيعية لتحريك السفن نحو مقاصدها.

الثاني، وهكذا خاصية الخشب، أو خاصيّة القوّة الدافعة التي يسلطها الماء على الأجسام الغاطسة فيه، فيجعل هذه السفن تطفو على سطح الماء.

الثالث، أضف إلى ذلك خاصيّة القطبين المغناطيسيين للكرة الأرضية، التي تساعد البحّارة باستخدام البوصلة أن يعرفوا اتجاههم في وسط البحار، إضافة إلى استفادتهم من نظام حركة الكواكب في معرفة جهة السير.

كل هذه الأنظمة تساعد على الإستفادة من الفلك ، وتعطي دليلاً محسوساً على قدرة الله وعظمته، وتعتبر آية من آيات وجوده.

استعمال المحركات الوقودية بدل الأشرعة في السفن اليوم، لم يقلل هن أهتية هذه الظاهرة، بل زادها عجباً ودهشة، إذ نرى اليوم السفن العملاقة التي تشبه مدينة بجميع مرافقها، تطفو على سطح الماء وتتنقل بفنادقها وساحات لعبها وأسواقها، بل ومدارج للطائرات فيها... على ظهر البحار والمحيطات.

٤- ﴿ وَمَا لَنزَلَ اللهُ مِنْ السَّمَاءُ مِنْ مَاءِ فَأَحِيا بِهِ الأَرْضَ بِعِدْ مُوتِهَا وَبِيقٌ فَيها مِنْ كُلِّ دَلَيَّةٍ... ﴾.

من مظاهر قدرة الله وعظمته المطر الذي يحيي الأرض، فستهتز بـبركته وتـنمو فـيها النباتات وتحيا الدواب بحياة هذه النباتات، وكل هذه الحياة تنتشر على ظهر الأرض من قطرات ماء لاحياة فيها.

٥- ﴿وتصريف الرّياح... ﴾، لا على سطح البحار والحيطات لحركة السفن فحسب، بل على ا

<sup>﴿</sup> الله على المعنيين تتحدث الآية عن نظام خاص للّيل والنهار لا يمكن أن يكون قائماً على الصدفة، ومن دون تدخل وجود عالم وقادر في ذلك، ولهذا ورد في القرآن الكريم، هذا المعنى في موارد متعددة كدليل عــلىٰ الذات المقدسة.

 <sup>«</sup>الغلك»، هي السفينة أو السفن، فاللفظ مفرد وجمع.

الجبال والهضاب والسهول أيضاً لتلقيح النباتات فتخرج لنا ثمارها اليانعة.

وتارة تعمل علىٰ تحريك أمواج المحيطات بصورة مستمرة ومخضها مخض السقاء لايجاد محيط مستعد لنمو وحياة الكائنات البحرية.

وأخرى تقوم بتعديل حرارة الجو وتلطيف المناخ بنقلها حرارة المناطق الاستوائية إلى المناطق الباردة، وبالعكس.

واحياناً تقوم بنقل الهواء الملوّث الفاقد للاوكسجين من المدن إلى الصحاري والغابات لمنع تراكم السموم في الفضاء.

أجل فهبوب الرياح مع كل تلك البركات والفوائد علامة أُخرى على حكمة البــارئ ولطفه الدانم.

٦- ﴿والسَّحَابِ المسقّربين السَّحَاء والأرفن...﴾ والسحب المتراكمة في أعالي الجو، الحمّلة عليارات الأطنان من المياه خلافاً لقانون الجاذبية، والمتحركة من نقطة إلى أخرى دون ايجاد خطر، من مظاهر عظمة الله سبحانه.

إضافة إلى أنَّ هذا الودق (المطر) الَّذي يخرج من خلال السحاب يحيي الأرض، وبحياة الأرض تحيا النباتات والحيوانات والإنسان، ولولا ذلك لتحولت الكرة الأرضية إلى أرض مقفرة موحشة، وهذا مظهر آخر لعلم الله سبحانه وقدرته.

وكل تلك العلامات والمظاهر ﴿ لَيُهَابِ لقوم يسقلون ﴾ ، لا للغافلين الصم البكم العمي. كنك على العلامات والمظاهر ﴿ لَيُهَابِ لقوم يسقلون ﴾ ، لا للغافلين الصم البكم العمي. وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓ ا أَشَدُّ حُبَّالِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوٓ الْإِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ اللَّهِ إِذْ تَبَرَّ أَلَّذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ وَرَأُوا الْعَكذَاب وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ اللَّهِ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوَ أَنَ لَنَاكَرَّةً فَننَتَبَرًّ أَمِنُهُمْ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ اللَّهُ وَقَالَ الَّذِينَ اتَبَعُواْ لَوَ أَنَ لَنَاكَرَّةً فَنَنَبَرًّ أَمِنُهُمْ وَمَا شَعَرَا تَبَرَّهُ وَا مِنَّ الْأَسْبَابُ اللَّهُ وَقَالَ الَّذِينَ اتَبَعُواْ لَوَ أَنَ لَنَاكَرَّةً وَمَا هُم كَمَا تَبَرَّهُ وَا مِنَّ النَّارِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمَ وَمَاهُم بِخُرِجِينَ مِنَ النَّارِ اللَّهُ

## الثفسير

## أئمَّة الكفريتبرّأون من أتباعهم

تناولت الآيات السابقة دلائل وجود الله سبحانه وإثبات وحدانيته، عن طريق عرض مظاهر لنظام الكون. وهذه الآيات تتحدث عن أولئك الذين أعرضوا عن كل تلك الدلائل الواضحة، وساروا على طريق الشرك والوثنية وتعدّد الآلهة... عن أولئك الذيب يجنون رؤوسهم تعظيماً أمام الآلهة المزيفة، ويتعشقونها ويشغفون بها حبّاً لا يليق إلّا بالله سبحانه مصدر كل الكمالات وواهب جميع النعم.

تقول الآية: ﴿ وَمِن النَّاسَ مِن يَتَّخَذُ مِنْ دُونَ الله أندادا ﴾ [

ولم يتخذ المشركون هؤلاء الأنداد للعبادة فحسب، بل ﴿يعبُونهم كعبُ الله ﴾. ﴿والَّذين آمنوا لَشَدُّ حبًا لله ﴾، لأنهم أصحاب عـقل وإدراك، يـفهمون أنّ الله سـبحانه مـصدر كـل

ا. «الأنداد» جمع «ند» وهو «المثل»، وقال جمع من علماء اللغة، هو المـــثل المشـــابه فـــي الجـــوهر، أي إنّ المشركين كانوا يعتقدون بأنّ هذه الأنداد تحمل الصفات الإلهيّـة!

الكالات، وهو وحده اللائق بالحبّ، ولا يحبّون شيئاً آخر إلّا من أجله. وقد غمر الحبّ الإلهي قلوبهم حتى أصبحوا يرددون مع أمير المؤمنين عليّ الله : «فَهَبْنِي صَبَرْتُ عَلَىٰ عَذَابِكَ، فَكَيْفَ أَصْبِرُ عَلَىٰ فِرَاقِكَ»؟! أَ.

الحبّ الحقيقي يتجه دائماً نحو نوع من الكمال، فالإنسان لا يحبّ العدم والنقص، بل يسعى دوماً وراء الوجود والكمال، ولذلك كان الأكمل في الوجود والكمال أحق بالحبّ.

الآية أعلاه تؤكد أن حبِّ المؤمنين لله أشدّ من حبِّ الكافرين لمعبوداتهم.

ولم لا يكون كذلك؟! فلا يستوي من يحبّ عن عقل وبصيرة، ومن يحبّ عــن جــهل وخرافة وتخيّل.

حبّ المؤمنين ثابت عميق لا يتزلزل، وحبّ المشركين سـطحي تـافه لا بـقاء له ولا استمرار.

لذلك تقول الآية: ﴿ولو يرى الَّذين ظلموا إِذْ يرون العدّاب أَنَّ القوَّة لله جميعاً وأنَّ الله شديد العدّاب ﴾ لرأوا سوءَ فعلهم وسوءَ عاقبتهم ` .

في هذه اللحظات تزول حجب الجهل والغرور والغفلة من أمام أعينهم، وحين يسرون أنفسهم دون ملجأ أو ملاذ، يتجهون إلى قادتهم ومعبوديهم، ولات حين مسلاذ بسغير الله فإدتبراً الدين تتبعوا هن الدين تتبعوا ورأوا العداب وتقطّعت بهم الأسباب .

واضح أن المعبودين هنا ليسوا الأصنام الحجرية أو الخشبية، بل الطغاة الجبابرة الذين استعبدوا النّاس، فقدّم لهم المشركون فروض الولاء والطاعة، واستسلموا لهم دون قيد أو شرط.

هؤلاء الغافلون المغفّلون حين يروا ما حلّ بهم يمنّون أنفسهم: ﴿وقال الَّذِينَ اتّبعوا لو أَنْ لِنَاكُرُةُ فُنتبراً مِنهم كما تبرُّ وا منّا ﴾ لكنها أمنية لا تتحقق، وعبرت آية أخرى عن مثل هذا التمني على لسان كافر يقول لمعبوده المزيف: ﴿مثّىٰ إِذَا جالمًا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبنس القرين ﴾ ".

١. من دعاء على المروي على لسان كميل بن زياد. المعروف بدعاء وكميل.

٢. هذا علىٰ تفسير «لو» شرطية وجوابها محذوف، ومن المفسرين من قال: إنَّ «لو» هنا للتمني.

٣. الزخرف، ٣٨.

ثم تقول الآية: ﴿كذلك يريهم الله أعمالهم حسرات عليهم وما هم بشارجين من النَّار ﴾.

ليس لهم إلّا أن يتحسّروا، يتحسّروا علىٰ أموالهم التي كنزوها واستفاد منها غيرهم... وعلىٰ فرصة الهداية والنجاة التي توفّرت لهم فلم يستثمروها... وعلىٰ عبادتهم لآلهة زائفة بدل عبادة الله الواحد الأحد.

لكنّها حسرة غير نافعة... فاليوم يوم الجزاء على ما جنته يد الإنسان من أخطاء، وليس يوم تلافي الأخطاء.

8003

## الآيتان

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَافِى ٱلْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَاتَنَّبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيَطُلِنَّ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولُ أَعُولُوا عَلَى ٱللَّهِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولُ أَعْدَى اللَّهِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَانَعْلَمُونَ اللَّهِ مَا لَانَعْلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللهِ مَا لَانَعْلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُؤْلُ اللَّلْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّلَا اللَّهُ الللْمُ الللْمُ

## سبب اللزول

عن ابن عباس أنّ طوائف من العرب مثل ثقيف وخزاعة، حرّموا على أنفسهم بـعض النباتات والحيوانات دونما دليل، (ونسبوا التحريم إلى الله أيضاً)، فنزلت الآيتان تنهاهم عن ذلك. \

## التفسير

#### فطوات الشيطان

ذمّت الآيات السابقة الشرك والمشركين، وأحد أنواع الشرك إيكال أمر التقنين والتشريع وتقرير الحلال والحرام إلى غير الله.

الآية أعلاه اعتبرت هذا العمل شيطانياً وقالت: ﴿يَا لَيُهَا النَّاسَ كَلُولُ هَمَّا فَي الأَرْضَ حَلَالًا طيّباً ولا تتّبعوا خطوات الشّيطان لِنَّه لكم عدوًّ هبينٌ ﴾.

تكرر في القرآن طلب الاستفادة من الأطعمة، وورد الطلب عادة مقيّداً بالحلال وبالطيّب.

و«الحلال» ما أبيح تناوله، والطيب ما طاب ووافق الطبع السليم، ويقابله «الخـبيث» الذي يشمأزٌ منه الإنسان.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير القرطبي، ج ٢، ص ٢٠٧.

و«الخطوات» جمع «خطوة» وهي المرحلة التي يقطعها الشميطان للموصول إلى همدفه وللتغرير بالنّاس.

عبارة ﴿لاتتبعول خطولت الشّيطان ﴾ تكرّرت خمس مرات في القرآن الكريم، وكانت في موضعين بشأن الإستفادة من الأطعمة والرزق الإلهي، وهي تحذير من استهلاك هذه النعم الإلهيّة في غير موضعها، وحتٌ على الاستفادة منها على طريق العبودية والطاعة لا الفساد والطغيان في الأرض.

النهي عن اتباع خطوات الشيطان في استثار مواهب الطبيعة، توضحه آيات أخرى تنهى أيضاً عن الإفساد في استثار ما وهبه الله للناس، كقوله تعالى: ﴿كلوا ولشربوا هنن رز قالله ولا تعثوا في الأرض مفسدين ﴾ ، وكقوله سبحانه ﴿كلوا مِن طيباسه ما رزقناكم ولا تطغوا فيه ﴾ .

هذه المواهب والإمكانات ينبغي أن تكون طاقة دافعة نحو الطاعة لا وسيلة لارتكاب الذنوب.

عبارة ﴿ وَقُه لِكُم مِدوَّ مِبِينَ ﴾ تكررت في القرآن الكريم عشر مرات بعد الحديث عسن الشيطان، كي تحفّز الإنسان، وتجعله متأهباً لجمابهة هذا العدو اللدود الظاهر.

الآية التالية تؤكد على عداء الشيطان، وعلى هدفه المتمثل في شقاء الإنسان، وتقول: ﴿لِنُها يِأْمِرُكُم بِالسُّو، والفحشا، وأن تقولوا ملى الله ما لا تعلمون ﴾.

منهج الشيطان يتلخص في ثلاثة أبعاد هي: السوء،والفحشاء،والتّقولعلىٰالله.

الفحشاء من «الفحش»، وهو كل عمل خارج عن حدّ الإعتدال، ويشمل كل المنكرات والقبائح المبطنة والعلنية، واستعمال هذه المفردة حالياً بمعنى الأعمال المنافية للعفّة هو من قبيل استعمال اللفظ الكلي في بعض مصاديقه.

عبارة ﴿تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ قد تشير إلى تحريم بعض الأطعمة الحللة، كما مرّ بنا في سبب النّزول. وهو عمل بعض القبائل العربية في الجاهلية، وقيل: إن رواسبه كانت باقية في ذهن بعض المسلمين الجدد٢.

وقد يتسع معناها ليشمل الشرك والتشبيه بالله أيضاً.

٨ البقرة، ٦٠.

۲ طد، ۱۸

٣ تفسير الميزان، ج ١، ص ٤٢٥.

علىٰ أية حال، العبارة تشير إلى القول غير القائم علىٰ العلم، وهو قول شيطاني مذموم، خاصّة إذا كان متضمناً نسبة شيء إلى الله.

الإسلام يحتّ دوماً على الإنطلاق من العقل والمنطق في اتخاذ المــواقــف وفي إصــدار الأحكام، ولوكان دأب أفراد المجتمع ذلك لزال من المجتمع الشقاء.

كل ما دخل في الأديان الإلهيّة من تحريف ومسخ إنّا كان على يد أفراد بعيدين عن المنطق، والجانب الأكبر من الانحرافات العقائدية يعود إلى عدم رعاية هذا الأصل، لذلك كان محوراً من محاور النشاط الشيطاني بعنوان مستقل \_في مقابل السوء والفحشاء \_ في الآية المذكورة.

## ہحوث

### ١\_ أصل المليّة

هذه الآية تدل على أنّ الأصل في كل الأغذية الموجودة على ظهر الأرض الحليّة، والمستثناة هي الأغذية المحرّمة. من هنا فإنّ الحرمة تحتاج إلى دليل لا الحلية، وهذا ما تقتضيه أيضاً طبيعة الخليقة، إذ لابدّ من وجود تنسيق بين القوانين التشريعية والقوانين التكوينية.

بعبارة أوضح ما خلقه الله لابد أن ينطوي على فائدة لعباده، من هنا فلا معنى أن يكون الأصل الأولى للأطعمة على ظهر الأرض التحريم، فكل غذاء إذن حسب هذه الآية الكريمة حلال ما لم تثبت حرمته بدليل صحيح، ومادام لا يشكل ضرراً على الفرد والمجتمع.

## ٢\_ الإنمرافات التدريمية

عبارة ﴿ عطوات الشيطان ﴾ قد تشير إلى مسألة تربوية دقيقة، وهمي أنّ الانحسراف ات تدخل ساحة الإنسان بشكل تدريجي، لا دفعي فوري. فتلوّث شاب بالقهار، أو شرب الخمر، أو بالمخدرات مثلاً يتم على مراحل:

يشترك أوّلاً متفرجاً في جلسة من جلسات الخيارين أو المقامرين، ظـاناً أنّـه عـمل اعتيادي لاضير فيه. ثم يشترك في القيار للترويح عن النفس (دون ربح أو خسارة)، أو يتناول شيئاً من المخدرات بحجة رفع التعب أو المعالجة أو أمثالها من الحجج.

وفي الخطوة الأخرى يمارس العمل المحرم قاصداً أنَّه يمارسه مؤقتاً.

وهكذا تتوالى الخطوات واحدة بعد أخرى ويصبح الفرد مقامراً محترفاً أو مدمناً خطراً. وساوس الشيطان تدفع بالفرد على هذه الصورة التدريجية نحو هاوية السقوط، وليست هذه طريقة الشيطان الأصلي فحسب، بل كل الأجهزة الشيطانية تنفذ خططها المشؤومة على شكل «خُطُوات» لذلك يحذّر القرآن كثيراً من اتخاذ الخطوة الأولى على طريق الإنزلاق.

جدير بالذكر أنّ الأعمال الخرافية غير القائمة علىٰ أساس منطقي اعـــتبرتها النــصوص الإسلامية من «خُطُوَاتِ الشَّيْطَان».

وقد ورد في رجل أقسم أن يذبح ابنه، قال الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله عنه «ذَلِكَ مِنْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ» . ﴿ فَاللَّهُ مِنْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ» .

وعن الإمام محمّد بن على الباقر الله الله على الباقر الله الله الله الله عَلَمْ مِنْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ». وعن الامام الصادق الله أيضاً: «إذا حَلَفَ الرَّجُلُ عَلَىٰ شَيءٍ وَالَّذِي حَلَفَ عَلَيْهِ إِثْيَانُهُ خَيْرُ مِنْ تَرْكِهِ فَلْيَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرُ وَلاَ كَفَّارَةَ لَهُ وَإِنَّمَا ذَلِكَ مِنْ خُطُواتِ الشَّيْطانِ» .

# ٣ـ الشّيطان عدوّ قديم

الآية الكريمة وصفت الشيطان أنّه ﴿عدوَّ هبينَ ﴾، وذلك إمّا لعدائه لآدم بعد أن أبى السجود له، وخسر كل شيء على أثر ذلك، وإمّا بسبب إغوائه الواضح لبني البشر ودفعهم على طريق الإجرام. وواضح أن هذا الدفع لا يصدر إلّا من عدوّ لدود.

أو لأنّ الشيطان أعلن عداءه صراحة للإنسان، وعاهد نفسه على إغوائهم إذ قال: والنهم إذ قال: والنهم الله المان المعين المان المان

٢٠ المصدر السابق، ص ٢٣٤ و ٢٣٥.

۱. الميزان، ج ۱، ص ٤٢٨.

<sup>&</sup>lt;sup>٤.</sup> الحجر، ٢٩؛ وص، ٨٢.

٣. المصدر السابق، ص ٢٤٠ و ٢٥١.

### ٤\_ طريقة الوسوسة الشيطانية

الآية الكريمة تحدثت عن أمر الشيطان: فقالت: ﴿ إِنَّمَا يِأْمُرَكُمْ بِالسُّو، والفحشا ... ﴾ وهذا الأمر هو الوسوسة الشيطانية.

السّؤال: وقد يطرح سؤال بشأن هذه الأوامر الشيطانية إذ لا يحسّ الإنسان بأمر خارجي يصدر إليه حين يرتكب السيئات، ولا يتلمس سعياً شيطانياً لإضلاله.

الجواب؛ هو أن هذه «الوسوسة» تأثير خني عبرت عنه بعض الآيات بالإيحاء: ﴿وَإِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وثمة فرق بين «الإلهام الإلهي» و «الوسوسة الشيطانية» هو إنّ الإلهام الإلهي لانسجامه مع الفطرة الإنسانية ومع تركيب الجسم والروح، يترك في النفس حالة انبساط وانشراح. بينا الوسوسة الشيطانية لتناقضها مع الفطرة الإنسانية السليمة، تجعل القلب يحسّ بظلام وانزعاج وثقل. وإن لم يحدث فيه مثل هذا الإحساس قبل ارتكاب السيئة فإنّه يحسّ بها بعد الإرتكاب، هذا هو الفرق بين الإلهامات الشيطانية والإلهامات الإلهيّة.

#### 8003

### الآيتان

وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ اللَّهِ عُواْ مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَ نَا آوَلَوْ كَابَ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ اللَّهِ عَلُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَ نَا آوَلُو كَابَ ءَابَ أَوْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ صَلَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ فَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً مُمْ أَبْكُمُ عُمَى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهُ عَلَيْ فَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً مُمْ أَبْكُمُ عُمْى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

# التفسير

# التّقليد الأعمىٰ:

تشير الآية إلى منطق المشركين الواهي في تحريم ما أحلّ الله، أو عبادة الأوثان وتقول: ﴿وَإِذْا قَيْلَ لَهُم لِتُبِعُوا مِا لَنْزُلُ لِللهُ قَالُوا بِلَ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهُ آبَا نَا ﴾.

ويدين القرآن هذا المنطق الخرافي، القائم على أساس التقليد الأعمى لعادات الآباء والأجداد، فيقول: ﴿أُولُوكَانَ آباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون ﴾.

أي إنّ إتّباع الآباء صحيح لو أنّهم كانوا على طريق العقل والهداية، أمّـــا إذا كـــانوا لا يعقلون ولا يهتدون، فما إتّباعهم إلّا تركيز للجهل والضلال.

الإنسان الجاهلي لا يستند إلى قاعدة ايمانية يحسّ معها بوجوده وبشخصيّته وبأصالته، لذلك يستند إلى مفاخر الآباء وعاداتهم وتقاليدهم، ليصطنع له شخصية كاذبة وأصالة موهومة. وهذه عادة الجاهليين قديماً وحديثاً في تعصبهم القومي وخاصّة في ما يستعلق بأسلافهم.

الإسلام أدان المنطق الرجعي القائم علىٰ تقديس ما عليه الآباء والأجداد، لأنّه يــنني العقل الإنساني، ويرفض تطوّر التجارب البشرية، ويصادر الموضوعية في معالجة قضايا السلف.

هذا المنطق الجاهلي يسود اليوم \_ ومع الاسف \_ في بقاع مختلفة هن عالمنا، ويظهر هنا وهناك بشكل «صنم» يوحى بعادات وتقاليد خرافية مـطروحة بـاسم «آثـار الآبـاء»

ومؤامرة باسم الحفاظ على المآثر القوميّة والوطنية، مشكّلاً بـذلك أهـم عـامل لإنــتقال الخرافات من جيل إلى جيل آخر.

لا مانع طبعاً من تحليل عادات الآباء وتقاليدهم، فما انسجم منها مع العقل والمنطق حُفِظً، وما كان وهماً وخرافة لُفِظ. المقدار المنسجم مع العقل والمنطق من العادات والتقاليد يستحق الحفظ والصيانة باعتباره تراثاً قومياً، أمّا الاستسلام التام الأعمى لتلك العادات والتقاليد فليس إلّا الرجعيّة والحياقة.

جدير بالذكر أن الآية أعلاه تتحدث عن آباء هؤلاء المشركين وتقول عنهم إنّهــم لا يعلمون، ولا يهتدون، وهذا يعني إمكان الإقتداء باثنين، بمن كان يملك الفكر والعقل والعلم، ومن كان قد اهتدى بالعلماء.

أما أسلاف هؤلاء فلم يكونوا يعلمون، ولم يكونوا قد اهتدوا بمن يعلم وهذا اللون من التقليد الأعمى هو السبب في تخلف البشرية لانّه تقليد الجاهل للجاهل.

الآية التالية تبين سبب تعصب هؤلاء وإعراضهم عن الإنصياع لقول الحق تقول: ﴿ وَهُمُلُ اللَّهُ يَنْ كَفُرُوا كَهُمُلُ اللَّهُ يَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

أجل فهؤلاء الكفّار والمشركين كالحيوانات والأنعام التي لا تسمع مـن راعـيها الذي يريد لها الخير سوى أصوات مبهمة.

ثم تضيف الآية لمزيد من التأكيد والتوضيح أنّ هؤلاء ﴿صمَّ بِكُمُ مَمِيَ فَهِمِ لايعقلون﴾ . ولذلك يتمسكون بالتقاليد الخاطئة لآبائهم، ويعرضون عن كل دعوة بنّاءة.

وقيل في تفسير الآية أيضاً إن معناها: مثل الذين يدعون أصنامهم وآلهتهم الكاذبة كالذي يدعو البهائم، لا الحيوانات تفهم النداء ولا تلك الأصنام، لأنّ هذه الأصنام صمّاء

١. وفقاً لهذا التّفسير فان المعنى بحاجة إلى تقدير، ففي الأصل: (مثل الداهي للذين كفروا إلى الإيمان...) وعلى هذا تكون جملة ﴿صم بكم صمي فهم لا يعقلون﴾ وصفية لهؤلاء الأشخاص الذين فقدوا جميع آليات الإدراك عملياً، لا أنهم فقدوا العين والاذن واللسان ولكن بما أنهم لم ينتفعوا بها بالوجه الصحيح، فكأنما قد فقدوها.

بكماء عمياء لا تعقل.

أكثر المفسرين على التّفسير الأوّل للآية، والروايات الإسلامية تؤيده ونحن علىٰ ذلك أيضاً. \

### بحثان

#### ١\_ سبل المعرفة

يحتاج الإنسان في إرتباطه بالخارج دون شك إلى سبل، تسمّىٰ سبل المعرفة. أهم هذه السبل العين والأذن للرؤية والسماع، واللسان للسؤال.

لذلك، بعد أن تصف الآية هؤلاء بأنهم صم بكم عمي، تستنتج باستعمال فاء التفريع وتقول: ﴿فهم لايعقلون﴾.

من هنا يقرر القرآن أنّ أساس العلوم العين والأذن واللسان، العين والأذن للفهم المباشر، واللسان لإقامة الإرتباط بالآخرين وكسب علومهم.

والفلسفة أثبتت أيضاً حقيقة انطلاق العلوم غير الحسية أيضاً من العلوم الحسيّة، وهو بحث واسع لا مجال هنا لشرحه. (لمزيد من التوضيح عن نعمة ادوات المعرفة راجع هذا التّفسير، في شرح الآية ٧٨ من سورة النحل).

#### ٢ـ نعق الغراب

إذا صوّت دون أن يمدّ عنقه، فإذا مدّ عنقه وحركها ثم صاح قيل: نغق (بالغين). ٢

ثم توسّعوا في نعق لتشمل كل صوت تنادئ به البهائم، وواضح أنّ هذه البهائم لا تفهم شيئاً من هذا النداء وإن أبدت ردّ فعل تجاه هذا النداء، فإنّا هو لدويّ هذا الصوت وطريقة أدائه الخاصّة.

#### 8003

١. تفسير الامام الحسن العسكري الله ، ص ٥٨٣؛ وتفسير على بن ابراهيم القمي، ج ١، ص ٦٤.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

### الآيتان

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ اللَّهِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَ

# التفسير

### الطّيبات والفبائث

القرآن ينهج أسلوب التأكيد والتكرار بأشكال مختلفة في معالجته للانحراف ات المزمنة، وفي هذه الآيات عودة إلى مسألة تحريم المشركين في الجاهلية لبعض الأطعمة دونما دليل، مع فارق هو أنّ الخطاب يتّجه في هذه الآيات إلى المؤمنين، بينا خاطبت الآيات السابقة جميع النّاس.

تقول الآية: ﴿يَا لَيُهَا الَّذِينَ آمِنُوا كَلُوا مِنْ طَيْبَاتُ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَلَشْكُرُوا لِلَّهُ إِنْ كَـنتَمَ لِيُّـاهُ تعبدون﴾.

هذه النعم الطيّبة المحللة المتناسبة مع الفطرة الإنسانية السليمة قد خلقت لكم، فلم لا تستفيدون منها؟!

هذه الأطعمة تمنحكم القوّة على أداء مهامّكم، وتذكّركم بشكر خالقكم وعبادته. لو قارنا هذه الآية بقوله تعالى: ﴿يا لَيُها النَّاسَ كلواهمًا فِي الأزنن ﴾ ألفهمنا نكتتين:

تقول الآية هنا: ﴿من طيبات ما رزقناكم﴾، بينا تقول تلك ﴿ممَّا في الأزنن﴾. ولعل هذا الاختلاف يشير إلى أن النعم الطيبة مخلوقة أصلاً للمؤمنين، وغير المؤمنين يتناولون هذه الأطعمة ببركة المؤمنين، كالماء الذي يستعمله البستاني لستي أشجاره وأغراسه، بينا

١. البقرة، ١٦٨.

تستفيد من هذا الماء أيضاً الأعشاب والنباتات الطفيلية.

والأخرى، أن الآية تقول لعامة النّاس: ﴿كلول... ولا تتبعوا خطوات الشّيطان وهذه الآية تخاطب المؤمنين و تقول: ﴿كلول..والشكروا الله أي لا تكتني هذه الآية بالطلب من المؤمنين أن لا يسيئوا الاستفادة من هذه النعم، بل تحتّهم على حسن الاستفادة منها.

فالمتوقع من النّاس العاديين أن لايذنبوا في استهلاك هذه النعم، بينها المتوقع من المؤمنين أن يستثمروها في أفضل طريق.

وقد يثير تكرار التأكيد في القرآن الكريم على الاستفادة من الأطعمة الطيّبة تساؤلاً عن سبب هذا التكرار. أمّا لو عدنا إلى تاريخ العصر الجاهلي لفهمنا السبب، ف الجاهليون قد حرّموا على أنفسهم بعض الأطعمة دونما دليل، وتناقلت أجيالهم هذا التحريم وكأنه وحي منزل، ونسبوه أحياناً بصراحة إلى الله، والقرآن استهدف إقتلاع جذور هذه الأفكار الخرافية من أذهانهم.

ثم إنّ التركيز على كلمة «طيّب» يتضمن أيضاً دعوة إلى اجتناب ما خبث من الأطعمة، كالميتة والوحوش والحشرات، وكالمسكرات السائدة بين النّاس بشدّة آنذاك.

في تفسير الآية ٣٢ من سورة الأعراف تحدثنا بالتفصيل عن استثار المؤمنين الأطعمة الطيبة والزينة المعقولة.

الآية التالية تبين بعض ألوان الأطعمة المحرمة، وتقول: ﴿ لِنَّمَا حَرُّمُ عَلَيْكُمُ لَلْمَ يَتُهُ وَالدُّمُو لحم للغنزير وما لعلُّ به لغير الله ﴾.

تذكر الآية ثلاثة أنواع من اللحوم المحرّمة إضافة إلى الدم، وهي من أكثر المحرمات انتشاراً في ذلك العصر، في بعضها خبث ظاهر لا يخنى على أحد كالميتة والدم ولحم الحنزير، وفي بعضها خبث معنوي كالتي ذبحت من أجل الأصنام.

الحصر في الآية بكلمة «إنما» هو «حصر إضافي» لا يستهدف منه بيان جميع الحرمات، بل نني ما ابتدعوه بشأن بعض اللحوم الحللة. بعبارة أخرى، هؤلاء الجاهليون حرّموا بعض الأطعمة الطيّبة استناداً إلى ما توارثوه من خرافات وأوهام، لكنهم بدلاً من ذلك كانوا يعمدون عند قلة الطعام إلى أكل الميتة أو الخنزير أو الدم.

القرآن يقول لهؤلاء: إنّ هذه هي الأطعمة المحرمة لا تــلك (وهــذا هــو مــعني الحــصر الإضافي). ولمّا كانت بعض الضرورات تدفع الإنسان إلى تناول الأطعمة المحرمة حفظاً لحياته، فقد استثنت الآية هذه الحالة وقالت: ﴿فعن تَضطرُ غيرماغ ولاعادِ فلالِثم عليه﴾.

ومن أجل أن تقطع الآية الطريق أمام من يتذرع بالإضطرار، أكّدت على كون المضطر «غير باغ» و«لا عاد». والباغي هو الطالب، والمراد هنا طالب اللذة والعادي هو المتجاوز للحد، أي المتجاوز حدّ الضرورة، فالرخصة هنا إذن لمن لا يريد اللذة في تـناول هـذه الأطعمة، ولا يتجاوز حد الضرورة اللازمة لنجاته من الموت.

ولأنّ معنى البغي الظلم أيضاً ذهب بعض المفسرين إلى أنّ الرخـصة بمـنوحة لأولئك الذين يضطرون خلال سفر محلل، لا خلال سفر المعصية.

فالمسافرون لهدف غير مشروع قد يجب عليهم تناول الأطعمة المحرمة لحفظ النفس من التلف، إلّا أنّ هذا العمل يكتب في صحيفة أعهاله من الذنوب.

بعبارة أخرى: هؤلاء العاصون قد يجب عليهم عقلاً في أسفارهم المحرمة أنّ يتناولوا شيئاً من الأطعمة المحرمة لدى الاضطرار، لكن هذا الوجوب لا يرفع عنهم المسؤولية، لأنّهم أجبروا على ذلك وهم على مسير خاطيء.

وهناك روايات تذكر أن الآية تشير إلى السائرين على طريق الخروج على إمام المسلمين، فهؤلاء مستثنون من هذه الرخصة، وهذه الروايات تشير في الواقع إلى نفس الحقيقة المذكورة، وهكذا الأمر في أحكام صلاة المسافر، فالمسافر يقصر الصلاة في السفر إلا ماكان سفراً حراماً، ولذلك يستدل بعبارة (غير باغ ولا عاد) للحكمين معاً، حكم صلاة المسافر، وحكم ضرورة تناول اللحوم المحرّمة وفي الختام تقول الآية: ﴿ إِنَّ للله مَفُورٌ رحيمٌ ﴾ فإنّ الله الذي حرّم تلك الأطعمة أباح تناولها في موارد الضرورة برحمته الخاصة.

### بحوث

#### ١\_ فلسفة بعض الممرّمات

المحرّم الأوّل؛ اللحوم: الأغذية الحرمة التي ذكرتها الآية الكريمة أعلاه لها \_كسائر

١. أصول الكافي، ج ٦، ص ٢٦٥؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٤، ص ٢١٦.

٢. روي عن الإمام الصادق الله الله وأن (الباخي) هُوَ الذّاهِبُ لِلصَّيْدِ عَلَىٰ سَبيلِ التَّنزَّهِ، وَ(الْعَادي) هُوَ السَّارِقُ، وَهَذانِ مُسْتَثْنَيَانِ مِنْ رُخْصَةِ أَكْلِ الْمِيْتَةِ وَقَصْرِ الصَّلاَةِ»، (وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٥٠٩؛ وأصول الكافي، ج ٣، ص ٤٣٨).

المحرمات الإلهيّة ـ فلسفتها الخاصّة. وقد شرّعت إنطلاقاً من خصائص الإنسان جسمياً وروحياً، والروايات الإسلامية ذكرت علل بعض هذه الأحكام، والعلوم الحديثة أماطت اللثام أيضاً عن بعض هذه العلل.

على سبيل المثال، روي عن الإمام الصادق على قال: «...أُمَّا الْمِيْتَةُ فَإِنَّهُ لَمْ يَنَلْ مِنْهَا أَحَدُ إِلَّ ضَعُفَ بَدَنُهُ، وَذَهَبَتْ قُوَّتُهُ، وَانْقَطَعَ نَسْلُهُ، وَلاَ يَمُوتُ آكِلُ الْمِيْتَةِ إِلَّا فَجُأَةً» (

ولعل هذه المفاسد تعود إلى أنّ جهاز الهضم لا يستطيع أن يصنع من الميتة دماً سالماً حياً، إضافة إلى أنّ الميتة مرتع أنواع الميكروبات، والإسلام اعتبر الميتة نجسة، كي يبتعد عنها المسلم فضلاً عن عدم تناولها.

والمحرّم الثاني؛ الدم: في هذه الآية «الدم»، وشرب الدم له مفاسد أخلاقية وجسمية، فهو وسط مستعد تماماً لتكاثر أنواع الميكروبات.

الميكروبات التي تدخل البدن تتّجه أوّل ما تتّجه إلى الدم، وتتخذه مركزاً لنشاطها، ولذلك اتخذت الكريات البيضاء مواقعها في الدم للوقوف بوجه توغل هذه الأحياء المجهرية في الدم المرتبط بكل أجزاء الجسم.

وحين يتوقف الدم عن الحركة وتنعدم الحياة فيه، يتوقف نشاط الكريات البيض أيضاً، ويصبح الدم على بذلك وسطاً صالحاً لتكاثر الميكروبات دون أن تواجه عقبة في التكاثر، ولذلك نستطيع القول إن الدم حين يتوقف عن الحركة \_ يكون أكثر أجزاء جسم الإنسان والحيوان تلوثاً.

ومن جهة أخرى ثبت اليوم في علم الأغذية، أنّ الأغذية لها تأثير على الأخلاق والمعنويات عن طريق التأثير في الغدد وإيجاد الهورمونات، ومنذ القديم ثبت تأثير شرب الدم تشديد قسوة الإنسان، وأصبح ذلك مضرب الأمثال، لذلك نرى الرواية عن الإمام جعفر بن محمد الله تقول: «أمّا الدم فإنه يورث القسوة في القلب وقلّة الرأفة والرحمة حتى لا يؤمن أن يقتل ولده ووالديه ولا يؤمن على حميمه ولا يؤمن على من يصحبه» .

والمحرّم الثالث: الخنزير: الحرمات المذكورة في الآية «لحم الخنزير».

الخنزير ـحتى عند الأوروبيين المولعين بأكل لحمه ـرمز التحلل الجنسي، وهو حيوان قذر للغاية، وتأثير تناول لحمه على التحلل الجنسي لدى الإنسان مشهود. حرمة تناول لحمه صرحت بها شريعة موسى الله أيضاً، وفي الأناجيل شُبّه المذنبون بالخنزير، كما أنّ هذا الحيوان مظهر الشيطان في القصص.

ومن العجيب أنّ أناساً يرون بأعينهم قذارة هذا الحيوان حـــتى إنّـــه يأكــل عـــذرته، ويعلمون احتواء لحمه على نوعين خطرين من الديدان، ومع ذلك يصرّون على أكله.

دودة «التريشين» التي تعيش في لحم هذا الحيوان تتكاثر بسرعة مدهشة، وتبيض في الشهر الواحد خمسة عشر ألف مرّة، وتسبب للإنسان أمراضاً متنوعة كفقر الدم، والغثيان، وحمّى خاصّة، والإسهال، وآلام المفاصل، وتوتر الأعصاب، والحكّة، وتجمع الشحوم داخل البدن، والإحساس بالتعب، وصعوبة مضغ الطعام وبلعه، والتنفس و....

وقد يوجد في كيلو واحد من لحم الخنزير (٤٠٠) مليون دودة من هذه الديدان!! ولذلك أقدمت بعض البلدان الأوروبية في السنوات الماضية علىٰ منع تناول لحم هذا الحيوان. وهكذا تتجلى عظمة الأحكام الإلهيّة بمرور الأيّام أكثر فأكثر.

يقول البعض أن العلم تطور بحيث استطاع أن يقضي على ديدان هذا الحيوان، ولكن على فرض اننا استطعنا بواسطة العقاقير، أو بالاستفادة من الحرارة الشديدة في طبخه، إلا أن أضراره الأخرى ستبقى، وقد ذكرنا أنّ للأطعمة تأثيراً على أخلاق الإنسان عن طريق تأثيرها على الغدد والهورمونات وذلك الأصل علمي مسلم، وهو أنّ لحم كل حيوان يحوي صفات ذلك الحيوان أيضاً، من هنا تبقى للخلم الحنزير خطورته في التأثير على التحلل الجنسي للآكلين، وهي صفة بارزة في هذا الحيوان.

ولعل تناول لحم هذا الحيوان أحد عوامل التحلّل الجنسي في أوربا.

والمحرّم الرّابع؛ ما لم يذكر الله عليه؛ الحرمات في الآية ﴿ما لِهِلُ بِهِ لَغَيْرِ لَلْهُ ﴾، وهي الحيوانات التي تذبح على غير اسم الله، كالتي كانت تقدم للأصنام في الجاهلية.

وتحريم لحوم هذه الحيوانات لايلزم بالضرورة أن تكون لها اضرار صحية حتى يقال: إن ذكر اسم الله أو غير الله حين الذبح لاربط له بالأمور الصّحية، فليس من الحتم أن تكون للحم آثار صحية حتى تكون محرمة. لان الحرمات في الاسلام لها أبعاد مختلفة، فتارة بسبب الصحة وحفظ البدن وأخرى يكون للتحريم جانب معنوي وأخلاقي وتربوي، فهذه اللحوم تبعد الإنسان عن الله، ولها تأثير نفسي وتربوي سلبي على الآكل، لأنها من سنن الشرك والوثنية وتعيد إلى الذهن تلك التقاليد الخرافية.

### ٢\_ التكرار والتأكيد

تحريم المواد الأربع المذكورة تكرر في أربع سور من القرآن، سورتين مكّيتين الأنـعام، ١٤٥ والنحل، ١٨٥ وسورتين مدنيتين البقرة، ١٧٣ والمائدة، ٣.

يبدو أن تحريم هذه اللحوم أعلن أولاً في أوائل البعثة، ثم أعلن ثانية في أواخر إقامة الرّسول ﷺ في مكّة، وتكرر الإعلان ثالثة في أوائل الهجرة إلى المدينة، ثم أعيد التأكيد رابعة في أواخر عمر الرّسول في سورة المائدة وهي آخر سور القرآن.

كل هذا التأكيد يعود إلى أهمية الموضوع وإلى ما في هذه المواد من أخـطار جـــمية وروحية، وإلى اتساع نطاق تلوث النّاس آنئذِ بها.

#### ٣ـ مقن الدم

واضح أن تحريم تناول الدم في الآية لا يشمل موارد الاستفادة المعقولة من هذه المادة مثل حقن الدم لإنقاذ الجرحي والمرضى، كما لا يتوفر لدينا دليل على حرمة بسيع الدم وشرائه في هذه الموارد، لأنها موارد استفادة عقلائية مشروعة عامّة.

#### 8003

إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ الْحِتَنِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ عَمَّنَا قَلِيلًا أَوْلَتِكَ مَا يَأْ كُلُونَ فِي بُطُونِهِ مَ إِلَّا النَّارَ وَلَا يُحَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَلَا يُرَحِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ الْيدُ ﴿ النَّارَ وَلَا يُحَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَلَا يُرْحَيِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ الْيدُ ﴿ النَّالَ اللَّهُ لَكُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَكُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَكُ وَالْعَلَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَكُ وَالْعَلَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَكُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْتَلُولُولُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللَّةُ اللللَّا الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّ

# سبب النزول

أجمع المفسرون على نزول هذه الآية في أهل الكتاب، وقيل إنّها نزلت خاصّة في علماء اليهود. فقد كانوا قبل ظهور الإسلام يبشرون بصفات النبي المرتقب وبعلاماته، وبعد البعثة خاف هؤلاء الأحبار على مصالحهم فكفّوا عن طريقتهم السابقة، وكتموا ما عندهم في التوراة من صفات النبي، فنزلت الآيات تؤنّبهم.\

# التفسير

# إدانة كتمان المقّ مرّة أفرى:

هذه الآيات تأكيد على ما مرّ في الآية ١٥٩ بشأن كتان الحقّ. وهي \_وإن كانت تخاطب أحبار اليهود \_ لها مفهوم عام، لا تقتصر \_كها ذكرنا مراراً \_ على سبب نزولها. فسبب النّزول \_ في الواقع \_وسيلة لبيان الأحكام الكلّية العامّة، ومصداق من مصاديق الحكم الكلي للآية.

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير القرطبي، ج ٢، ص ٢٣٤؛ وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

فكل الذين يكتمون أحكام الله وما يحتاجه النّاس من حقائق طلباً للرّئاسة أو الثروة، قد إرتكبوا خيانة كبرى، وعليهم أن يعلموا أنّهم باعوا حقيقة نفيسة بسثمن بخس، وهمي تجارة خاسرة.

الآية الأُولَىٰ تقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ بِيكتمونَ مَا لَنزَلَ الله مِنَ الكتابِ ويشترونَ بِهِ لِسَمِنَا قَسَلِيلا لولئك ما يأكلون في بطوئهم إلَّا النَّار﴾.

هذه الهدايا والعطايا التي ينالونها من هذا الطريق نيران محرقة تدخل بطونهم، هذا التعبير يوضح ضمنياً مسألة تجسيم الأعهال في الآخرة وتدل على أنّ الأموال المكتسبة عن هذا الطريق المحرّم، هي في الواقع نيران تدخل في بطونهم وستتجسّم بشكل واقعي في الآخرة.

ثم تتعرض الآية إلى عقاب معنوي سينال هؤلاء أشدّ من العقاب المهادي، وتقول: ﴿ولايكلُّمهم للله يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب الهم ﴾.

وفي موضع آخر ذكر القرآن مثل هذا اللون من العقاب الأولئك الذين ينكثون عهد الله من أجل مصالح تافهة، فقال: ﴿ إِنْ الَّذِينَ يشترونَ بعيد الله وليمانهم ثمنا قليلا لولئك الغلاق لمن أجل مصالح تافهة، فقال: ﴿ إِنْ الَّذِينَ يشترونَ بعيد الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه الله الله الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه الله الله الله الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه الله ولا ينظر النه النه ولا ينظر النه النه ولا ينظر النه ولا ينظر النه ولا ينظر النه ولا ينظر النه ولا

يستفاد من هذه الآية والآية التالية أن واحدة من أعظم المواهب الإلهيّة في الآخرة أن يكلم الله المؤمنين تلطفاً بهم. أي إنّ المؤمنين سينالون في الآخرة نفس المنزلة التي نالها أنبياء الله في الدنيا، وسيلتذون بما التذبه الأنبياء من تكليم إلهي ... وأية لذة أعظم من هذه اللذة؟! أضف إلى ذلك أنّ الله ينظر إليهم بعين لطفه، ويطهّرهم بماء عفوه ورحمته، وأية نعمة أعظم من هذه النعمة؟!

بديهي أن تكليم الله عبادَه لا يعني أنّ الله له جسم ولسان، بل إنّه بقدرته الواسعة يخلق في الفضاء أمواجاً صوتية خاصّة قابلة للسمع والإدراك، (كما كلّم الله موسى عند جسبل الطور)، أو أنّه يتكلم مع خاصّة عباده بلسان القلب عن طريق الإلهام.

علىٰ أيّة حال، هذا اللطف الإلهي الكبير، وهذه اللذة المعنوية المنقطعة النظير، للـعباد المخلصين الذين ينطقون بالحق ويعرّفون النّاس بالحقائق، ويلتزمون بعهودهم ومواثيقهم، ولا يضحون برسالتهم من أجل مصالحهم المادية.

وقد يسأل سائل عن تكليم الله المجرمين يوم القيامة، استناداً الى ما ورد في الآيات كقوله تعالى: ﴿قَالَ الْحَسْنُوا فَيِهَا وَلا تَكَلَّمُونَ ﴾ . وهذا جواب من الله لأولئك الذين يطلبون الخروج من النار. ومثل هذا الحوار نجده في الآيتين ٣٠ و ٣١ من سورة الجاثية.

والجواب: أن المقصود من التكليم في آيات بحثنا، هو تكليم عن لطف وحبّ واحترام، لا عن تحقير وطرد وعقوبة فذلك من أشدّ الجزاء.

من الواضح أن عبارة ﴿يشترون به ثمنا قليلا﴾ لا تعني السماح بأن يشتروا به ثمناً باهظاً، فالمقصود أنّ الثمن المادّي مهما زاد فهو تافه لا قيمة له أمام كتمان الحقّ، حتى ولو كان الثمن الدنيا وما فيها.

الآية التالية تحدد وضع هذه الجموعة وتبين نتيجة صفقتها الخاسرة وتــقول: ﴿ولئك الدّين لشتروا الضّلالة بالهدئ والعذلب بالمغفرة ﴾.

فهؤلاء خاسرون من ناحيتين: من ناحية تركهم الهداية واختيار الضلالة، ومن ناحية حرمانهم من رحمة الله واستحقاقهم بدل ذلك العقاب الإلهي، وهذه مبادلة لا يقدم عليها إنسان عاقل.

لذلك تتحدث الآية عن هؤلاء بلغة التعجب وتقول: ﴿فَهَا أَصِيرِهُمْ عَلَى النَّارِ﴾؟!

آخر آية في بحثنا تقول إن ذلك التهديد والوعيد بالعذاب لكاتمي الحق، يعود إلى أنّ الله أن الله أن الله أن الله أن الله الدلائل الواضحة، حتى لم تبق شبهة لأحد: ﴿ذلك بِأَنَّ الله نزَّل الكتاب، العقّ ﴾.

مع ذلك فإن زمرة محرفة تعمد إلى كتان الحقائق صيانة لمصالحها، وتثير الاختلاف في الكتاب السهاوي لتتصيد في الماء العكر.

مثل هؤلاء الذين يثيرون الإختلاف في الكتاب السهاوي بعيدون عن الحــقيقة: ﴿وَإِنْ الَّذِينَ اختلفُوا فِي الكتاب لَفِي شَقَاقِ بِعِيدٍ ﴾.

كلمة «شقاق» تعني في الأصل الشق والإنفصال، ولعل المراد به أنّ الإيمان والتـقوى ونشر الحقائق رمز وحدة المجتمع الإنساني، أمّا الخيانة وكـتمان الحـقائق فـعامل التـفرقة والتبعثر والإنشقاق لا الإنشقاق السطحي الذي يمكن التغافل عنه بل البعيد والعميق.

राध

۱ المؤمنون، ۱۰۸

لَيْسَ الْبِرَّأَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبِرَّمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْنَ وَءَانَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَذَوى الْقُرْبَ الْلَّيْ فِي الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَذَوى الْقُرْبَ وَالْبَيْنِ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَالَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَالْمَسْكِينَ وَابْنَ السّبِيلِ وَالسّابِيلِ وَالسّابِينَ وَفِي الرّقَابِ وَاقَ مَ الصّافَق وَ الْمَسْكِينَ وَابْنَ السّبِيلِ وَالسّابِيلِ وَالسّابِيلِ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُولُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابُولُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ وَالسّابِيلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالسّابِيلُ وَالسّابُولُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السّالِيلُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

# الآزول

تغيير القبلة أثار بين النّاس ضجة، وخاصّة بين اليهود والنصارى الذين كانوا يرون في إنّباع المسلمين لقبلتهم سند افتخار لهم، القرآن الكريم رد في الآية ١٤٢ من هذه السّورة على اعتراضاتهم في قوله تعالى: ﴿سيقول السفها....﴾ وفي هذه الآية يطرح المعيار الصحيح لتقييم المجموعة البشرية. المسترية. المنترية. المنترية. المنترية. المنترية الم

# التفسير

### أساس البّر:

ذكرنا في تفسير آيات تغيير القبلة، أنّ النصارى كانوا يتجهون في عباداتهم نحو الشرق واليهود نحو الغرب، وقرر الله الكعبة قبلة للمسلمين، وكانت في إتّجاه الجنوب وسطاً بـين الإتّجاهين.

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ والتفسير الكبير، ج ٥، ص ٢١١؛ وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

ومرّ بنا الحديث عن الضّجة التي أثيرت بين اعداء الإسلام والمسلمين الجدد بشأن تغيير القبلة.

الآية أعلاه تخاطب هؤلاء وتقول: ﴿ليس البر أن تولُوا وجوهكم قبل العشرق والعغرب ﴾. «البرّ» في الأصل التوسّع، ثم أطلق على أنواع الإحسان، لأنّ الإنسان بالإحسان يخرج من إطار ذاته ليتسع و يصل عطاؤه إلى الآخرين.

و«البّر» بفتح الباء، فاعل البرّ، وهي في الأصل الصحراء والمكان الفسيح، وأطلقت علىٰ الحسن بنفس اللحاظ السابق.

ثم يبين القرآن أهم أصول البر والإحسان وهي ستة، فيقول: ﴿وَلَكُنَّ البُّر مِن الْمُنْ البُّر مِن الْمُن المِن ا بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنّبيّين﴾.

هذا هو الأساس الأوّل: الإيمان بالمبدأ، والمعاد، والملائكة المأمورين من قبل الله، والمنهج الإلهي، والنبيّين الدعاة إلى هذا المنهج. والإيمان بهذه الأمور يُضيء وجود الإنسان، ويخلق فيه الدافع القوي للحركة على طريق البناء والأعمال الصالحة.

جدير بالذكر أنّ الآية تقول: ﴿ولكنَّ البرّ هن ﴿ ولكن البرّ بفتح الباء، أو البار بصيغة اسم الفاعل. أي أنّ الآية استعملت المصدر بدل الوصف، وهذا يفيد بيان أعلى درجات التأكيد في اللغة العربية، فحين يقول أحد: علي و العدل في عالم الإنسانية، فهو يقصد أنّه عادل للغاية وأنّ العدالة قد ملأت وجوده بحيث إنّ من يراه فكأنما لايرى سوى العدالة متجسدة، وحين يقول: بنى أمية ذلّ الإسلام، فيعنى أنّ كل وجودهم ذلّ للإسلام.

ثم تذكر الآية الإنفاق بعد الإيمان، وتقول: ﴿وَآلَتَى لَلْمَالَ عَلَىٰ حَبُّه دُوي لَلْقَرَبَىٰ وَالْيَتَامِىٰ وللمساكين ولين للسّبيل وللسّائلين وفي للرّقاب﴾.

إنفاق المال ليس بالعمل اليسير على الجميع، خاصّة إذا بلغ الإنفاق درجة الإيثار، لأنّ حبّ المال موجود بدرجات متفاوتة في كل القلوب. وعبارة ﴿علىٰ حبّه ﴾ إشارة إلى هذه الحقيقة. هؤلاء يندفعون للإنفاق رغم هذا الحبّ للمال من أجل رضا الله سبحانه.

الآية عددت ستة أصناف من المحتاجين إلى المال:

ذكرت بالدرجة الأولى ذوي القربى، ثم اليتامى والمساكين، ثم أولئك الذين اعترتهم الحاجة مؤقتاً كابن السبيل وهو المسافر المحتاج، ثم تذكر الآية بعد ذلك السائلين إشارة إلى أن المحتاجين ليسوا جميعاً أهل سؤال. فقد يكونون متعففين لا تبدو على سيائهم الحاجة.

ثم تشير الآية إلى الرقيق الذين يتعطشون إلى الحرية والاستقلال بالرغم من عـدم احتياجهم المادى وتأمين نفقتهم على عهدة مالكيهم.

والأصل الثالث من أصول البرّ: إقامة الصلاة: ﴿وَلَقَامَ لَلْعَلَمُهُ ﴾. والصلاة إن أدّاها الفرد بشروطها وحدودها، وباخلاص وخضوع، تصده عن كل ذنب وتدفعه نحو كل سعادة وخير.

والأصل الرابع: أداء الزكاة والحقوق المالية الواجبة: ﴿وَآتِي للزَّكَاةَ ﴾.

فالآية سبق أن ذكرت الإنفاق المستحب، وهنا تذكر الإنفاق الواجب. بعض النّـاس يكثر من المستحبات في الإنفاق ويتساهل في الواجب، وبعضهم يلتزم بالواجب فقط ولا ينفق درهماً في إيثار. والمحسنون الحقيقيون هم الذين ينفقون في المجالين معاً.

يلفت النظر أن الآية ذكرت عبارة ﴿على حبّه ﴾ بعد الإنفاق المستحب، ولم تذكر ذلك مع الزكاة الواجبة. ولعل ذلك يعود إلى أنّ أداء الحقوق الواجبة وظيفة إلهيّة واجتاعية، والفقراء \_ في منطق الإسلام \_ شركاء في أموال الأغنياء، ودفع المال للشريك لا يحتاج إلى العبارة المذكورة.

الخامس من الأصول: الوفاء بالعهد: (والعوقون بعهدهم إذا عاهدوا)، فالثقة المتبادلة رأس مال الحياة الاجتاعية، وترك الوفاء بالعهد من الذنوب التي تزلزل الثقة وتوهن عرى العلاقات الاجتاعية، من هنا وجب على المسلم أن يلتزم بثلاثة أمور تجاه المسلم والكافر، وإزاء البر والفاجر، وهي: الوفاء بالعهد، وأداء الأمانة، واحترام الوالدين .

الأساس السادس والأخير من أسس البر في نظر الإسلام: الصبر ﴿والصّابرين في البأساء ﴾ حال القتال مع البأساء ﴾ حال الفقر والمسكنة ﴿والضَّوَّاء ﴾ حال المرض ﴿وحين البأس ﴾ حال القتال مع الاعداء ".

١٠ البقرة، ٢٧٣.

٢٠ أصول الكافي، ج ٢، ص ١٦٢، (باب البر بالوالدين، ح ١٥).

٣- «البأساء» من «البؤس» وهو الفقر، و«الضراء» تعني الألم والمرض، و«حمين البأس» أي حمين الحرب (تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث).

ثم تؤكد الآية على أهمية الأسس السنة وعلى عنظمة من ينتحلّى بها، فنتقول: ﴿الوائك الله على المتّقون﴾.

صدقهم يتجلّى في انطباق أعمالهم وسلوكهم مع إيمانهم ومعتقداتهم، وتتجلى تقواهم في التزامهم بواجبهم تجاه الله وتجاه المحتاجين والمحرومين وكل المجتمع الإنساني.

والملفت للنظر أنّ الصفات الست المذكورة تشمل الأصول الإعتقادية والأخلاقية والمناهج العملية. فتضمنت الآية كل أسس العقيدة، وكذلك أشارت إلى الإنفاق والصلاة والزكاة بين المناهج العملية، وهي أسس ارتباط الخلوق بالخالق، والخلوق بالخلوق، وفي الحقل الأخلاقي ركّزت الآية على الوفاء بالعهد، وعلى الصبر والإستقامة والثبات، وهي أساس كل الصفات الأخلاقية السامية.

#### 8003

### الآيتان

يَكَأَيُّكُ اللَّيْنَ المَنُواكُذِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِ الْقَنْلِيَّ الْحُرُّ وَالْعَبْدُ وِالْعَبْدُ وِالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْمَعْدُولُ وَالْمُعْدُولُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُولُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُولُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُعْتُولُ وَالْمُعْدُولُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْعُنْدُ وَالْمُعْدُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُعْتُولُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُولُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِ

# سبب النزول

شاع بين القبائل العربية انتقام قبيلة من قبيلة أخرى، ولم يكن لهذا الإنتقام حدود، فقد يقتل رجل فتهدد قبيلته بقتل كل رجال قبيلة القاتل، فمنزلت الآيـــة وشرّعت حكــم القصاص. \

وهذا الحكم الإسلامي جاء ليقرر الموقف من عرفين قائمين عند العرب، عرف يرى حتمية القصاص، وعرف يرى حتمية الدية. فجاءت الآية لتقرر القصاص عند عدم موافقة أولياء المقتول على أخذ الدية، وإن وافقوا فالدية.

# التفسير

#### في القصاص مياة:

الآيات السابقة طرحت المنهج الإسلامي في «البرّ»، وهنا يقدّم القرآن الكريم \_وهكذا في الآيات التالية \_مجموعة من الأحكام الإسلامية، إكهالاً لبيان المنهج الإسلامي في الحياة.

١. ورد المضمون الاجمالي لسبب النزول هذا في تفسير ابن كشير، ج ١، ص ٣٥٧؛ وتنفسير الدرّالمنثور،
 وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

تبدأ هذه الأحكام من مسألة حفظ حرمة الدماء، وهي مسألة هامة في الحياة الاجتاعية، فتنفي العادات والتقاليد الجاهلية، وتقول للمؤمنين: ﴿يَا نَيُهَا اللَّذِينَ آمنواكتب عليكم القصاص في القتليُ﴾.

عبارة ﴿ تنب مليكم ﴾ تبين أهميّة الموضوع، وتوحي بالتأكيد عليه، وذكرت في آيات أخرى بشأن الصوم والوصيّة، ولا يكتب من المسائل عادة إلّا ماكان قاطعاً وجادًاً.

و «القصاص» من «قصّ»، يقال قصّ أثره: أي تلاه شيئاً بعد شيء، ومنه القصاص لأنّه يتلو أصل الجناية ويتبعه، وقيل هو أن يفعل بالثاني مثل ما فعله هو بالأول، مع مراعاة الماثلة، ومنه أخذ القصص كأنه يتبع آثارهم شيئاً بعد شيء ً .

الآية كما ذكرنا تستهدف بيان الموقف الصحيح من المجرم، ولفظ القصاص يدل على إنزال عقوبة بالمجرم مماثلة لما إرتكبه هو، لكن الآية لا تكتني بذلك، بل بينت التفاصيل فقالت: ﴿الحرُّ بِالحرِّ والعبد بِالعبد والأنثى بِالأنثى ﴾.

وسنوضح إن شاء الله مسألة قصاص الأنثىٰ بالأنثىٰ، ونبيّن أنّ الرجل قاتل المرأة يمكن إنزال عقوبة القتل بحقّه ضمن شروط.

ثم تبين الآية أنّ القصاص، حق لأولياء المقتول، وليس حكماً إلزاميّاً، فان شاؤوا أن يعفوا ويأخدوا الدية، وإن شاؤوا تبرك الدية فلهم ذلك، وتقول: ﴿فَهِنْ مَعْيُلُهُ هِنْ أَخِيهُ هُنِ أَخِيهُ هُنِ أَخِيهُ هُنَ أَلَى دية ﴿فَاتّبَاعُ عِلَا المعلوفَ ﴾ أي فعل العافي إتباع بالمعروف، وهو أن لا يُشدّد في طلب الدّية وينظر من عليه الدية ﴿وقدادَ اللهِ عِلَا المعلق عنه أن يبادر إلى دفع الديّة عند الإمكان، وأن لا يماطل.

التوصية إلى من له الدية أن لا يشدد في طلبه، وأن يستوفي حقّه بشكل معقول... وعلى من عليه الدية أن يؤدّيها بإحسان، وأن لا يسوّف ويماطل.

ثم تؤكد الآية على ضرورة الالتزام بحدود ما أقره الله، وعدم تجاوز هذه الحدود: ﴿ دُلك تَحْفَيفُ مِن ربكم ورحمة فمن لمتدى بعد ذلك فله مذلبُ لليم ﴾.

وهذا الأمر بالقصاص وبالعفو يشكل تركيباً انسانياً منطقياً، فهو من جهة يدين التقاليد

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

السائدة في الجاهلية الأولى والجاهليات التالية إلى يومنا هذا القاضية بالإنتقام للـمقتول الواحد بقتل الآلاف.

ومن جهة أخرى، يفتح باب العفو أمام المذنب، مع الحفاظ عــلىٰ احــترام الدم وردع القاتلين.

ومن جهة ثالثة، لا يحقّ للطرفين بعد العفو وأخذ الدية التعدّي، خلافاً للجاهليين الذين كانوا يقتلون القاتل أحياناً حتى بعد العفو وأخذ الدية.

الآية التالية قصيرة العبارة وافرة المعنى، تجيب على كثير من الأسئلة المطروحة في حقل القصاص، ويقول: ﴿ولكم في القصاص حياةً يا لولي الآلباب لعلكم تتّقون ﴾.

هذه الآية بكلماتها العشر، تضع الإطار العام \_ببلاغة وفصاحة متناهيتين \_للقصاص في الإسلام، وتبين أن القصاص ليس انتقاماً، بل السبيل إلى ضهان حياة النّاس.

إنه يضمن حياة المجتمع، إذ لو انعدم حكم القصاص، وتشجّع القتلة القساة على تعريض أرواح النّاس للخطر ـ كما هو الحال في البلدان التي ألغت حكم القصاص ـ لإرتفعت إحصائيات القتل والجريمة بسرعة.

وهو من جهة أخرى، يصون حياة القاتل، بعد أن يصدّه إلى حدّ كبير عـن إرتكــاب جريمته.

كما أنه يصون المجتمع بجعله قانون المهاثلة من الإنتقام والإسراف في القتل على طريقة التقاليد الجاهلية التي تبيح قتل الكثير مقابل فرد واحد، وهو بذلك يصون حياة المجتمع.

ومع الأخذ بنظر الاعتبار أن القصاص مشروط بعدم العفو عن القاتل فهذا الشرط نافذة أمل للحياة أيضاً بالنسبة للقاتل.

وعبارة ﴿لَعَلَكُم تَتَقُونُ﴾ تحذير من كل عدوان لتكيل هذا الحكم الإسلامي العادل الحكيم.

### بحوث

#### ١- القصاص والعفو تركيب عادل

النظرة الإسلامية نظرة شمولية في كل الجالات، قائمة على احتساب جميع جوانب الأمر الذي تعالجه، مسألة صيانة دم الأبرياء عالجها الإسلام بشكل دقيق بعيد عن كل إفراط أو تفريط، لاكما عالجتها الديانة اليهودية المحرّفة التي اعتمدت القصاص، ولا الديانة المسيحية المحرّفة التي ركزت على العفو... لأنّ في الأولى خشونة وانتقاماً، وفي الثانية تشجيعاً على الإجرام.

ولو افترضنا أنّ القاتل والمقتول أخوان أو قريبان أو صديقان، ف إنّ الإجبار على القصاص يدخل لوعة أخرى في قلب أولياء المقتول، خاصّة إذا كان هـؤلاء مـن ذوي العواطف الإنسانية المرهفة، وتحديد الحكم بالعفو يؤدّي إلى تجرّؤ المجرمين وتشجيعهم.

لذلك ذكرت الآية حكم القصاص باعتباره أساساً للحكم، ثم ذكرت إلى جانبه حكم العفو.

بعبارة أوضح، إنّ لأولياء المقتول أن ينتخبوا أحد ثلاثة أحكام:

١- القصاص.

٢-العفو دون أخذ الدية.

٣-العفو مع أخذ الدية (وفي هذه الحالة تشترط موافقة القاتل أيضاً).

### ٢ـ مل يتعارض القصاص مع العقل والعواطف الإنسانية؟

عُمّة فئة يحلو لها أن توجه إلى الإسلام \_ دون تفكير \_ إعتراضات وشبهات، خــاصّة بالنسبة لمسألة القصاص. فيقال مثلاً:

١- الجريمة لا تزيد على قتل إنسان واحد، والقصاص يؤدّي إلى تكرار هـذا العـمل
 الشنيع.

٢- القصاص ينم عن روح الإنتقام والتشني والقسوة، ويجب إزالة هذه الروح عن طريق
 التربية، بينا يعمق القصاص هذه الروح.

٣- القتل لا يصدر عن إنسان سالم، لابد أن يكون القاتل مصاباً بمرض نفسي، و يجب
 علاجه، والقصاص ليس بعلاج.

٤- قوانين النظام الاجتاعي يجب أن تتطور مع تطور المجتمع. ولا يمكن لقانون سُن قبل أربعة عشر قرناً أن يطبق اليوم.

 من الأفضل الاستفادة من القاتل بتشغيله في معسكرات العمل الإجباري، وبذلك نستفيد من طاقاته ونصون المجتمع من شروره. هذا ملخص ما يوجه للقصاص من اعتراضات.

الجواب: لو أمعنا النظر في آيات القيصاص، لرأيينا فيها الجيواب على كيل هذه الإعتراضات: ﴿ولكم في القصاص حياةً يا لولي الآلباب﴾

فالحياة الاجتاعية لا يمكن أن تطوي مسيرتها الحياتية التكاملية، دون إقتلاع العوامل المضرّة الهدّامة فيها. ولما كان القصاص في هذه المواضع يضمن استمرار الحياة والبقاء، فإنّ الشعور بضرورة القصاص أودع على شكل غريزة في وجود الإنسان.

أنظمة الطب والزراعة والرعي قائمة على أساس هذا الأصل العقلي، وهو إزالة الموجودات المضرة الخطرة، فنرى الطب يجيز قطع العضو الفاسد إذا شكل خطورة على بقية أعضاء الجسد، وتقتلع النباتات والأغصان المضرة من أجل استمرار نمو النباتات المفيدة بشكل صحيح.

أولئك الذين يرون في الاقتصاص من القاتل قتلاً لشخص آخر، ينظرون إلى المسألة من منظار فردي، ولو أخذوا بنظر الاعتبار مصلحة المجتمع، وعلموا ما في القصاص من دور في حفظ سائر أفراد المجتمع وتربيتهم، لأعادوا النظر في أقوالهم.

إزالة مثل هؤلاء الأفراد الخطرين المضرين من المجتمع، كقطع العضو الفاسد من جسد الإنسان، وكقطع الغصن المضر من الشجرة، ولا أحد يعترض على قطع ذلك العضو وهذا الغصن. هذا بشأن الإعتراض الأول.

وبالنسبة إلى الإعتراض الثاني، لابدّ من الإلتفات إلى أن تشريع القصاص لا إرتباط له بسألة الإنتقام، لأنّ الهدف من الإنتقام إطفاء نار الغضب المتأججة لمسألة شخصية، بينا القصاص يستهدف الحيلولة دون استمرار الظلم في المجتمع، وحماية سائر الأبرياء.

وبشأن الإعتراض الثالث القائل إن القاتل مريض نفسي، ولا تصدر هذه الجريمة من إنسان طبيعي، لابد أن نقول: إن هذا الكلام صحيح في بعض المواضع، والإسلام لم يشرع حكم القصاص للقاتل المجنون وأمثاله، ولكن لا يمكن اعتبار المرض عذراً لكل قاتل، إذ لا يخنى ما يجرّ إليه ذلك من فساد، ومن تشجيع القتلة على إرتكاب جرائهم.

ولو صحّ هذا الإستدلال بالنسبة للقاتل لصحّ أيضاً بشأن جميع المعتدين على حقوق الآخرين. لأن الإنسان العاقل المعتدل لا يعتدي إطلاقاً على الآخرين. وبذلك يجب حذف كل القوانين الجزائية، ويجب إرسال المعتدين والجرمين إلى مستشفيات الأمراض النفسية بدل السجون.

أمّا إدعاء عدم إمكان قبول قانون القصاص اليوم بسبب تطور المجتمع، وبسبب قدم هذا القانون، فردود أمام إحصائيات الجرائم الفظيعة الي ترتكب في عصرنا الراهن، وأمام التجاوزات الوحشية التي تنتشر في بقاع مختلفة من عالمنا بسبب الحروب وغير الحروب. ولو أتيح للبشرية أن تقيم مجتمعاً إنسانياً متطوراً تطوراً حقيقياً، فإنّ مثل هذا المجتمع يستطيع أن يلجأ إلى العفو بدل القصاص، فقد أقرّ الإسلام ذلك، ومن المؤكّد أنّ المجتمع المتطور في آفاقه الإنسانية سيفضل عفو القاتل، أمّا في مجتمعاتنا المعاصرة حيث ترتكب فيها أفظع الجرائم تحت عناوين مختلفة، فإن إلغاء قانون القصاص لا يزيد في جرائم المجتمع إلّا اتساعاً وضراوة.

وحول حفظ القتلة في السجون، فإن هذه العملية لا تحقق هدف الإسلام من القصاص عالى القصاص حكما ذكرنا \_ يستهدف حفظ حياة المجتمع، والحيلولة دون تكرار القتل والجريمة. السجون وأمثالها لا تستطيع أن تحقق هذا الهدف (خاصة السجون الحالية التي هي أفضل من أكثر بيوت المجرمين). ولا أدل على ذلك من ارتفاع إحصائيات جرائم القتل خلال فترة قصيرة، في البلدان التي ألغت حكم الإعدام. ولو كانت أحكام السجن عرضة للتقلص بسبب أحكام العفو \_كها هو سائد اليوم \_ فإن المجرمين يعمدون إلى إرتكاب جرائمهم دون تخوّف أو تردد.

### ٣\_ عل انتقص قانون القصاص المرأة؟

قد يظن البعض أنّ قانون القصاص الإسلامي قد انتقص المرأة حين قرّر أنّ «الرجل» لا يقتل «بالمرأة»، أي إنّ الرجل \_قاتل المرأة \_لا يقتص منه.

وليس الأمر كذلك، ومفهوم الآية لا يعني عدم جواز قتل الرجل بالمرأة، بل \_كها هو مبين في كتب الفقه \_ يجوز لأولياء المقتولة أن يطلبوا القصاص من الرجل القاتل، بشرط أن يدفعوا نصف ديته.

بعبارة أخرى: المقصود من عدم قصاص الرجل بالمرأة، هو القصاص دون شرط، أمّا إذا دُفعت نصف ديته فيجوز قتله.

واضح أن دفع نصف ديّة الرجل القاتل، لا يعني إنتقاص الإسلام للـــمرأة، بــل يــعني جبران الضرر المالي الذي يصيب عائلة الرجل القاتل بعد قتله، (تأمل بدقّة). ولمزيد من التوضيح نقول: الرجال يتحملون غالباً مسؤوليات إعالة الأسرة، ويؤمنون نفقاتها الاقتصادية، ولا يخنى الفرق بين أثر غياب الرجل وغياب المرأة على العائلة اقتصادياً، ولو لم يراع هذا الفرق لأصيبت عائلة المقتص منه بأضرار مالية، ولوقعت في حرج اقتصادي، ودفع نصف الديّة يحول دون تزلزل تلك العائلة اقتصادياً، ولا يسمح الإسلام أن يتعرض أفراد أسرة لخطر اقتصادي وتغمط حقوقهم تحت شعار «المساواة».

قد تكون امرأة في أسرتها عضوة فعالة اقتصادياً أكثر من الرجل، ولكن الأحكام والقوانين لا تقوم علىٰ أساس الحالات الاستثنائية، بل علىٰ أساس الوضع العام، وفي هذه الحالة يجب أن نقارن كل الرجال بكل النساء. (تأمل بدقّة).

# ٤\_ ما هو مفهوم الأفوة الإسلامية؟

يلفت النظر أيضاً في الآية عبارة ﴿من أخيه ﴾، فالقرآن يركز على مفهوم الأخوة بين المسلمين، حتى يطلق هذا التعبير على القاتل. وبهذا التعبير يضرب القرآن على وتر العاطفة الأخوية بين المسلمين، كي يشجّع أولياء المقتول على العفو!!

هذا طبعاً بالنسبة للقاتل الذي انزلق في هاوية الجريمة في ظروف عصبية خاصّة، وندم بذلك علىٰ فعلته، أمّا المجرمون الذي يفخرون بجراتمهم، ولا يشعرون بندم علىٰ ما إرتكبوه فلا يستحقون اسم الأخ ولا العفو.

8003

كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَراً حَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًاعَلَى ٱلْمُنْقِينَ ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنْهَ آ إِنْمُهُ وَالْأَقْرِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًاعَلَى ٱلْمُنْقِينَ ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصِ جَنَفًا ٱوْ إِنْمَا فَأَصْلَحَ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ وَإِنَّ ٱللّهَ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصِ جَنَفًا ٱوْ إِنْمَا فَأَصْلَحَ مَنْ أَلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ وَإِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ فَا اللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهُ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهُ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّه

#### . التَّفسير

#### الوصية بالمعروف:

الآيات السابقة ذكرت تشريع القصاص، وهذه الآيات تذكر تشريع الوصية، باعتباره جزءاً من النظام المالي، وتذكر بأسلوب الحكم الإلزامي فتقول: ﴿كتب عليكم إذا حفر أحدكم المراهوت إن ترك خيراً الوصينة للوالدين والآفربين بالمغروف).

ثم تضيف الآية أن هذه الوصيّة كتبت ﴿حقّا على المتّقين ﴾.

ذكرنا أنّ تعبير ﴿كتب مليكم﴾ يدل على الوجوب، من هنا فقد وقع بحث لدى المفسرين في هذه الآية، ولهم فيها أقوال مختلفة:

١- جاء في الآية الكريمة بشأن كتابة الوصية كونها ﴿حقا على المتقين﴾، من هنا قيل إنها مستحبة استحباباً مؤكداً، ولو كانت واجبة لقالت الآية، «حَقّاً عَلَى الْمُؤْمِنينَ».

٢- قيل أيضاً: إن هذه الآية نزلت قبل نزول أحكام الإرث، وكانت الوصية آنئذٍ واجبة، كي لا يقع نزاع بين الوَرَثَةِ. ثم نسخ هذا الوجوب بعد نزول آيات الإرث، وأصبح حكماً استحبابياً. وفي تفسير «العيّاشي» حديث يؤيّد هذا الاتجاه.\

٣- يحتمل أيضاً أن يكون حديث الآية عن موارد الضرورة والحاجة، أي حين يكون

١. تفسير العياشي، ج ١، ص ٧٧؛ ووسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٢٩٠.

الإنسان مديناً، أو في ذمته حق، والوصية واجبة في هذه الحالات.

يبدو أنّ التّفسير الأول أقرب من بقية التفاسير.

يلفت النظر أنّ الآية الكريمة عبرت عن المال بكلمة «خَيْر» فقالت: ﴿إِنْ تُوك خيراً﴾. وهذا يعني أن الإسلام يعتبر الثروة المستحصلة عن طريق مشروع، والمستخدمة على طريق تحقيق منافع المجتمع ومصالحه خيراً وبركة، ويرفض النظرات الخياطئة التي تبرى الثروة شراً ذاتياً، ويردّ على أولئك المتظاهرين بالزهد، القائلين إنّ الزهد مساوٍ للفقر، مسبّين بذلك ركود المجتمع الإسلامي اقتصادياً، ومؤدين بمواقفهم الإنزوائية إلى فسح الجال لاستثار الطامعين لخيرات أمتهم.

هذا التعبير يشير ضمنياً إلى مشروعية الثروة، لأنّ الأموال غير المشروعة ليست خيراً بل شراً وبالاً.

ويستفاد من بعض الروايات أن تعبير «خَيراً» يراد به الأموال الموفورة، لأنّ المال اليسير لا يحتاج إلى وصية، ويستطيع الورثة أن يقسّموه بينهم حسب قانون الإرث، بعبارة أخرى المال اليسير ليس بشيء يستدعى أن يفصل الإنسان ثلثه عن طريق الوصية \.

وجملة ﴿إِذَا حَضَر أَحَدَكُم المُوسَ ﴾ تبيّن آخر فرصة للوصيّة، وهذه الفرصة الأخيرة إن فاتت أيضاً فلا فرصة بعدها... أي لا مانع أن يكتب الإنسان وصيته قبل ذلك، بل يستفاد من الروايات أنّ هذا عمل مستحسن. ٢

ولا قيمة لتلك التصورات المتشائمة من كتابة الوصية، فالوصية إن لم تكن باعثاً على طول العمر، لا تبعث إطلاقاً على تقريب أجل الإنسان! بل هي دليل على بعد النظر وتحسّب الاحتالات.

تقييد الوصية ﴿بالمعروف﴾ إشارة إلى أنّ الوصية ينبغي أن تكون موافقة للعقل من كل جهة، لأن «الْمُعْرُوف» هو المعروف بالحُسْنِ لدى العقل. يجب أن تكون الوصية متعقلة في مقدارها وفي نسبة توزيعها، دون أن يكون فيها تمييز، ودون أن تؤدّي إلى نزاع وانحراف عن أصول الحق والعدالة.

۱. تفسير نورالثقلين، ج ۱، ص ۱۵۹؛ ومستدرك الوسائل، ج ۱٤، ص ۱٤١، ح ١٦٣٢٠. ١.

٢. وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٣٦٩. (باب استحباب الوصيّة لمن أراد السفر والغسل والدّعاء).

حين تكون الوصية جامعة للخصائص المذكورة فهي محترمة ومقدسة، وكل تبديل و تغيير فيها محظور وحرام. لذلك تقول الآية التالية: ﴿فَهِنْ بِدُله بِعدها سمِعه فَإِنَّما لِلْهِه على الذين يبدِّلُونه﴾.

ولا يظنّن المحرفون المتلاعبون أن الله غافل عمّا يفعلون، كلّا ﴿إِنَّ الله سميعَ مليمَ ﴾.

ولعل هذه الآية تشير إلى أن تلاعب «الوصيّ» (وهو المسؤول عن تنفيذ الوصية) لا يصادر أجر الموصي. فالموصي ينال أجره، والإثم على الوصي المحرّف في كميّة الوصية أو كيفيتها أو في أصلها.

ويحتمل أيضاً أنّ الآية تبرىء ساحة غير المستحقين الذين قسم بينهم الإرث عند عدم التزام الوصي بمفاد الوصية. وتقول إنّ هؤلاء (الذين لا يعملون بتلاعب الوصي) لا إثم عليهم، بل الإثم على الوصي الحرّف، ولا تناقض بين التّفسيرين، فالآية تجمع التّفسيرين معاً.

بين القرآن في سبق الأحكام العامّة للوصية، وأكد على حرمة كل تبديل فيها، ولكن في كل قانون استثناء، والآية الثالثة من آيات بحثنا هذا تبين هذا الاستثناء و تـقول: ﴿قُمهُنُ خَافَءُمَنَ مُوصِ جِنْفا لُو لِثُما فَأُصلح بينهم فلا لِلم عليه لِنُّ الله فَفُورُ رحيمٌ ﴾.

الاستثناء يرتبط بالوصية المدونة بشكل غير صحيح، وهنا يحق للوصي أن ينبّه الموصي علىٰ خطئه إن كان حيّاً، وأن يعدّل الوصيّة إن كان ميتاً، وحدّد الفقهاء مـواضـع جـواز التعديل فيا يلى:

١-إذاكانت الوصيّة تتعلق بأكثر من ثلث مجموع الثروة، فقد أكدت نصوص المعصومين
 علىٰ جواز الوصية في الثلث، وحظرت ما زاد علىٰ ذلك ١.

من هنا لو وصّى شخص بتوزيع كل ثروته علىٰ غير الورثــة الشرعــيين، فــلا تــصح وصيته، وعلىٰ الوصي أن يقلل الوصية إلى حدّ الثلث.

٦-إذا كان في الوصية ما يؤدّي إلى الظلم والإثم، كالوصية بإعانة مراكز الفساد، أو
 الوصية بترك واجب من الواجبات.

٣-إذا أدّت الوصية إلى حدوث نزاع وفساد وسفك دماء، وهنا يجب تعديل الوصية
 بإشراف الحاكم الشرعي.

١. وسائل الشيعة، ج ١٣، ص ٣٦١ (كتاب أحكام الوصايا، الباب ١٠).

عبرت الآية «بالجُنَفِ» عن الانحرافات التي تصيب الموصي في وصــيته عــن سهــو، و«بالإثم» عن الانحرفات العمدية.

عبارة ﴿إِنَّ الله مفورٌ رحيمٌ تشير إلى ما قد يقع فيه الوصي من خطأ غير عمدي عند ما يعدّل الوصية المنحرفة، وتقول: إنّ الله يعفو عن مثل هذا الخطأ.

### بحوث

#### ١\_ فلسفة الوصية

الإرث يوزع حسب القانون الإسلامي بنسب معينة على عدد محدود من الأقارب، وقد يكون بين الأقارب والأصدقاء والمعارف من له حاجة ماسة إلى المال، ولكن لا سهم له في قانون الإرث، وقد يكون بين الورثة من له حاجة أكبر إلى المال من بقية الورثة.

من هنا وضع الإسلام قانون الوصية إلى جمانب قمانون الإرث، وأجماز للمسلم أن يتصرّف في ثلث أمواله (بعد الوفاة) بالشكل الذي يرشد لملء هذا الفراغ.

أضف إلى ما سبق، قد يرغب إنسان أن يعمل بعد مماته الخيرات التي مــا أتــيح له أن يعملها في حياته، ومنطق العقل يفرض أن لا يحرم هذا الشخص من مثل هذا العمل الخيري.

الوصية غير محصورة بالموارد المذكورة طبعاً، بل على الإنسان أن يشخّص في وصيته ما لديه من أمانات وما عليه من ديون وأمثالها، حتى لا يبتى في أمواله شيء مبهم من حقوق النّاس وحقوق الله.

النصوص الإسلامية أكّدت على ضرورة الوصية كثيراً، من ذلك ما روي عن رسول الله ﷺ: «مَا يَنْبَغِي لأمرِىءً مُسْلِم أَنْ يَبِيتَ لَيْلَةً إِلّا وَوَصِيَّتُهُ تَحْتَ رَأْسِهِ» \.

والمقصود بوضع الوصية تحتّ الرأس إعدادها وتهيئتها طبعاً. وفي رواية أُخرى: «مَنْ مَاتَ بِغَيْرِ وَصِيَّةٍ مَاتَ مَيْتَةً جَاهِلِيَّةً» ٢.

### ٢ـ العدالة في الوصية

في الروايات الإسلامية تأكيد وافر على «عدم الجور» و«عدم الضرار» في الوصية،

١. وسائل الشيعة، ج ١٣، ص ٣٥٢.

يستفاد منها جميعاً أنَّ تعدي الحدود الشرعية المنطقية في الوصية عمل مذموم ومن كبائر الذنوب.

روي عن الإمام الباقر على «مَنْ عَدَلَ فِي وَصِيَّتِهِ كَانَ كَمَنْ تَصَدَّقَ بِهَا فِي حَيَاتِهِ، وَمَنْ جَارَ في وَصِيَّتِهِ لَقَى اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَهُوَ عَنْهُ مُغرِضٌ» \.

والجور في الوصية هو الوصية بأكثر من الثلث، وحرمان الورثة من حقهم المشروع، أو التمييز بين الورثة بسبب عواطف شخصية سطحية. وأوصت النصوص الإسلامية أيسضا بعدم الوصية بالثلث إن كان الورثة فقراء محتاجين، وتقليل النسبة إلى الربع وإلى الخمس بموضوع العدالة في الوصية يبلغ درجة من الأهمية نراها في هذه الرواية: «أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ تَوَفَىٰ وَلَهُ صِنْيَةٌ صِغَارُ وَلَهُ سِتَّةٌ مِنَ الرَّقِيقِ فَأَعْتَقَهُمْ عِنْدَ مَوْتِهِ وَلَيْسَ لَهُ مَالً غَيْرَهُمْ فَلَمًا عَلِمَ النَّبِيُ يَرِيُلِهُ سَأَلَ قَوْمَهُ مَا صَنَعْتُمْ بِصَاحِبِكُمْ قَالُوا دَفنَّاهُ قَالَ: أَمَا إِنِّي لَوْ عَلِمْتُهُ مَا تَرَكُمْ تَكُمْ

#### ٣ـ الوصايا الواجبة والمستمبة

تَذْفُنونَهُ مَعَ أَهْلِ الْإِسْلاَم تَرَك وِلْدَهُ صِغَاراً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ» ٣.

الوصية وإن كانت مستحبة بطبيعة حالها \_كها أشرنا إليه \_ولكن قد تكون واجبة لأمور طارئة، مثل أن يكون على الإنسان حقوق واجبة للناس أو لله قصر في أدائها، أو كانت عنده أمانات وديون أو مثل ذلك بحيث لو لم يوص احتمل ضياع حقوق النّاس بذلك، وأهم من الكل أن يكون للإنسان مكانة خاصّة في المجتمع لو لم يوص لمن بعده وقعت اضطرابات وأمور مؤسفة فني جميع هذه الصور تجب الوصيّة.

#### ٤\_ الوصية قابلة للتغيير غلال المياة

القوانين الإسلامية أجازت للموصي أن يعيد النظر في وصيته مادام علىٰ قيد الحــياة، وجواز هذا التغيير يشمل الوصي وكيفية الوصية. ذلك لأن مرور الزمان قد يغيّر نظرات الموصي، ويغير المصالح المرتبطة بالوصية.

۲. المصدر السابق، ص ۳٦٠.

١. وسائل الشيعة، ج ١٣، ص ٣٥٩.

٣. سفينة البحار، ج ٢، ص ٦٥٩، مادّة (وصي).

#### ٥- الوصية لتلافي ما مضى من تقصير

جدير بالذكر أنّ الإنسان ينبغي أن يجعل وصيته وسيلة لتلافي ما مضى من تقصير، وأن يتودّد بها إلى من جفاه من أقاربه أيضاً، وفي الروايات أنّ قادة الإسلام كانوا يـوصون خاصّة لمن جفاهم من أقاربهم ويخصصون لهم مبلغاً من المال، كي يعيدوا ما انقطع من أواصر الودّ، ويحررون عبيدهم، أو يوصون بتحريرهم.

8003

يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ عَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْ عُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن الْمَ مَرِيضًا أَق عَلَى سَفَرِ فَعِدَ أَهُ مِنَ أَيَّامٍ أُخَرُّ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَذَيةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ عَلَى سَفَرِ فَعِدَ اللَّهُ مَن الْمَامَ مَرِينًا اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَقَدَيةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَعَّعَ خَيْرًا فَهُ وَخَيْرًا فَهُ وَمَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَان تَصُومُ وَاخَيْرٌ لَكُمُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مَا مُلْعُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ م

# الثفسير

# الصوم مدرسة التّقوي:

في سياق طرح مجموعة من الأحكام الإسلامية، تناولت هذه الآيات أحكام واحدة من أهم العبادات، وهي عبادة الصوم، وبلهجة مفعمة بالتأكيد قالت الآية: ﴿ يَا لَيُهَا الَّذِينَ آهنوا كتب عليكم العبّيام كماكتب على الّذين من قبلكم ﴾.

ثم تذكر الآية مباشرة فلسفة هذه العبادة التربوية، في عبارة قليلة الألفاظ، عميقة المحتوى، وتقول: ﴿ لَعَلَكُم تَتَقُونَ ﴾.

نعم، الصوم \_كما سيأتي شرح ذلك \_عامل فعّال لتربية روح التقوى في جميع الجمالات والأبعاد.

لما كانت هذه العبادة مقرونة بمعاناة وصبر علىٰ ترك اللذائد المادية، وخاصّة في فصل

الصيف، فإنّ الآية طرحت موضوع الصوم بأساليب متنوعة لنهيّء روح الإنسان لقبول هذا الحكم.

تبتدىء الآية أولاً بأسلوب خطابي وتقول: ﴿يَا لَيُهَا الَّذِينَ آهنُولَ وَهُو نَـداء يَـفتح شَعَافَ القلب، ويرفع معنويات الإنسان، ويشحذ هسته، وفيه لذة قال عنها الإمام الصادق الله «لَذَّةُ مَا فِي النَّدَاءِ \_ أي يا أيّها الَّذِينَ آمَنُوا \_ أَزَالَ تَعْبَ الْعِبَادَةِ وَالعَنَاءِ» \.

ثمّ تبيّن الآية أنّ الصوم فريضة كتبت أيضاً على الأمم السابقة.

ثم تبيّن الآية فلسفة الصوم وما يعود به على الإنسان من منافع، لتكون هذه العسبادة محبوبة ملتصقة بالنفس.

الآية التالية تتجه أيضاً إلى التخفيف من تعب الصوم وتقول:

﴿ لَيَّاها معدودات ﴾ فالفريضة لا تحتل إلّا مساحة صغيرة من أيّام السنة.

ثم تقول ﴿ فَعِنْ كَانَ هِنْكُم هِرِيضًا لَوْ عَلَىٰ سَفْرِ فَعَدُّةٌ مِنْ أَيَّامٍ لَحْرٍ ﴾، ف المريض والمسافر معفوان من الصوم، وعليهما أن يقضيا صومهما في أيّام أخرى.

ثم تصدر الآية عفواً عن الطّاعنين في السنّ، وعن المرضى الذين لا يرجى شفاؤهم، و ترفع عنهم فريضة الصوم ليدفعوا بدلها كفارة، فيتقول: ﴿وعسلى اللَّذِينَ يُبطيقونه فديةً طعام مسكينٍ ﴾. ٢

ثم يقول الآية ﴿فَعَنْ تَطَوَّع خيرًا فَهُو خيرًا هَهُ \* أي من تطوع للإطعام أكثر من ذلك فهو خيرٌ له.

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير الصافي، ج ١، ص ٢١٨.

٢. «يطيقونه» من «الطوق» وهو الحلقة التي تلقى على العنق، أو توجد عليه بشكل طبيعي «كطوق الحمام» ثم أطلقت الكلمة على نهاية الجهد والطاقة، والضمير في «يطيقونه» يعود على الصوم، أي الذين يبذلون غاية طاقتهم لدى الصوم، أو بعبارة أخرى: الذين يجهدهم الصوم ويثقل عليهم، وهم الطاعنون في السنّ والمرضى الذين لا يرجى علاجهم، فهؤلاء معفوون من الصوم وعليهم أن يدفعوا الفدية بدل ذلك (وهلى المرضى الذين يشغون أن يقضوا صومهم).

وقيل ﴿الَّذِينَ يُطيقُونَه﴾ يعني الذين كانوا يطيقونه، ولم يعودوا اليوم قادرين على الصوم (وهذا المعنى جاء في بعض الروايات؛ أصول الكافي، ج ٤، ص ١١٦، ح ٥).

٣. قيل في عبارة ﴿ تَطَوَّع خَيْراً ﴾ إنها إشارة إلى الصوم المستحب، وقيل أيضاً: إنها تأكيد على أن الصوم ينبغي
 أن يكون عن رغبة وطواعية، لا عن إجبار وإكراه.

وأخيراً تبيّن الآية حقيقة هي: ﴿ وأَنْ تصوموا خيرَ لكم لِن كنتم تعلمون ﴾.

استدل بعض بهذه الآية على أنّ الصوم كان في بداية التشريع واجباً تخييرياً، وكان المسلمون مخيرين بين الصوم والفدية، ثم نسخ هذا الحكم بعد أن تعوّد المسلمون على الصوم وأصبح واجباً عينيياً، ولكن ظاهر الآية يدلّ على تأكيد آخر على فلسفة الصوم، وعلى أنّ هذه العبادة \_كسائر العبادات \_لا تزيد الله عظمة أو جلالاً، بل تعود كل فوائدها على النّاس.

الشاهد علىٰ ذلك ما جاء في القرآن من تعبير مشابه لذلك، كقوله سبحانه بـعد ذكـر وجوب صلاة الجمعة: ﴿ ذَلِكُم مُمِرَّلُكُم لِنَ كَنتُم تَعلمُونَ﴾ (.

وقوله تعالى: ﴿ ولِيراهيم إِذْ قَالَ لقومه لعبدوا الله واتّقوه ذلكم خيرٌ لكم إن كنتم تعلمون في رُقوله تعالى: ﴿ ولِيراهيم إِذْ قَالَ لقومه لعبدوا الله واتّقوه ذلكم خيرٌ لكم الصاغين لا إلى محموعة بهذا تبين أن عبارة ﴿ ولن تصوموا خيرٌ لكم وجهة إلى كل الصاغين لا إلى محموعة خاصة.

آخر آية في بحثنا تتحدث عن زمان الصوم وبعض أحكمامه ومعطياته تـقول: ﴿ شهررمضان﴾ هو الشهر الذي فرض فيه الصيام.

وهو ﴿ اللَّذِي النَّزَلَ فَيهِ القرآن هدى النَّاس وبيِّناتِ من الهدى والفرقان﴾، أي معيار معرفة الحق والباطل.

ثم تؤكّد ثانية حكم المسافر والمريض وتقول: ﴿ فَمِنْ شَهِدَ مِنْكُم الشَّهِرِ فَليصمه ومِنْ كَانَ مريضاً أو على سفرٍ فعدّة مِنْ أيّام اخر ﴾ [

تكرار حكم المسافر والمريض في هذه الآية والآية السابقة، قد يكون سبب كراهية بعض المسلمين أن لا يصوموا أيام شهر رمضان حتى ولو كانوا مرضى أو مسافرين. والقرآن بهذا التكرار يفهم المسلمين أن الصوم في حالة السلام والحضر حكم إلهي، والإفطار في حال السفر والمرض حكم إلهى أيضاً لا تجوز مخالفته.

وفي آخر الآية إشارة أُخرى إلى فلسفة تشريع الصوم، تقول: ﴿ يــريد الله بكــم اليســر

١٠ الجمعة، ٩.

٣. أي من كان في حضر فليصم شهر رمضان، وقيل إن جملة ﴿مَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ﴾ تعني رؤية الهلال، وهو بعيد، والحق ما ذكرناه وروايات أثمّة أهل البيت تؤيد ذلك، (أصول الكافي، ج ٤، ص ١٢٦، ح ١).

ولايريد بكم العسر. فالصوم ـ وإن كان على الظاهر نوعاً من التضييق والتحديد ـ مؤدّاه راحة الإنسان ونفعه على الصعيدين المادي والمعنوي، (وسيأتي تفصيل ذلك في بحث فلسفة الصوم).

ولعل هذه العبارة إشارة إلى أنّ الأوامر الإلهيّة ليست كأوامر الحاكم الظالم، فني الصوم رخص حيثًا كان فيه مشقة على الصائم، لذلك رفع تكليف الصوم ـعلى أهسّيته \_عـن المريض والمسافر والضعيف.

ثم تقول الآية: ﴿ولتكملوا العدَّة ﴾ أي يلزم على كل إنسان سليم أن يصوم شهراً، فذلك ضروري لتربية جسمه ونفسه، لذلك وجب على المريض والمسافر أن يقضي ما فاته من شهر رمضان ليكمل العدّة، وحتى الحائض \_التي أعفيت من قضاء الصلاة \_غير معفوّة عن قضاء الصوم.

والعبارة الأخيرة من الآية تقول: ﴿ ولتكبّروا الله على ما هداكم ولعلكم تشكرون والعبارة الأخيرة من الآية تقول: ﴿ ولتكبّروا الله على ما أنعم عليكم. لتكبروه على ما أنعم عليكم.

الشكر في الآية مسبوق بكلمة «لَعَلَّ»، لكنّ التكبير مؤكّد بشكل قاطع غير مسبوق بترجّ. وقد يعود الاختلاف في التعبير إلى أنّ عبادة (الصوم) هي على كل حال تكبير لله وتعظيم له سبحانه، أما الشكر \_وهو إنفاق النعم في مواضعها والاستفادة من الآثار العملية للصوم \_ فله شروط أهمها الإخلاص التام، وفهم حقيقة الصوم، والإطلاع على أبعاده وأعهاقه.

# ہحوث

# ١\_ الْآثار التّربوية والإمتماعية والصمّيّة للصوم

للصوم أبعاد متعددة وآثار غزيرة مادية ومعنوية في وجود الإنسان، وأهمها البعد الأخلاقي، التّربوي.

من فوائد الصوم الهامة «تلطيف» روح الإنسان، و«تقوية» إرادته، و«تعديل» غرائزه. على الصائم أن يكف عن الطعام والشراب على الرغم من جوعه وعطشه، وهكذا عليه أن يكف عن ممارسة العمل الجنسي، ليثبت عملياً أنّه ليس بالحيوان الأسير بين المعلف والمضجع، وأنّه يستطيع أن يسيطر على نفسه الجامحة وعلى أهوائه وشهواته.

الأثر الروحي والمعنوي للصوم يشكّل أعظم جانب من فلسفة هذه العبادة، مثل الإنسان الذي يعيش إلى جوار أنواع الأطعمة والأشربة، لا يكاد يحس بجوع أو عطش حتى يمدّ يده إلى ما لذّ وطاب كمثل شجرة تعيش إلى جوار نهر وفير المياه، ما إنّ ينقطع عنها الماء يوماً حتى تذبل وتصفر".

أما الأشجار التي تنبت بين الصخور وفي الصحاري المقفرة، وتتعرض منذ أوائل إنباتها إلى الرياح العاتية، وحرارة الشمس المحرقة حيناً، وبرودة الجوّ القارصة حيناً آخر، وتواجه دائماً أنواع التحديات، فإنّها أشجار قوية صلبة مقاومة.

والصوم له مثل هذا الأثر في نفس الإنسان، فبهذه النيود المؤقتة يمنحه القدرة وقوة الإرادة وعزيمة الكفاح، كما يبعث في نفسه النور والصفاء بعد أن يسيطر على غرائزه الجامحة. بعبارة موجزة: الصوم يرفع الإنسان من عالم البهيمية إلى عالم الملائكة وعبارة (لعلكم تتقون) تشير إلى هذه الحقائق.

وهكذا الحديث المعروف: «الصَّوْمُ جُنَّةُ مِنَ النَّارِ» ليشير إلى هذه الحقائق.

وعن على اللهِ عن رسول الله عَنَالَةُ أَنَّه سئل عن طريق مجابهة الشيطان، قال: «الصَّوْمُ يُسَوِّدُ وَجْهَهُ، وَالطَّدَقَةُ تُكْسِرُ ظَهْرَهُ، وَالحُبُ فِي اللهِ وَالْمُواظبَةُ عَلَى الْعَمَلِ الصّالِحِ يَقْطَعُ دابِرَهُ، وَالإسْتغْفَارُ يَقْطَعُ وَتِينَهُ» ٢.

وفي نهج البلاغة عرض لفلسفة العبادات، وفيه يقول أمير المؤمنين علي الله «وَالصِّيَامَ الْبَلِلاءُ لإخْلاَصِ الْخَلْق» ".

وروي عن النبي تَبَيِّقُ قال: «إنَّ لِلْجَنَّةِ بَاباً يُدَّعَى الرَّيَّانْ، لاَ يَذْخُلُ فِيهَا إِلَّا الصَّائُمُونَ». 
يقول المرحوم الصدوق في «معاني الأخبار» معلقاً على هذا الحديث: إغّا سمي هذا الباب
بالريّان لأنّ مشقة الصائم إغّا تكون في الأغلب من العطش، وعند ما يدخل الصائمون من
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً. 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يطمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمأوا بعده أبداً . 
هذا الباب يرتوون حتى لا يظمؤون من عدد الباب المناب الم

الأثر الاجتماعي للصوم لا يخنى على أحد. فالصوم درس المساواة بين أفسراد الجستمع،

٢. المصدر السابق، ص ٢٥٥.

١. بحار الأنوار، ج ٩٣، ص ٢٥٦.

٤. بحار الأنوار، ج ٩٣. ص ٢٥٢.

٣. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٥٢.

٥. معاني الاخبار، ص ٤٠٩.

قد يمكن تحسيس الأغنياء بما يعانيه الفقراء عن طريق الكلام والخطابة، لكن المسألة حين تتخذ طابعاً حسيباً عينياً لها التأثير الأقوى والأبلغ، الصوم يمنح هذه المسألة الهامة الاجتاعية لوناً حسياً، لذلك يقول الإمام الصادق الله في جواب عن سؤال بشأن علة الصوم: «إنّما فَرَضَ اللهُ الصّيامَ لِيَسْتَويَ بِهِ الْغَنِيُّ وَالْفَقِيرُ، وَذَلِكَ إِنَّ الْغَنِيَّ لَمْ يَكُنْ لِيَجِدَ مَسَّ اللّهُ وَ فَيَرْحَمَ الْفَقِيرَ، وَإِنَّ الغَنِيُّ كُلَّمَا أَرَادَ شَيْئاً قَدَرَ عَلَيْهِ فَأَرَادَ اللهُ تَعَالَىٰ أَنْ يُسَوِّيَ بَيْنَ خَلْقِهِ، وَأَنْ يُذِيقَ الْغَنِيُّ مَسَّ الْجُوعِ وَالأَلَم، لِيَرُقَ عَلَى الضَّعِيفِ وَيَرْحَمَ الْجَائِعَ» .

ترى، لو أنّ الدول الغنية في العالم صامت عدّة أيّام في السنة وذاقت مرارة الجوع، فهل يبتى في العالم كل هذه الشعوب الجائعة؟!

### الآثار الصمّية للصوم:

أهمية «الإمساك» في علاج أنواع الأمراض ثابتة في الطبّ القديم والحديث، البحوث الطبّية لا تخلو عادة من الحديث عن هذه المسألة، لأنّ العامل في كثير من الأمراض الإسراف في تناول الأطعمة المختلفة، المواد الغذائية الزائدة تتراكم في الجسم على شكل مواد دهنية، وتدخل هي والمواد السكرية في الدم، وهذه المواد الزائدة وسط صالح لتكاثر أنواع الميكروبات والأمراض، وفي هذه الحالة يكون الإمساك أفضل طريق لمكافحة هذه الأمراض، وللقضاء على هذه المزابل المتراكمة في الجسم.

الصوم يحرق الفضلات والقهامات المتراكمة في الجسم، وهو في الواقع عملية تطهير شاملة للبدن، إضافة إلى أنّه استراحة مناسبة لجهاز الهضم وتنظيف له، وهذه الاستراحة ضرورية لهذا الجهاز الحساس للغاية، والمنهمك في العمل طوال أيام السنة.

بديهي أنّ الصائم ينبغي أن لا يكثر من الطعام عند «الإفْـطار» و«السُّـحُور» حسب تعاليم الإسلام، كي تتحقق الآثار الصحية لهذه العبادة، وإلّا فقد تكون النتيجة معكوسة. العالم الروسي «الكسي سوفورين» يقول في كتابه:

١. وسائل الشيعة، ج ٧، ص ٣. (أول كتاب الصوم، الباب ١).

«الصوم سبيل ناجح في علاج أمراض فقر الدم، وضعف الأمعاء، والإلتهابات البسيطة والمزمنة، والدمامل الداخلية والخارجية، والسل، والاسكليروز، والروماتيزم، والنقرس والإستسقاء، وعرق النساء، والخراز (تناثر الجلد)، وأمراض العين، ومرض السكر، وأمراض الكلية، والكبد والأمراض الأخرى.

العلاج عن طريق الإمساك لا يقتصر على الأمراض المذكورة، بل يشمل الأمراض المرتبطة بأصول جسم الإنسان وخلاياه مثل السرطان والسفليس، والسل والطاعون أبضاً »\.

عن رسول الله عَنَيْنِ قال: «صُومُوا تَصُحُوا» . وعنه عَنْ رَسُولُ الله عَنْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَنْ الله عَلَمْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَمْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَمْ الله عَنْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الل

# ٢ـ الصوم في الأمم السابقة

يظهر من النصوص الموجودة في التوراة والإنجيل، أنّ الصوم كان موجوداً بين اليهود والنصارى، وكانت الأمم الأخرى تصوم في أحزانها ومآسيها، فقد ورد في «قاموس الكتاب المقدّس»: «الصوم بشكل عام وفي جميع الأوقات كان متداولاً في أوقات الأحزان والنوائب بين جميع الطوائف والملل والمذاهب» أ.

ويظهر من التوراة أن موسى الله صام أربعين يوماً، فقد جاء فيها: «أَقَمْتُ فِسي الْـجَبَلِ أَرْبَعِينَ نَهَاراً وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً لاَ آكُلُ خُبُراً وَلاَ أَشْرَبُ مَاءً» ٥.

وكان اليهود يصومون لدى التوبة والتضرع إلى الله: «اليهود كانوا يصومون غالباً حينا تتاح لهم الفرصة للإعراب عن عجزهم وتواضعهم أمام الله، ليعترفوا بذنوبهم عن طريق الصوم والتوبة، وليحصلوا على رضا حضرة القدس الإتمى» .

الصوم طريقة حديثة لعلاج الأمراض»، ص ٦٥، الطبعة الأولى.

٢. بحار الأنوار، ج ٩٣، ص ٢٥٥. ٣ المصدر السابق، ج ٥٩، ص ٢٦٠ و٢٩٠.

٤. قاموس الكتاب المقدس، ص ٤٢٧ (يونس، ٣: ٥).

٥. التوراة، سفر التثنية، الفصل ٩، الرقم ٩، ص ٢٨٨.

٦. قاموس الكتاب المقدس، ص ٤٢٨ (داود، ٢٠: ٢٦).

«الصوم الأعظم مع الكفارة كان على ما يبدو خاصاً بيوم من أيام السنة بين طائفة اليهود، طبعاً كانت هناك أيام أخرى مؤقّتة للصوم بمناسبة ذكسرى تخريب أورشليم وغيرها» .

السيد المسيح الله صام أيضاً أربعين يوماً كما يظهر من «الإنجيل»: «ثم اصعد يسوع إلى البرية من الروح ليجرَّب من إبليس فبعدما صام أربعين نهاراً وأربعين ليلة جاع أخيراً» ٢. ويبدو من نصوص إنجيل «لوقا» أن حواريّى السيد المسيح صاموا أيضاً ٣.

وجاء في قاموس الكتاب المقدس أيضاً: «... من هنا كانت حياة الحوارييّن والمؤمنين مملوءة بالابتعاد عن اللذات وبالأتعاب وبالصوم»<sup>٤</sup>.

بهذا نستطيع أن نجد في نصوص الكتب الدينية القديمة (حتى بعد تحريفها) شواهد على ما جاء في القرآن الكريم ﴿كماكتب ملى الذين من قبلكم﴾.

#### ٣ امتياز شهر رمضان

هذا الشهر ـ إنّا اختير شهراً للصوم ـ لأنّه يمتاز عن بقية الشهور. والقرآن الكريم بين مرية هذا الشهر في الآية الكريمة بأنّه ﴿اللّه يعنول فيه القرآن الذي يفصل الصالح عن الطالح ويضمن سعادة البشرية، وفي الروايات الإسلامية أنّ كل الكتب الساوية: «لتوراة» و «الإنجيل» و «الزبور» و «الصحف» و «القرآن» نزلت في هذا الشهر أن فهو إذن شهر تربية و تعليم، لأنّ التربية غير ممكنة دون تعليم صحيح، ومنهج الصوم التربوي يجب أن يكون مرافقاً لوعى عميق منطلق من تعاليم السماء لتطهير الإنسان من كل أثم.

في آخر جمعة من شهر سُعبان، ألق رسول الله تَنَالِيَّةُ خطبة أعدٌ فيها المسلمين لاستقبال شهر رمضان المبارك قال فيها: «أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ قَدْ أَقْبَلَ إِلَيْكُمْ شَهْرُ اللهِ بِالْبَرَكَةِ وَالرَّحْمَةِ وَالْمَحْمَةِ وَالْمَعْمِورِ وَأَيَّامُهُ أَفْضَلُ الْأَيّامِ، وَلَيَالِيهِ أَفْضَلُ اللَّيَالي، وَسَاعَاتُهُ وَالْمَحْمَةِ وَالْمَحْمَةِ وَالْمَحْمَةُ وَلَيَالِيهِ أَفْضَلُ اللَّيَالي، وَسَاعَاتُهُ وَالْمَحْمَةِ وَالْمَحْمَةُ وَالْمَحْمَةُ وَالْمَحْمَةُ وَالْمَحْمَةُ وَالْمَالُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

٢. إنجيل متي، الإصحاح الرابع، الرقم ١ و٢.

١. المصدر السابق.

٣. إنجيل لوقا، الإصحاح الخامس، الرقم ٣٣ ـ ٣٣.

٤. قاموس الكتاب المقدس، ص ٤٢٨.

٥. وسائل الشيعة، ج ٧. (أبواب أحكام شهر رمضان، الباب ١٨، ح ٢٠٠٠.

أَفْضَلُ السَّاعَاتِ، هُوَ شَهْرُ دُعِيتُمْ فِيهِ إلى ضِيَافَةِ اللهِ، وَجُعِلْتُمْ فِيهِ مِنْ أَهْلِ كَرَامَةِ اللهِ. أَنْفَاسُكُمْ فِيهِ عَبَادَةٌ، وَعَمَلُكُمْ فِيهِ مَغْبُولٌ، وَدُعَاوُكُمْ فِيهِ مُسْتَجَابٌ فَاسْأَلُوا اللهَ ربَّكُمْ تَسْبِيعٌ، وَنَوْمُكُمْ فِيهِ عِبَادَةٌ، وَعَمَلُكُمْ فِيهِ مَغْبُولٌ، وَدُعَاوُكُمْ فِيهِ مُسْتَجَابٌ فَاسْأَلُوا اللهَ ربَّكُم فِينِيَّاتٍ صَادِقَةٍ، وَتُلُوبٍ طَاهِرَةٍ أَنْ يُوفِّقَكُمْ لِصِيَامِهِ وَتِلاَوَةٍ كِتَابِهِ، فَإِنَّ الشَّقِيَّ مَنْ حُرِمَ غُفْرَانَ اللهِ فِي هَذَا الشَّهْرِ الْعَظِيمِ، وَاذْكُرُوا بِجُوعِكُمْ وَعَطَشِهُمُ فِيهِ جُوعَ يَومِ الْقِيَامَةِ وَعَطَشِهِ، وَتَصَدَّقُوا عَلَى فَي هَذَا الشَّهْرِ الْعَظِيمِ، وَاذْكُرُوا بِجُوعِكُمْ وَعَطَشِهُمْ فِيهِ جُوعَ يَومِ الْقِيَامَةِ وَعَطَشِهِ، وَتَصَدَّقُوا عَلَى فُي هَذَا الشَّهْرِ الْعَظِيمِ، وَاذْكُرُوا بِجُوعِكُمْ وَعَطَشِهُمْ فِيهِ جُوعَ يَومِ الْقِيَامَةِ وَعَطَشِهِ، وَتَصَدَّقُوا عَلَى فُي هَذَا الشَّهْرِ الْعَظِيمِ، وَاذْكُوا كِبَارَكُمْ، وَازْحَمُوا صِغَارَكُمْ، وَصِلُوا أَرْحَامَكُمْ، وَاخْفَظُوا أَلْسِنَتَكُمْ، وَعَمَّا لاَ يَحلُّ الإسْتِماعُ إلَيْهِ أَسْمَاعَكُمْ، وَتَحَنَّنُوا عَلَى وَعُشُوا عَمَّا لاَ يَحلُّ النَّاسِ يُتَحَمَّدُ عَلَى أَيْتَامِكُمْ...» \. أَنْتَام النَّاسِ يُتَحَمَّدُ عَلَى أَيْتَامِكُمْ...» \.

#### عدة «لا مرج» عددة ـ3

آيات بحثنا فيها إشارة إلى أنّ الله يريد بالنّاس اليسر ولا يسريد بهم العسس، وهذه الإشارة تدور طبعاً هنا حول موضوع الصوم وفوائده وحكم المسافر والمسريض، لكن أسلوبها العام يجعلها قاعدة تشمل كل الأحكام الإسلامية، ويصيّر منها سنداً لقاعدة «لاحرج» المعروفة.

هذه القاعدة تقول: لا تقوم قوانين الإسلام على المشقة، وإن أدَّى حكم إسلامي إلى حرج ومشقة، فإنَّه يرفع عنه مؤقتاً، ولذلك أجاز الفقهاء التيمِّم لمن يشق عليه الوضوء، والصلاة جلوساً لمن يشق عليه الوقوف. أ

وفي موضع آخر من القرآن الكريم، يقول سبحانه: ﴿هُولَجَتَبَاكُمُ وَمَا جَعَلَ صَلَيْكُمْ فَسَيَ الدِّينَ مِنْ حَرْجٍ﴾ ٢.

> وعن الرّسول بَهِ الله «بُعِثْتُ عَلَى الشّرِيعَةِ السَّمْحَةِ السَّهْلَةِ». ٤ عن الرّسول بَهُ قال: «بُعِثْتُ عَلَى الشّرِيعَةِ السَّمْحَةِ السَّهْلَةِ». ٤

١. وسائل الشّيعة، ج ٧، (الباب ١٨ من أبواب أحكام شهر رمضان، ح ٢٠).

٢. لمزيد الايضاح يراجع، العروة الوثقى، والتحرير الوسيلة.

۲. الحج، ۷۸.

٤. أصول الكافي، ج ٥، ص ٤٩٤، (باب كراهيّة الرهبانيّة وترك الباه).

وَإِذَا سَكَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ فَإِنَّا سَكَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُوْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ يَرْشُدُونَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## سبب النزول

سأل رجل رسول الله ﷺ عن الله سبحانه، أهو قريب ليناجيه بصوت خمني أم بعيد ليدعوه بصوت مرتفع؟ فنزلت الآية \.

# التفسير

#### سلام اسمه الحماء:

بعد أن ذكرت الآيات السابقة مجموعة هامّة من الأحكام الإسلامية، تناولت هذه الآية موضوع الدعاء باعتباره أحد وسائل الإرتباط بين العباد والمعبود سبحانه. ومجيء هذه الآية في سياق الحديث عن الصوم، يعطيه مفهوماً جديداً، إذ إنّ الدعاء والتقرب إلى الله روح كل عبادة.

هذه الآية تخاطب النبي تَنَافِياً و تقول: ﴿ وَإِذَا سَالِكَ مِبَادِي مِنْي فَإِنِّي قَرِيبٍ ﴾.

إنّه أقرب عمّا تتصورون، أقرب منكم إليكم، بل ﴿ ونعن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ ٢.

ثم تقول الآية: ﴿اجيب دموة الدُّلع إذا دمان﴾.

إذن ﴿فليستجيبوالي وليؤمنوابي لعلَّهم يرشدون﴾.

ويلفت النظر في الآية، أنَّ الله سبحانه أشار إلى ذاته المقدسة سبع مـرات، وأشــار إلى

١. تفسير مجمعالبيان، وتفسير روحالمعاني، وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

۲. ق، ۱٦.

عباده سبعاً! مجسداً بذلك غاية لطفه وقربه وإرتباطه بعباده.

روى عبد الله بن سنان عن الإمام الصادق المنظِّ قال: «الدُّعَاءُ يَرُدُّ الْقَضَاءَ بَغَدَ مَا أُبْرِمَ إِبْرَاماً فَأَكْثِرْ مِنَ الدُّعَاءِ فَإِنَّهُ مِفْتَاحُ كُلِّ رَحْمَةٍ وَنَجَاحُ كُلِّ حَاجَةٍ وَلاَ يُنَالُ مَا عِنْدَ اللهِ عزَّ وَجَلَّ إِلَّا بِالدُّعَاءِ وَإِنَّهُ لَيسَ بَابُ يُكْثَرُ قُرْعُهُ إِلَّا يُوشَكُ أَنْ يُغْتَعَ لِصَاحِبِهِ» (.

نعم، إنه قريب منّا، وكيف يبتعد وهو سبحانه **﴿يحول بين المر، وقلبه ﴾** .

#### بحوث

#### ١\_ فلسفة الدعاء

أولئك الجاهلون بحقيقة الدعاء وآثاره التربويّة والنفسية، يبطلقون أنـواع التشكـيك بشأن الدعاء.

يقولون: الدعاء عامل مخدّر، لأنّه يصرف النّاس عن الفعّالية والنشاط وعـن تـطوير الحياة، ويدفعهم بدلاً من ذلك إلى التوسّل بعوامل غيبية.

ويقولون: إنّ الدعاء تدخّل في شؤون الله، والله يفعل ما يسريد، وفعله صنسجم مع مصالحنا، فما الداعي إلى الطلب منه والتضرّع إليه؟!

ويقولون أيضاً: إنّ الدعاء يتعارض مع حالة الإنسان الراضي بـقضاء الله المسـتسلم لإرادته سبحانه!

هؤلاء، \_كها ذكرنا \_ يطلقون هـذا التشكـيك لجـهلهم بـالآثار التربـوية والنـفسية والاجتاعية للدعاء، فالإنسان بحاجة أحياناً إلى الملجأ الذي يلوذ به في الشدائد، والدعاء يضيء نور الأمل في نفس الإنسان.

من يبتعد عن الدعاء يواجه صدمات عنيفة نفسية واجتماعية. وعلىٰ حد تعبير أحــد علماء النفس المعروفين:

«ابتعاد الأُمّة عن الدعاء يعني سقوط تلك الأُمّة! الجتمع الذي قمع في نفسه روح الحاجة إلى الدعاء سوف لا يبقى مصوناً عادة من الفساد والزوال.

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٧٠، (كتاب الدعاء، باب إن الدعاء يرد البلاء، ح ٧).

٢. الأنفال، ٢٤.

ومن نافلة القول أنّه من العبث الإكتفاء بالدعاء لدى الصباح وقيضاء بقية اليوم كالوحش الكاسر، لابد من مواصلة الدعاء، ومن اليقظة المستمرة، كي لا يزول أثره العميق من نفس الإنسان». \

وأولئك الذين يصفون الدعاء بأنّه تخديري لم يفهموا معنى الدعاء، لأنّ الدعاء لا يعني ترك العلل والوسائل الطبيعية واللجوء بدلها إلى الدعاء، بل المقصود أن نبذل نهاية جهدنا للإستفادة من كل الوسائل الموجودة، بعد ذلك إن انسدت أمامنا الطرق، وأعيتنا الوسيلة، نلجأ إلى الدعاء، وبهذا اللجوء إلى الله يحيى في أنفسنا روح الأمل والحركة، ونستمد من عون المبدأ الكبير سبحانه.

الدعاء إذن لا يحل محل العوامل الطبيعية.

«الدعاء \_إضافة إلى قدرته في بث الطمأنينة في النفس \_ يؤدّي إلى نوع من النشاط الدماغي في الإنسان، وإلى نوع من الإنشراح والإنساط الباطني وأحياناً إلى تصعيد روح البطولة والشجاعة فيه. الدعاء يتجلى بخصائص مشخصة فريدة ... صفاء النظرة، وقوّة الشخصية، والإنشراح والسرور، والثقة بالنفس، والاستعداد للهداية، واستقبال الحوادث بصدر رحب، كل هذه مظاهر لكنز عظيم دفين في نفوسنا. وانطلاقاً من هذه القوّة يستطيع حتى الأفراد المتخلّفون أن يستثمروا طاقاتهم العقلية والأخلاقية بشكل أفضل، وأكثر، لكن الأفراد الذين يفهمون الدعاء حق فهمه قليلون جداً \_مع الأسف \_ في عالمنا اليوم» لكن الأفراد الذين يفهمون الدعاء حق فهمه قليلون جداً \_مع الأسف \_ في عالمنا اليوم» كما تقدم نفهم الرد على من يقول أنّ الدعاء يخالف روح الرضا والتسليم، لأن الدعاء \_ كما ذكرنا \_ نوع من كسب القابلية على تحصيل سهم أكبر من فيض الله اللامتناهي.

بعبارة أخرى: الإنسان ينال بالدعاء لياقة أكبر للحصول على فيض الباري تعالى. وواضح أن السعي للتكامل ولكسب مزيد من اللياقة هو عين التسليم أمام قوانين الخليقة، لا عكس ذلك.

أضف إلى ذلك، الدعاء نوع من العبادة والخضوع والطاعة، والإنسان \_ عن طريق الدعاء \_ يزداد إرتباطاً بالله تعالى، وكما أنّ كلّ العبادات ذات أثر تربوي كذلك الدّعاء له مثل هذا الأثر.

الدعاء، الطبيب وعالم النفس الشهير «الكسيس كاريل».

٢. الدعاء للكسيس كاريل.

والقائلون أنّ الدعاء تدخّل في أمر الله وأن الله يفعل ما يشاء، لا يفهمون أنّ المواهب الإلمية تغدق على الإنسان حسب استعداده وكفاءته ولياقته، وكلّما ازداد استعداده ازداد ما يناله من مواهب.

لذلك يقول الإمام الصادق اللهِ: «إنَّ عِنْدَ اللهِ عَزَّ وَجلَّ مَنْزِلَةً لأَتُنَالُ إلَّا بِمَسْأَلَةٍ» .

ويقول أحد العلماء: «حينها ندعو فإننا نربط أنفسنا بقوة لامتناهية تربط جميع الكائنات مع بعضها» <sup>٢</sup>.

ويقول: «إنّ أحدث العلوم الإنسانية \_ أعني علم النفس \_ يعلّمنا نفس تعاليم الأنبياء، لماذا؟ لأنّ الأطّبّاء النفسانيين أدركوا أنّ الدعاء والصلاة والإيمان القــوي بــالدين يــزيل عوامل القلق والاضطراب والخوف والهيجان الباعثة على أكثر أمراضنا» ".

#### ٢\_ المفهوم المقيقي للدعاء

علمنا أنّ الدعاء إنّما يكون فيما خرج عن دائرة قدرتنا، بعبارة أخرى الدعاء المستجاب هو ما صدر لدى الاضطرار وبعد بذل كل الجهود والطاقات ﴿ لَمَّن يجيب للمعطّرُ إذا دماه ويكشف السّو. ﴾ ٤. يتضح من ذلك أنّ مفهوم الدعاء طلب تهيئة الأسباب والعوامل الخارجة عن دائرة قدرة الإنسان، وهذا الطلب يتجه به الإنسان إلى من قدرته لا متناهية ومن يهون عليه كل أمر.

هذا الطلب طبعاً يجب أن لا يصدر من لسان الإنسان فقط، بل مــن جمــيع وجــوده، واللسان ترجمان جميع ذرات وجود الإنسان وأعضائه وجوارحه.

يرتبط القلب والروح بالله عن طريق الدعاء إرتباطاً وثيقاً، ويكتسبان القدرة عن طريق اتصالهما المعنوي بالمبدأ الكبير، كما تتصل القطرة من الماء بالبحر الواسع العظيم.

جدير بالذكر أنَّ هناك نوعاً آخر من الدعاء يردِّده المؤمن حتى فيما اقتدر عليه من الأمور، ليعبِّر به عن عدم استقلال قدرته عن قدرة الباري تعالى، وليوكد أنَّ العلل

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٦٦، (باب فضل الدعاء والحثّ عليه، ح ٣).

٣. المصدر السابق، ص ١٥٢.

۲. آئين زندگي (فارسي)، ص ١٥٦.

٤. النمل، ٦٢.

والعوامل الطبيعية إنما هي منه سبحانه، وتحت إمرته. فإنّ بحثنا عن الدواء لشفاء دائنا، فإنّما نبحث عنه لأنّه سبحانه أودع في الدواء خاصية الشفاء (هذا نوع آخر من الدعاء أشارت إليه الروايات الإسلامية أيضاً).

بعبارة موجزة: الدعاء نوع من التوعية وإيقاظ القلب والعقل، وإرتباط داخلي بمبدأكل لطف وإحسان، لذلك نرى أمير المؤمنين علياً عليه يقول: «لاَ يَقْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءَ قَـلْبِ لَا يَهْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءَ قَـلْبِ لَا يَهْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءَ قَـلْبِ لَا يَهْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءً قَـلْبِ لَا يَهْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءً قَـلْبِ لَا لَهُ إِنْ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءً قَـلْبِ لَا يَعْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءً قَـلْبِ لَا يَعْبَلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءً لَا يَعْبُلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ دُعَاءً لَا يَا لَهُ عَنَّ وَجَلَّ دُعَاءً لَا يُعْبِدُ أَمْ يَعْبُلُ اللهُ عَزَى وَجَلَّ دُعَاءً لَا يَعْبُلُ اللهُ عَزَى وَجَلَّ دُعَاءً لَا يَعْبُلُ اللهُ عَنَا وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

وعن الإمام الصّادق الله عَزَّ وَجَلَّ لاَ يَسْتَجِيبُ دُعَاءً بَظَهْرِ قَلْبِ سَاهِ» . .

#### ٣ـ شروط استمابة الدعاء

دراسة شروط استجابة الدعاء توضّح لناكثيراً من الحقائق الغامضة في مسألة الدعاء، وتبين لنا آثاره البناءة، والروايات الإسلامية تذكر شروطاً لاستجابة الدعاء منها:

 ١- ينبغي لمن يدعو أن يسعى أولاً لتطهير قلبه وروحه، وأن يتوب من الذنب، وأن يقتدي بحياة قادة البشرية الإلهيين.

عن الإمام الصادق ﷺ: «إيَّاكُمْ أَنْ يَسْأَلَ أَحَدُكُمْ رَبَّهُ شَيْئاً مِنْ حَوَاثِج الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ حَتَّى يَبْدَأُ بِالثَّنَاءِ عَلَى اللهِ، وَالْمِدْحَةِ لَهُ وَالصَّلاَةِ عَلَى النَّبِّي وَ آلِهِ، وَالْإِغْتِرافِ بِالذَّنْبِ، ثُمَّ الْمَسْأَلَة» ".

٢-أن يسعى الداعي إلى تطهير أمواله من كل غصب وظلم، وأن لا يكون طعامه من حرام. عن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُسْتَجَابَ دُعاؤُهُ فَلْيُطَيِّبْ مَطْعَمَهُ وَمَكْسَبَهُ» ٤.

٣-أن لا يفترق الدعاء عن الجهاد المستمرّ ضدّ كل ألوان الفساد، لأنّ الله لا يستجيب من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، عن النبي ﷺ: «لَتَأْمُونَّ بِالْمَغُووفِ وَلَتَنْهُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ، أَوْ لَيُسَلَّطَنَّ اللهُ شَرَارَكُمْ عَلَى خِيَارِكُمْ فَيَدْعُو خِيَارُكُمْ فَلاَ يُسْتَجَابُ لَهُمْ» أَوْ لَيُسَلِّطَنَّ اللهُ شَرَارَكُمْ عَلَى خِيَارِكُمْ فَيَدْعُو خِيَارُكُمْ فَلاَ يُسْتَجَابُ لَهُمْ» أَوْ

ترك هذه الفريضة الإقمية (فريضة المراقبة الاجتاعية) يبؤدي إلى خلو الساحة

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٧٣، (باب الإقبال على الدعاء، ح ١).

٢ العصدر السابق.

٣ المصدر السابق، ص ٤٨٤؛ وسفينة البحار، ج ١، ص ٤٤٨ و ٤٤٩.

٤. سفينة البحار، ج ١، ص ٤٤٨ و ٤٤٩؛ ووسائل الشيعة، ج ٧، ص ١٤٥، ح ٨٩٦٥.

٥٠ أصول الكافي، ج ٥، ص ٥٦، ح ٣، (باب الامر بالمعروف والنّهي عن المنكر).

الاجتاعية من الصالحين، وتركها للمفسدين، وعند ذاك لا أثر للدعاء، لأنّ هـذا الوضع الفاسد نتيجة حتمية لأعهال الإنسان نفسه.

٤- العمل بالمواثيق الإلهيّة، الإيمان والعمل الصالح والأمانة والصلاح من شروط إستجابة الدعاء، فمن لم يف بعهده أمام بارئه لا ينبغي أن يتوقع من الله إستجابة دعائه.

جاء رجل إلى أمير المؤمنين علي الله ، وشكا له عدم استجابة دعائه، فقال الإمام: «إنَّ قُلُوبَكُمْ خَانَتْ بِثَمَانِ خِصَال:

أَوَّلُهَا: إِنَّكُمْ عَرَفْتُمُ اللهَ فَلَمْ تُوَدُّوا حَقَّهُ كَمَا أَوْجَبَ عَلَيْكُمْ، فَمَا أَغْنَتْ عَنْكُمْ مَعْرِفَتُكُمْ شَيئاً. وَالثَّانِيَةُ: إِنَّكُمْ آمَنْتُمْ بِرَسُولِهِ ثُمَّ خَالَفْتُمْ شُنَّتَهُ، وَأَمَتُّمْ شَرِيعَتَهُ فَأَيْنَ ثَمَرَةُ إِيَمانِكُمْ؟! وَالثَّالِقَةُ: إِنَّكُمْ قَرَأْتُمْ كِتَابَهُ الْمُنْزَلَ عَلَيْكُمْ فَلَمْ تَعْمَلُوا بِهِ، وَقُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ثُمَّ خَالَفْتُمْ! وَالتَّابِعَةُ: إِنَّكُمْ قُلْتُم تَخَافُونَ مِنَ النَّارِ، وَأَنْتُم فِي كُلِّ وَقَتٍ تَقَدُمُونَ إلَيها بِمعاصِيكُم فَأيدنَ خَوفُكُم؟!

وَالْخَامِسَةُ: إِنَّكُمْ قُلْتُمْ تَرْغَبُونَ في الْجَنَّةِ، وأَنْتُمْ في كُلِّ وَقْتٍ تَفْعَلُونَ مَا يُبَاعِدُكُمْ مِنْها فَأَيْنَ رَغْبَتُكُمْ فِيهَا؟

وَالسَّادِسَةُ: إِنَّكُمْ أَكَلْتُمْ نِعْمَةَ الْمَوْلَىٰ فَلَمْ تَشْكُرُوا عَلَيْهَا!

وَالسَّابِعَةُ: إِنَّ اللهَ أَمَرَكُمْ بِعَداوَةِ الشَّيْطَانِ، وَقَالَ: ﴿ إِنْ الشَّيطان لَكُم عَدَوَّ فَاتَّعُدُوهُ عَدُولُهُ ` ، فَعَادَيْتُمُوهُ بِلاَ مَخَالَفَةٍ .

وَالثَّامِنَةُ: إِنَّكُمْ جَعَلْتُمْ عُيُوبَ النَّاسِ نَصْبَ أَغْيُنِكُمْ وَعُيْوبَكُمْ وَراءَ ظُهُودِكُمْ تَلُومُونَ مَنْ أَنْتُمْ وَالثَّامِنَةُ: إِنَّكُمْ جَعَلْتُمْ عُيُوبَ النَّاسِ نَصْبَ أَغْيُنِكُمْ وَعُيْوبَكُمْ وَراءَ ظُهُودِكُمْ تَلُومُونَ مَنْ أَنْتُمْ أَخْوابَهُ وَطُرُقَهُ؟ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَصْلِحُوا أَحَقُ بِالْلَوْمِ مِنْهُ فَأَيُّ دُعَاءٍ يُسْتَجِيبُ اللهُ لَكُمْ دُعَاءَكُمْ» `. أَعْمَالَكُمْ وَأَخْلِصُوا سَرَايُرَكُمْ وَأُمُرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ فَيَسْتَجِيبُ اللهُ لَكُمْ دُعَاءَكُمْ» `.

هذا الحديث يقول بصراحة: إنّ وعد الله باستجابة الدعاء وعد مشروط لا مطلق. مشروط بتنفيذ المواثيق الإلهيّة، وإنّ عمل الإنسان بهذه المواثيق الثمانية المذكورة فله أن يتوقع استجابة الدعاء، وإلّا فلا.

العمل بالأمور الثمانية المذكورة بـاعتبارها شروطاً لاسـتجابة الدعـاء كـافٍ لتربـية الإنسان ولاستثار طاقاته على طريق مثمر بنّاء.

٥- من الشروط الأخرى لاستجابة الدعاء العمل والسعي، عن على على «الدَّاعِي بِلاَ عَمَلِ كَالرَّامِي بِلاَ عَمَلِ كَالرَّامِي بِلاَ وَتَرٍ» \.

الوتر بحركته يدفع السهم نحو الهدف، وهكذا دور العمل في الدعاء.

من مجموع شروط الدعاء المذكورة نفهم أنّ الدعاء لا يغنينا عن التوسل بالعوامل الطبيعية، بل أكثر من ذلك يدفعنا إلى توفير شروط إستجابة الدعاء في أنفسنا، ويحدث بذلك تغييراً كبيراً في حياة الإنسان وتجديداً لمسيرته، وإصلاحاً لنواقصه.

أليس من الجهل أن يصف شخص الدعاء بهذا المنظار الإسلامي أنّه مخدّر؟! الله عندر؟!

أُحِلَّ لَكُمُّمُ لَيْلُهُ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى فِسَآمِكُمُّ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَٱلْتُمْ لِبَاسُ لَكُمْ وَعَفَا لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ ٱلْخُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنَكُمُ فَاكُنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَعُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُواْ حَقَى يَتَبَيِّنَ لَكُو عَنَا اللَّهُ لَكُمْ فَكُلُوا وَاشْرَبُواْ حَقَى يَتَبَيِّنَ لَكُو عَنَا الْخَيْطُ ٱلْأَسْوَدِمِنَ ٱلْفَجِرِّثُمَّ أَيْمُوا وَاشْرَبُواْ حَقَى يَتَبِينَ لَكُو اللَّهِ الْأَسْوَدِمِنَ ٱلْفَجِرِّثُمَّ أَيْمُوا الصِّيامَ إِلَى ٱلْيَلِ وَلَا الْخَيْطُ ٱلْأَسْوَدِمِنَ ٱلْفَجِرِيُّمَ أَيْمِوا الصِّيامَ إِلَى ٱلْيَلِ وَلَا تَعْمَرُوهُ مَنَ وَاسْتُعْمُ وَاللَّهِ مِلْ اللَّهُ مَا كَنَا لِلْكَ مُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ مَا كَذَالِكَ لَلْكَ مُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ مَا كَذَالِكَ لَكُمْ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَا

سبب النزول

روي أنّ الأكلكان محرّماً في شهر رمضان بالليل بعد النوم، وكان النكاح حراماً بالليل والنهار في شهر رمضان، وكان رجل من أصحاب رسول الله ﷺ يقال له مطعم بن جيبر شيخاً ضعيفاً، وكان صائماً، فأبطأت عليه أهله بالطعام فنام قبل أن يفطر، فلها انتبه قال لأهله: قد حُرّم عليّ الأكل في هذه الليلة.

فلها أصبح حضر حفر الخندق فأغمى عليه، فرآه رسول الله عَلَيْ فرق له.

وكان قوم من الشباب ينكحون بالليل سرّاً في شهر رمضان، فأنزل الله هذه الآية فأحلّ النّكاح بالليل في شهر رمضان، والأكل بعد النوم إلى طلوع الفجر <sup>١</sup>.

# التفسير

## رفصة في أمكام الصّوم:

مرّ بنا في سبب نزول الآية أنّ النكاح كان محرّماً في ليالي شهر رمضان إضافة إلى نهاره،

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ١٠، ص ١١٤، ح ١٢٩٩٣.

وأنّ الأكل والشرب كانا محرّمين في الليل أيضاً بعد النوم، ولعل ذلك كان اختباراً للجيل الإسلامي الأوّل وإعداداً له كي يتقبل أحكام الصوم الثابتة.

الآية الكريمة تتضمن أربعة أحكام إسلامية في حقل الصوم والإعتكاف. تـقول أولاً: 
واحلُ لكم ليلة الصِّيام الرَّفْك الله نسائكم .

ثم تذكر الآية سبب الحكم فتقول: ﴿ هنَّ لباسُ لكم وأنتم لباسُ لهنَّ ﴾.

واللباس يحفظ الجسم من الحر والبرد وأنواع الأخطار من جهة، ويستر عيوب الجسم من جهة أخرى، أضف إلى أنّه زينة للإنسان، وتشبيه الزوج باللباس يشمل كل هذه الجوانب.

هذا التعبير يوضّح غاية الإرتباط المعنوي بين الرجل والمرأة ومساواتهما في هذا المجال، فالتعبير جاء للرجل كما جاء للمرأة بدون تغيير.

ثم يبين القرآن سبب تغيير هذا القانون الإلهي ويقول: ﴿علم الله أنكم كسنتم تسختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم ﴾.

فالله سبحانه وسّع عليكم الأمر وخفّفه، وجعل فيه رخـصة بـلطفه ورحمــته، كــي لا تتلوثوا بالذنوب.

﴿ فَالآنَ بِاشْرُوهِنَّ وَلَيْتَعُولُ مَا كُتُبِ لَللهُ لَكُمْ ﴾ .

وهذا الأمر لا يعني طبعاً الوجوب، بل هو رخصة بعد المنع، أو هو بتعبير الأصوليين «الأمر عقيب الخطر»، ويدل على الجواز.

عبارة ﴿ولبتغوا هاكتب الله لكم﴾ إشارة إلى أنّ الاستفادة من هذه الرخصة الكائنة في مسير قوانين الخلقة وحفظ النظام وبقاء النسل لامانع فيها.

ثم تبين الآية الحكم الثاني و تقول: ﴿وكلوا ولشربوا حتَّىٰ يتبيَّن لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ﴾.

للمسلم \_إذن \_أن يأكل ويشرب في الليل، حتى إذا طلع الفجر يمسك.

<sup>· «</sup>الرفث» هو الحديث المكشوف عن المسائل الجنسية، واستعير لمعنى الجماع كما في الآية.

وتبين الآية الحكم الثالث: ﴿ ثُمُّ أَتَمُوا الصَّيَامُ لِلَّي اللَّيلَ ﴾.

هذه الجملة تأكيد على حظر الأكل والشرب والنكاح في أيّام شهر رمضان للصائمين، وتشير إلى أنّ الحظر يبدأ من طلوع الفجر وينتهي عند الليل.

تطرح الآية بعد ذلك الحكم الرّابع وتقول: ﴿ ولا تباشروهن وأنتم ماكفون في المساجد ﴾.

هذا الحكم يرتبط بالاعتكاف، وهو شبيه بالاستثناء من الحكم السابق، فني الاعتكاف الذي لا تقلّ مدّته عن ثلاثة أيّام، لا يحق للمعتكف الصائم أن يباشر زوجته لا في الليل ولا في النهار.

في ختام الآية عبارة تشير إلى كل ما ورد فيها من أحكام تقول: ﴿تلك حدود الله فلا تقربوها﴾ لأنّ الاقتراب من الحدود يبعث على الوسوسة، وقد يدفع الإنسان إلى تجاوز الحدود والوقوع في الذنب.

نعم، ﴿ كَذُلِكَ يَبِيِّنَ لَللهَ آياتِهِ لَلنَّاسَ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾.

## بحوث

#### ١- المدود الإلهيّة

بعد أن ذكرت الآية الكريمة بعض أحكام الصوم والاعتكاف، عبرت عن هذه الأحكام بالحدود الإلهيّة، وهي الحدود بين الحلال والحرام... بين الممنوع والمباح. ومن الملفت للنظر أنّ الآية لم تقل لا تتجاوزوا هذه الحدود، بل قالت: ﴿ فلا تقربوها ﴾، لأنّ الاقتراب منها يؤدّي إلى إثارة الوساوس، وقد يؤدّي أحياناً إلى تجاوز هذه الحدود.

لذلك نهئ الإسلام عن الولوج في مناطق تؤدّي إلى إنزلاق الإنسان في المحرمات، كالنهي مثلاً عن الاشتراك في مجالس شرب الخمر حتى مع عدم التلوث بالخمرة، أو النهمي عمن الاختلاء بالمرأة الأجنبية.

هذا النهي ورد في النصوص الإسلامية تحت عنوان «حماية الحمي».

ورد عن رسول الله عَنَا الله عَنَا الله عَنَا الله عَنَا الله عَنَا اللهِ عَمَا اللهِ مَحَارِمُهُ، فَمَنْ يَزتَعُ حَوْلَ الْحِمَىٰ يُوشَكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ» \.

١. التفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ١٦٧، ح ٣٣٥٠٧.

من هنا فالمتقون لا يجنّبون أنفسهم الوقوع في المحرمات فحسب، بل يسعون إلى عــدم الإقتراب من حافّة الحرام.

#### ٢۔ الإعتكاف

العكوف والإعتكاف أصله اللزوم، يقال: عكفت بالمكان، أي أقمت به ملازماً له، وهو في الشرع اللبث في المساجد للعبادة، وأقلّه ثلاثة أيّام يصوم خلالها المعتكف ويكفّ عن بعض المباحات.

هذه العبادة لها الأثر العميق على تصفية الروح والقرب من الله، وذكرت كتب الفقه آدابها وشروطها، هذه العبادة مستحبة، وقد تتخذ أحسياناً في ظروف استثنائية طابع الوجوب. في الآية التي نبحث فيها ورد ذكر أحد شروط الإعتكاف وهو حظر النكاح ليلاً ونهاراً، وهذه الإشارة جاءت لإرتباطها بمسألة الصوم.

#### ٣ـ طلوع الفجر

الفجر في الأصل شقّ الشيء شقّاً واسعاً، وسمّي الصبح فجراً لأنه فَجَر الليل.

وعبرت الآية عن الفجر أيضاً بأسلوب ﴿ حتى يتبين لكم النسيط الأبين من النسيط الأبين من النسيط الأسود ﴾. ومن الظريف أن «عدي بن حاتم» قال للنبيّ: إني وضعت خيطين من شعر أبيض وأسود فكنت أنظر فيها فلا يتبيّن لي، فضحك رسول الله عَنَيْ حتى رؤيت نواجذه ثم قال: «يَا ابْنَ حَاتَم إنَّمَا ذَلِكَ بَيَاضُ النَّهَارِ وَسَوَادُ اللَّيْلِ فَابْتِدَاءُ الضَّوْم مِنْ هَذَا الْوَقْتِ» \.

وهذا التعبير يوضّح أيضاً الفرق بين الصبح الصادق والصبح الكاذب: لأنّ الفجر فجران: الفجر الكاذب وهو على شكل عمود من الضوء يظهر في السماء كذنب السرحان (الثعلب)، وبعده يظهر الفجر الصادق وهو بياض شفّاف أفتي يظهر في أفق السماء كخيط أبيض يظهر إلى جوار الخيط الأسود، وهذا هو الصبح الصادق وبه يتعلق حكم الصوم والصلاة، ولا يشبه الفجر الكاذب.

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير جامع البيان، والتفسير الكبير، وتفسير الكشاف، وتفسير الدرّالمنثور، ذيل الآية مورد البحث.

# ٤\_ التقوى، هي الأوّل والآخر

في أوّل آية ترتبط بأحكام الصوم ورد ذكر التقوى على أنّها الهدف النهائي للصوم، وفي آخر آية أيضاً وردت عبارة ﴿لعلّهم يـتُقون﴾ وهذا يؤكّد أنّ كل مناهج الإسلام وسيلة لتربية الروح والتقوى والفضيلة والإرادة والإحساس بالمسؤولية.

8003

# وَلَاتَأَكُلُواْأَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ وَتُذَلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُصَّامِ لِتَأْحُلُواْ فَإِيقًا مِنْ آمْوَلِ النَّاسِ بِالْإِنْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَنْ آمُولُ النَّاسِ بِالْإِنْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ وَنَا اللَّهُ اللّ

# التفسير

# المباديء الأوليّة للإقتصاد الإسلامي:

هذه الآية الكريمة تشير إلى أحد الأصول المهمّة والكليّة للاقتصاد الإسلامي الحاكمة على مجمل المسائل الاقتصاديّة، بل يمكن القول إنّ جميع أبواب الفقه الإسلامي في دائرة الاقتصاد تدخل تحت هذه القاعدة، ولذا نلاحظ أنّ الفقهاء العظام تمسّكوا بهذه الآية في مواضع كثيرة في الفقه الإسلامي وهو قوله تعالى ﴿ولاتاكلوالُموالكم بينكم بالباطل﴾.

أمّا المراد من «الباطل» في هذه الآية الشريفة فقد ذكر له عدّة تفاسير، ذهب أحدها إلى أمّا المراد من «الباطل» في هذه الآية الشريفة فقد ذكر له عدّة تفاسير، ذهب أخرون أنّ معناه الأموال التي يستولي عليها الإنسان عن طريق الغصب والعدوان، وذهب آخرون أنّ المراد هو الأموال التي يحصل عليها الشّخص من القيار وأمثاله.

ويرى ثالث أنّها إشارة إلى الأموال التي يكتسبها الشخص بواسطة القَـسَم الكـاذب (وأشكال الحيل في المعاملات والعقود التّجاريّة).

ولكنّ الظاهر أنّ مفهوم الآية عام يستوعب جميع ما ذكرنا من المعاني للباطل لأنّ الباطل يعني الزّائل وهو شامل لما ذكر من المعاني، فما ورد في بعض الرّوايات \_كما ورد عن الباطل يعني الزّائل وهو شامل لما ذكر من المعاني، فما ورد عن الإمام الصادق في أنّ معناه (القسم الكاذب) أو ما ورد عن الإمام الصادق في تفسيره بـ (القمار) فهو في الواقع من قبيل المصاديق الواضحة له.

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ١٧٦، ح ٦١٥.

٢٠ وسائل الشيعة، ج ١٧، ص ١٦٤ و١٦٧، ح ٢٢٢٦٧.

فعلى هذا يكون كلّ تصرّف في أموال الآخرين من غير الطريق المشروع مشمولاً لهذا النهي الإلهي، وكذلك فإنّ جميع المعاملات التي لا تنضمّن هدفاً سلياً ولا ترتكز على أساس عقلائي فهي مشمولة لهذه الآية.

ونفس هذا المضمون ورد في سورة النساء الآية ٢٩ مع توضيح أكثر حيث تخاطب المؤمنين ﴿يَا لَيُهَا الَّذِينَ آمِنُوا لَا قَاكُلُوا لَمُوالَكُم بَينكم بِالباطل إِلَّا أَنْ تَكُونَ تَـجَارَةً عَـنْ تَـرَاضِ مِنكم﴾.

إنّ استثناء التّجارة المقترنة مع التراضي هو في الواقع بيان لمصداق بــارز للــمعاملات المشروعة والمبّاحة، فلا تنفي الهبة والميراث والهديّة والوصيّة وأمثالها، لأنّها تحققّت عــن طريق مشروع عقلائي.

والملفت للنظر أن بعض المفسّرين قالوا: إنّ جعل هذه الآية مورد البحث بعد آيات الصوم آيات ١٨٢ ـ ١٨٧ علامة على وجود نوع من الإرتباط بينها، فهناك نهيٌ عن الأكل والشرب من أجل أداء عبادة إلهيّة، وهنا نهيٌ عن أكل أموال الناس بالباطل الذي يعتبر أيضاً نوع من الصوم ورياضة للنفوس، فها في الواقع فرعان لأصل التقوى. تلك التقوى التي وردت في الآية بعنوان الهدف النّهائي للصوم (.

ولابدّ من ذكر هذه الحقيقة وهي أنّ التعبير بــ (الأكل) يُعطي معنىً واسعاً حيث يشمل كلّ أنواع التصرّفات ، أي أنّه تعبير كنائي عن أنواع التصرّفات، و(الأكل) هو أحد المصاديق البارزة له.

ثمّ يشير في ذيل الآية إلى نموذج بارز لأكل المال بالباطل والذي يتصوّر بعض الناس أنّه حقّ وصحيح لأنّهم أخذوه بحكم الحاكم فيقول: ﴿وتدلوا بها إلى الحكّام لتاكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم ولنتم تعلمون ﴾ ٢.

(تدلوا) من مادّة (إدلاء)، وهي في الأصل بمعنى إنزال الدلو في البئر لإخراج الماء، وهو تعبير جميل للموارد التي يقوم الإنسان فيها بتسبيب الأسباب لنيل بعض الأهداف الخاصّة. وهناك احتمالان في تفسير هذه الجملة:

الأول: هو أن يكون المراد أن يقوم الإنسان بإعطاء قسماً من ماله إلى القضاة على شكل

١. اقتباس من تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٢٥٢.

٢. جمله «تدلوا» عطف على «تأكلوا»، فعلى هذا يكون مفهومها «لا تدلوا».

هديّة أو رشوة (وكليهما هنا بمعنى واحد) ليتملّك البقيّة، فالقرآن يقول: إنّكم بالرّغم من حصولكم على المال بحكم الحاكم أو القاضي ظاهراً، ولكنّ هذا العمل يـعني أكـلُ للـمال بالباطل، وهو حرام.

الثّاني: أن يكون المراد أنّكم لا ينبغي أن تتحاكموا إلى القضاة في المسائل الماليّة بهدف وغرض غير سليم، كأن يقوم أحد الأشخاص بإيداع أمانة أو مال ليتيم لدى شخص آخر من دون شاهد، وعندما يطالبه بالمال يقوم ذلك الشخص بشكايته لدى القاضي، وبما أنّ المودع يفتقد إلى الشاهد فسوف يحكم القاضي لصالح الطرف الآخر، فهذا العمل حرام أيضاً وأكلٌ للمال بالباطل.

ولا مانع من أن يكون لمفهوم الآية هذه معنى واسعاً يشمل كلا المـعنيين في جمـلة (لا تدلوا)، بالرغم من أن كلّ واحد من المفسرين ارتضى أحد هذين الاحتالين.

والملفت للنظر أنّه ورد حديث عن رسول الله عَلَيْنَ يقول: «إنّما أنا بشر وإنّما يسأتيني الخصم فلعلّ بعضكم أن يكون ألحن بحجّته من بعض فأقضي له فإن قضيت له بحقٍ مُسلّم فإنّما هي قطعة من نار فليحملها أو ليذرها» أي لا تتصوروا أنّه من أمواله و يحل له أكله لأنّ رسول الله حكم له بهذا المال، بل هي قطعة من نار.

## ہحث

#### وباء الرشوة:

من الأوبئة الاجتماعية التي ابتلي بها البشر منذ أقدم العصور وباء الإرتشاء، وكانت هذه الظاهرة المرضية دوماً من موانع إقامة العدالة الاجتماعية ومن عوامل جرّ القوانين لصالح الطبقات المقتدرة، بينها سُنّت القوانين لصيانة مصالح الفئات الضعيفة من تطاول الفئات القوية عليهم. الأقوياء قادرون بما يمتلكونه من قوّة أن يدافعوا عن مصالحهم، بينها لا يملك الضعفاء إلّا أن يلوذوا بالقانون ليحميهم، ولا تتحقّق هذه الحماية في جوّ الإرتشاء، لأنّ القوانين ستصبح ألعوبة بيد القادرين على دفع الرشوة، وسيستمر الضعفاء يعانون من الظلم والإعتداء على حقوقهم.

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٢٥٢؛ وتفسير ابن كثير، ج ١، ص ٢٣١.

ولهذا شدّد الإسلام على مسألة الرشوة وأدانها وقبّحها واعتبرها من الكبائر، فهي تفتّت الكيان الاجتاعي، وتؤدّي إلى تفشّي الظلم والفساد والتمييز بين الأفراد في المجتمع الإنساني، وتصادر العدالة من جميع مؤسّساته.

جدير بالذكر أنّ قبح الرشوة قد يدفع بالراشين إلى أن يغطّوا رشوتهم بقناع من الأسماء الأخرى كالهدية ونظائرها، ولكن هذه التغطية لا تغيّر من ماهيّة العمل شيئاً، والأمـوال المستحصلة عن هذا الطريق محرّمة غير مشروعة.

وهذا «الأشعث بن قيس» يتوسّل بهذه الطريقة، فيبعث حلوى لذيذة إلى بيت أميرالمؤمنين على الله أملاً في أن يستعطف الإمام تجاه قضية رفعها إليه، ويسمّي ما قدّمه هديّة، فيأتيه جواب الإمام صارماً قاطعاً، قال: «هببَلتك الهُبول، أعَسنُ ديسن الله أتستني لتخدعني؟... والله لو أعطيتُ الأقاليم السبعة بما تحت أفلاكها على أن أعصِيَ الله في نملة أسلبها جَلبَ شعيرة ما فعلته، وأنّ دنياكم عندي لأهون من ورقة في فم جرادة تقضمُها. ما لِعليّ ونعيم يفنى ولذّة لا تبقى؟!...»

الإسلام أدان الرشوة بكل أشكالها، وفي السيرة أنّ واحداً ممّن ولاه رسول الله عَبَالَةُ قَبِلَ رشوة قدَّمت إليه بشكل هديةٍ، فقال له الرسول: «كيف تأخذ ما ليس لك بحق؟!» قال: كانت هدية يا رسول الله. قال: «أرايت لو قعد أحدكم في داره ولم نوله عَمَلاً أكان الناسُ يسهدونه شمئاً؟!» \.

ومن أجل أن يصون الإسلام القضاة من الرشوة بكلّ أشكالها الخفيّة وغير المباشرة، أمر أن لا يذهب القاضي بنفسه إلى السوق للشراء، كي لا يؤثّر فيه بائع من الباعة فيبيعه بضاعة بثمن أقل، ويكسب على أثرها تأييد القاضي في المرافعة.

أين المسلمين اليوم من هذه التعاليم الدقيقة الصارمة الهادفة إلى تحقيق العدالة الاجتاعية بشكل حقيق عملي في الحياة؟!

إنّ مسألة الرشوة مهمّة في الإسلام إلى درجة أنّ الإمام الصادق الله يقول عنها: «وأمّا الرشا في الحكم فهو الكفر بالله العظيم» ٢.

وورد في الحديث النبوي المعروف: «لعن الله الراشي والمرتشي والماشي بينهما» ٣.

١. نهج البلاغة، الخطبة ٢٢٤.

٢. وسائل الشيعة، ج ١٢، (باب ٥، من أبواب ما يكتسب به، ح ٢).

٣. بحار الأنوار، ج ١٠١، ص ٢٧٤، ح ٩ و ١١ (باب الرشا في الحكم).

يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلْهِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَن تَاثُوا الْبُيُوتَ مِن ظُهُودِهِكَا وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّمَنِ ٱتَّعَى وَأَتُواْ ٱلْبُيُوسَتَ مِنْ أَبُوبِهِكَا وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَكَلَّكُمْ نُفُلِحُونَ شَيْ

## سبب النزول

روي أنّ معاذ بن جبل قال: يا رسول الله إنّ اليهود يُكثرون مسألتنا عن الأهلّة فأنزل الله هذه الآية. ` هذه الآية. ` وقيل: إنَّ اليهود سألوا رسول الله: لِمَ خُلِقَتْ هذه الأهلّة؟ فنزلت هذه الآية. ` لتقول إنّ للأهلّة فوائد مادّية ومعنوية في نظام الحياة الإنسانية.

# التمسير

#### التقويم الطبيعى:

كما اتّضح من سبب نزول هذه الآية الشريفة من أنّ جماعة سألوا رسول الله ﷺ عن الهلال وما يحصل عليه من تغييرات متدرّجة وعن أسبابها ونـتائجها، فـيجيب القـرآن الكريم على سؤالهم بقوله ﴿يسائونك من الأهلة﴾.

(أهلّة) جمع «هلال» ويعني القمر في اللّيلة الأولى والثانية من الشهر، وقال بعضهم أنّ التسمية تطلق عليه لثلاث ليالي من أوّل الشّهر وبعد ذلك يُسمّى (قمر)، وذهب بعضهم إلى أكثر من هذاالمقدار.

ويرى المرحوم (الطبرسي) في مجمع البيان وآخرون من المفسّرين أنّ مفردة «الهلال»

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ والتفسير الكبير، ج ٥، ص ٢٨٠.

٢. المصدر السابق.

هي في الأصل من (استهلال الصبي) ويعني بكاء الطفل من بداية تولده، ثم استُعمل للقمر في بداية الشهر، وكذلك استعمل أيضاً في قول الحجيج في بداية مناسكهم: «لبيك لبيك»، بصوت عال، فيقال (أهل القوم بالحج) ولكن يُستفاد من كلمات الرّاغب في المفردات عكس هذا المطلب وأن أصل هذه المفردة هو الهلال في بداية الشهر وقد استفيد منه (استهلال الصبي) أي بكائه عند ولادته.

وعلى كلّ حال يُستفاد من جملة (يسألونك) التي هي فعل مضارع يدل على التكرار أنّ هذا السؤال قد تكرّر مرّات عديدة على رسول الله عَلَيْقَالَةً .

## ثم تقول الآية ﴿قُل هِي مواقيت للنَّاس والحج ﴾.

فما يحصل عليها من تغييرات منتظمة تدريجيّة ، يجعل منها تقويماً طبيعياً يساعد الناس على تنظيم أمورهم الحياتية القائمة على التوقيت وتحديد الزمن، وكذلك على تنظيم أمور عباداتهم المحدّدة بزمانٍ معيّن كالحجّ والصوم، والهلال هو المرجع في تعيين هذا الزمان، وبالاستهلال ينظم الناس أمور عبادتهم وشؤون دنياهم.

هـذا التـقويم الطـبيعي مـيسور لجـميع البـشر مـتعلّمهم وأمّيّهم، في جمـيع بـقاع الأرض،وبموجبه يمكن تعيين أوّل الشهرووسطه وآخره،بل كلّ يوم من أيّامه بدقّة.

وواضح أنّ نظام الحياة الاجتماعية يحتاج إلى تقويم، أي إلى وسيلة تعيّن التاريخ الدقيق، ومن هنا وضع الله سبحانه هذا التقويم الطبيعي للناس في كلّ زمانومكان.

من امتيازات قوانين الإسلام أنّ أحكامه قائمة عادةً على المقاييس الطبيعية لأنّ هـذه المقاييس متوفّرة لدى جميع الناس، ولا يؤثّر عليها مرور الزمان شيئاً.

أمّا المقاييس غير الطبيعية فليست في متناول يد الجميع ولم يستطع جميع البشر حتى في زماننا هذا أن يستفيدوا من مقاييس عالمية موحّدة.

لذلك نرى أنّ المقياس في الأحكام الإسلامية يقوم في الأطوال عــلى أســـاس الشـــبر والخطوة والذراع والقامة، وفي الزمان على غروب الشمس وطلوع الفجر وزوال الشمس ورؤية الهلال.

وهنا يتضح امتياز الأشهر القمرية عن الشمسيّة، فالبرغم من أنّ كلاً منهما يترتّب على حركات الكواكب السهاويّة، ولكنّ الأشهر القمريّة قابلة للمشاهدة من الجميع، في حين أنّ الأشهر الشمسيّة لايكن تشخيصها إلّا بواسطة المنجميّن وبالوسائل الخاصّة لديهم،

فيعرفون مثلاً أنّ الشمس في هذا الشهر سوف تقع في مقابل أيّ صورة فلكيّة وأيّ بسرجٍ سهاوى.

وَ هنا يُطرح هذا السؤال: هل أنّ الأشخاص الّذين سألوا عن الأهلّة كان هدفهم هـو الاستفسار عن فائدة هذه التغيّرات، أو السؤال عن كيفيّة ظهور الهلال و تكامله إلى مرحلة البدر الكامل؟

ذهب بعض المفسّرين إلى الاحتمال الأوّل، والبعض الآخر ذهب إلى الثاني وأضاف: بما أنّ السؤال عن الأسباب وعلل التغييرات ليست ذات فائدة لهم ولعلّ فهم الجواب أيـضاً سيكون عسيراً على أذهانهم، فلهذا بيّن القرآن النتائج المترتبّة على تغييرات الهلال لكـي يتعلّم الناس أن يتوجّهوا دوماً صوب النتائج.

ثم إن القرآن أشار في ذيل هذه الآية وعناسبة الحديث عن الحج وتعيين موسمه بواسطة الهلال الذي ورد في أوّل الآية، إلى إحدى عادات الجاهليّين الخرافيّة في مورد الحج ونهت الآية الناس عن ذلك، حيث تقول: ﴿وليس البرُّ بأن تأتوا البيوت من ظهورها ولكنّ البرّ من التقى ولتوالبيوت من طهورها ولكنّ البرّ من التقى ولتوالليوت من أبولها ولتقوا الله لعلكم تفلعون ﴾.

ذهب كثير من المفسّرين إلى أنّ الناس في زمن الجاهليّة كانوا يمتنعون لدى لبسهم ثياب الإحرام من الدخول في بيوتهم من أبوابها ويعتقدون بحرمة هذا العمل، ولهذا السبب فإنهم كانوا يفتحون كُوّه وثقب خلف البيوت لكي يدخلوا بيوتهم منها عند إحرامهم، وكانوا يعتقدون أنّ هذا العمل صحيح وجيّد، لأنّه بمعنى ترك العادة أ والإحرام يعني مجموعة من تروك العادات فيكتمل كذلك بترك هذه العادة.

ويرئ بعضهم أنّ هذا العمل كان بسبب أنهم لا يستظلّون بسقف في حال الإحرام، ولذلك فإنّ المرور من خلال ثقب الحائط بالقياس مع دخول الدار من الباب يكون أفضل، ولذلك فإنّ المرور من خلال ثقب الحائط بالقياس مع دخول الدار من الباب يكون أفضل، ولكنّ القرآن يصرّح لهم أنّ الخير والبر في التقوى لا في العادات والرّسوم الخرافيّة، ويأمر بعد ذلك فوراً بأن يدخلوا بيوتهم من أبوابها.

وهذه الآية لها معنىً أوسع وأشمل، وذلك أنّ الإنسان عندما يقدم على أيّ عــمل مــن الأعـال سواء كان دينياً أو دنيوياً لابدّ له من أن يرده من الطريق الصحيح لا من الطرق

١. تفسير البيضاوي، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير القرطبي، ج ٢، ص ٣٤١.

٢. تفسير القرطبي، ج ٢، ص ٣٤١؛ وتفسير بحرالمحيط، ج ٢، ص ٢٢٩.

المنحرفة، كما ورد هذا المعنى في رواية جابر عندما سأل الإمام الباقر عليه عن ذلك ١.

وهكذا يكون بامكاننا العثور على إرتباط جديد بين بداية الآية ونهايتها، وذلك أنّ كلّ عمل لابدّ أن يرده الإنسان من الطريق الصحيح، فالعبادة في الحجّ أيضاً لابـدّ أن يـبتدأ الإنسان بها في الوقت المقرّر وتعيينه بواسطة الهلال.

التفسير الثالث المذكور لهذه الآية هو أنّ الإنسان عندما يبحث عن الخيرات والبر لابدً أن يتوجّه صوب أهله ولا يطلبه من غير أهله، ولكنّ هذا التفسير يمكن إدراجه في التفسير الثاني حيث ورد في روايات أهل البيت المين عن الإمام الباقر الله (آل محمّد أبواب الله وسبله والدّعاة إلى الجنّة والقادة إليها والأدلاء عليها إلى يوم القيامة) .

هذا الحديث قد يشير إلى أحد مصاديق المفهوم الكلّي للآية لأنّه يقول أنّ عليكم أن تردوا في جميع أموركم الدينيّة عن الطريق الصحيح لها، يعني أهل بيت النبوّة الذين هم طبقاً لحديث الثقلين قرين القرآن، ولذلك يمكنكم أن تأخذوا معارفكم الدينيّة منهم، لأنّ الوحي الإلهي نزل في بيوتهم، فهم أهل بيت الوحي وصنائع القرآن وثمار تربيته.

جملة (ليس البرّ) يمكنها أن تكون إشارة إلى نكتة لطيفة أخرى أيضاً، وهي أنّ سؤالكم عن الأهلّة بدل سؤالكم عن المعارف الدينيّة بمثابة مَن يترك الدخول إلى داره من الباب الأصلي ثمّ يرده من ظهر البيت فهو عمل مستقبح ومستهجن.

ضمناً يجب الإلتفات إلى هذه النكتة في قوله تعالى ﴿لكنّ البرّ هن اتّقى﴾ أنّ وجود المتقّين بمثابة الينابيع المستفيضة بالخيرات، بحيث إنّهم قد يطلق عليهم كلمة (البر) نفسه ٢.

#### بحثان

#### ١\_ أسللة مفتلفة من رسول الله عَيْدُ

وردت في ١٥ مورد من الآيات القرآنية جملة (يسألونك) وهذه علامة على أنّ الناس يسألون من رسول الله عَلَيْقَ مسائل مختلفة كراراً ومراراً، والملفت للنظر أنّ رسول الله عَلَيْقَ اللهُ عَلَيْقَ اللهُ عَلَيْقَالُهُ

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٨٤، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير العياشي، ج ١، ص ٨٦، ح ٢١١.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ٢٠، ح ٩٩-٣٣.

٣. وذهب البعض إلى وجود حذف في الجملة وتقديره: (لكن البر من اتقىٰ ذلك).

مضافاً إلى أنّه لا ينزعج من هذه الأسئلة، فإنّه يستقبلهم بـصدر رحب، ويجـيب عـلى أسئلتهم من خلال الآيات القرآنية.

وأساساً فإنّ السؤال هو أحد حقوق الناس في مقابل القادة، وهذا الحقّ مشروع حتى للأعداء أيضاً، فبإمكانهم طرح اسئلتهم بشكل معقول. فالسؤال مفتاح حل المشكلات. والسؤال بوّابة العلوم. والسؤال وسيلة انتقال المعارف المختلفة.

وأساساً فإنّ طرح الأسئلة المختلفة في كلّ مجتمع علامة على التحرك الفكري والحضاري والحضاري والنقافي للنّاس، ووجود كلّ هذه الأسئلة في عصر النّبي ﷺ هو علامة على تحرّك أفكار الناس في ذلك المحيط ضمن تعليات القرآن الكريم والدين الإسلامي.

فن هنا يتّضح أنّ الأشخاص الّذين يعارضون طرح الأسئلة المنطقيّة في المجتمع يخالفون بذلك روح تعاليم الإسلام، وعملهم هذا مخالف لروح تعاليم الإسلام.

#### ٢\_ التقويم ونظام المياة

أنّ الحياة الفرديّة والاجتاعية لا يكن لها أن تقوم من دون نظم صحيح، نظم في التخطيط، ونظم في المديريّة والتنفيذ، فمن خلال نظرة سريعة إلى عالم الخلق من المنظومات الشمسيّة في السماء إلى بدن الإنسان وبناء هيكله وأعضائه المختلفة ندرك جيداً هذا الأصل الشامل والحاكم على جميع المخلوقات.

وعلى هذا الأساس جعل الله سبحانه وتعالى هذا النظم تحت اختيار الإنسان وقرّر أن تكون الحركات المنظّمة للكرة الأرضيّة حول نفسها وحول الشمس وكذلك دوران القمر حول الأرض بانتظام، وسيلة لتنظيم حياة الإنسان الماديّة والمعنويّة وترتيبها وفق برنامج معيّن.

ولنفترض أنّ هذا النظم في الكون لم يكن موجوداً ولم يكن لدينا مقياس معين لقياس الزّمان، فماذا سيحصل من اضطراب في حياتنا اليوميّة؟! و لهذا فإنّ الله تعالى ذكر هذا النظم الزماني في الأجرام الساويّة بعنوان أحد المواهب المهمّة الإلهيّة للإنسان، فني سورة يونس في الآية ٥ يقول ﴿هو الّذي جعل الشّمس ضياة والقمر نوراً وقدّر منازل لتعلموا مددالسنين والحساب ما خلق الله ذلك إلا بالحق يفمن الآيات لقوم يعلمون ﴾.

ومثل ذلك ما ورد في سورة الإسراء الآية ١٢ حُول النظام الحاكم على اللّيل والنهار ١.

١. بحثنا في هذا الموضوع ذيل الآية ١٢ من سورة الاسراء، وكذلك ذيل الآية ٥ من سورة يونس.

## سبب النزول

ذكر بعض المفسرين سببين لنزول الآية الأولى من هذه الآيات محل البحث:

الاوّل: إنّ هذه الآية هي أوّل آية نزلت في جهاد أعداء الإسلام وبعد نزول هذه الآية شرع رسول الله عَلَيْنَ في قتالهم إلّا الكفّار الذين لم يكونوا في حرب مع المسلمين، واستمرّ هذا الحال حتى نزل الأمر (اقتلوا المشركين) الذي أجاز جهاد وقتال جميع المشركين \.

الثاني: من أسباب النزول ما ورد عن ابن عباس أنّ هذه الآية نزلت في صلح الحديبيّة، وذلك أنّ رسول الله ﷺ لمّا خرج هو وأصحابه في العام الذي أرادوا فيه العمرة، وكانوا ألفاً وأربعائة، فساروا حتى نزلوا الحديبيّة فصدّهم المشركون عن البيت الحرام، فنحروا الهدي بالحديبيّة، ثم صالحهم المشركون على أن يرجع النّبي من عامه ويعود العام المقبل، ويخلوا له مكّة ثلاثة أيّام، فيطوف بالبيت ويفعل ما يشاء، فرجع إلى المدينة من فوره، فلم كان العام المقبل تجهّز النبي ﷺ وأصحابه لعمرة القضاء، وخافوا أن لا تني لهم قريش بذلك وأن يصدّوهم عن البيت الحرام ويقاتلوهم، وكره رسول الله قتالهم في الشهر الحرام في الحرم،

١. التفسير الكبير، ج ٥، ص ١٢٧؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

فأنزل الله هذه الآية لتبيح للمسلمين القتال إن بدأهم المشركون به .

والظاهر أنّ شـأن النزول الأوّل يـناسب الآيـة الأولى، والنــاني يـناسب الآيــات التالية،وعلى أية حال فإنّ مفهوم الآيات يدلّ على أنّها نزلت جميعاً بفاصلة قصيرة.

## التفسير

القرآن أمر في هذه الآية الكريمة بمقاتلة الذيبن يستهرون السلاح ببوجه المسلمين، وأجازهم أن يواجهوا السلاح بالسلاح، بعد أن انتهت مرحلة صبر المسلمين على الأذى، وحلّت مرحلة الدفاع الدامى عن الحقوق المشروعة.

تقول الآية: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سبيل الله الذين يقاتلونكم ﴾.

عبارة ﴿في سبيل الله ﴾ توضّح الهدف الأساسي من الحرب في المفهوم الإسلامي، ولا فالحرب ليست للإنتقام ولا للعلق في الأرض والتزعم، ولا للاستيلاء على الأراضي، ولا للحصول على الغنائم... فهذا كلّه مرفوض في نظر الإسلام. حمل السلاح إنّا يسح حينا يكون في سبيل الله وفي سبيل نشر أحكام الله، أي نشر الحقّ والعدالة والتوحيد واقتلاع جذور الظلم والفساد والانحراف.

وهذه هي الميزة التي تميّز الحروب الإسلامية عن ساير الحروب في العالم، وهذا الهدف المقدّس يضع بصماته على جميع أبعاد الحرب في الإسلام ويصبغ كيفيّة الحرب وكميّتها ونوع السلاح والتعامل مع الاسرى وأمثال ذلك بصبغة «في سبيل الله».

«سبيل» كما يقول الراغب في مفرداته أنّها في الأصل تعني الطريق السهل، ويرئ البعض الله ينحصر في طريق الحق، ولكن مع الالتفات إلى أن هذه المفردة جاءت في القرآن الكريم تارة بمعنى طريق الحق، وأخرى طريق الباطل، فإنّ مرادهم قد يكون إطلاقها على طريق الحقّ مع القرائن.

ولا شكّ أن سلوك طريق الحقّ «سبيل الله» أي طريق الدين الإلهي مع احتوائه على مشاكل ومصاعب كثيرة إلّا أنه سهل يسير لتوافقه مع الفطرة والروح الإنسانية للأشخاص المؤمنين، ولهذا السبب نجد المؤمنين يستقبلون تلك الصعوبات برحابة صدر حتى لو أدّى بهم إلى القتل والشهادة.

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٨٤، ذيل الآية مورد البحث وورد مثلها في تفاسير أخرى.

وعبارة والذين يقاتلونكم تدل بصراحة أن هذا الحكم الشرعي يختص بمن شهروا السلاح ضد المسلمين، فلا تجوز مقاتلة العدو ما لم يشهر سيفاً ولم يبدأ بقتال باستثناء موارد خاصة سيأتي ذكرها في آيات الجهاد.

وذهب جمع من المفسرين إلى أن مفهوم ﴿الذين يقاتلونكم﴾ محدود بدائرة خاصّة، في حين أنّ مفهوم الآية عام وواسع، ويشمل جميع الذين يقاتلون المسلمين بنحو من الإنحاء. ويستفاد من الآية أيضاً أنّ المدنيين \_خاصّة النساء والأطفال \_ لا يجوز أن يتعرّضوا لهجوم، فهم مصونون لأنّهم لا يقاتلون ولا يحملون السلاح.

ثمّ توصي الآية الشريفة بضرورة رعاية العدالة حتى في ميدان القــتال وفي مــقابل الأعداء، وتقول: ﴿ولا تــتدوا إن الله لا يحب المستدين﴾.

أجل، فالحرب في الإسلام لله وفي سبيل الله، ولا يجوز أن يكون في سبيل الله اعتداء ولا عدوان، لذلك يوصي الإسلام برعاية كثير من الأصول الخلقية في الحرب، وهو ما تفتقر إليه حروب عصرنا أشد الإفتقار، يوصي مثلاً بعدم الإعتداء على المستسلمين وعلى من فقدوا القدرة على الحرب، أوليست لديهم أصلاً قدرة على الحرب كالشيوخ والنساء والأطفال، وهكذا يجب عدم التعرّض للمزارع والبساتين، وعدم اللجوء إلى المواد السامة لتسميم مياه شرب العدو كالسائد اليوم في الحروب الكيمياوية والجرثوميّة.

الإمام علي الله يقول لافراد جيشه \_كها ورد في نهج البلاغة \_وذلك قبل شروع القتال في صفين: «لا تقاتلوهم حتى يبدؤوكم فإنكم بجهد الله على حجّة، وترككم إيّاهم حتى يبدؤوكم حجّة أخرى لكم عليهم، فإذا كانت الهزيمة بإذن الله فلا تقتلوا مدبراً ولا تُصيبوا مُعوراً ولا تجهزوا على جريح، ولا تهيجوا النساء بأذيّ وإن شتمن أعراضكم وسببن أمراءكم» .

والجدير بالذكر أنّ بعض المفسّرين ذهب طبقاً لبعض الروايسات إلى أنّ هـذه الآيـة ناسخة للآية التي تنهى عن القتال من قبيل ﴿ كَفُوا لَيـديكم ﴾ . وذهب آخـرون إلى أنّها منسوخة بالآية ﴿ وقاتلوا للعشركين كاقم ﴾ . ولكن الصحيح أنّ هذه الآية لا نـاسخة ولا

١٠ نهج البلاغة، الرسالة ١٤؛ وأصول الكافي، ج ٥، ص ٣٨، ح ٣.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ١٨، ع ٤١٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> النساء، ۷۷.

منسوخة، لأن منع المسلمين من قتال الكفّار كان في زمن لم يكن للمسلمين القوّة الكافية، ومع تغيّر الظروف صدر الأمر لهم بالدفاع عن أنفسهم، وكذلك قتال المشركين فهو في الواقع استثناء من الآية، فعلى هذا يكون تغيير الحكم بسبب تغيير الظروف لامن قبيل النسخ ولا الاستثناء، ولكن القرائن تدلّ على أنّ النسخ في الروايات وفي كلمات القدماء له مفهوم غير مفهومه في العصر الحاضر، أي له معنى واسع يشمل هذه الموارد أيضاً.

في الآية التالية التي تعتبر مكلة للأمر الصادر في الآية السابقة تتحدّث هذه الآية بصراحة أكثر وتقول: إن هؤلاء المشركين هم الذين أخرجوا المؤمنين من ديارهم وصبّوا عليهم ألوان الأذى والعذاب، فيجب على المسلمين أن يقتلوهم أينا وجدوهم، وأن هذا الحكم هو بمثابة دفاع عادل ومقابلة بالمثل، لأنّهم قاتلوكم وأخرجوكم من مكّة ﴿واقتلوهم حين ثقفتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم ﴾. ثمّ يضيف الله تعالى ﴿والفتنة لَشدُ من القتلى ﴾.

أمّا المراد من (الفتنة) ما هو؟ فهناك أبحاث عديدة بين المفسرين وأرباب اللّغة، فسهذه المفردة في الأصل من (فَتُن) على وزن مَتْن، ويقول الراغب في مفرداته أنّها تعني وضع الذهب في النار للكشف عن درجة جودته وإصالته، وقال البعض أنّ المعنى هو وضع الذهب في النار للكشف من الشوائب ، وقد وردت مفردة الفتنة ومشتقاتها في القرآن المكريم عشرات المرّات وبمعان مختلفة.

فتارة جاءت بمعنى الامتحان مثل ﴿أحسب الناس أن ينتركوا أن يقولوا لَهنّا وهم لا يفتنون﴾ `.

وتارةً وردت بمعنى المكر والخديعة في قوله تعالى ﴿يابني آدم لايَفْتِنتِكُم للشَّيطان﴾ ".
وتارةً بمعنى البلاء والعذاب مثل قوله ﴿يوم هم على النّاريفتنون \* دُوقُوا فَتنتكم﴾ أ.
وتارةً وردت بمعنى الضّلال مثل قوله ﴿ومن يرد الله فتنته فلن تعلك له من الله شيئاً﴾ ".
وتارةً بمعنى الشرك وعبادة الأوثان أو سد طريق الإيمان أمام الناس كما في الآية مورد البحث وبعض الآيات الواردة بعدها فيقول تعالى: ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدّين لله ﴾.

۱. تفسير روح المعاني، ج ۲، ص ٦٥. ٢. العنكبوت، ٢.

٤. الذاريات، ١٣ و١٤.

٣. الأعراف، ٢٧.

٥ المائدة، ٤١.

ولكنّ الظاهر أنّ جميع هذه المعاني المذكورة للفتنة تعود إلى أصل واحد (كما في أغلب الألفاظ المشتركة)، لأنّه مع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ معنى الأصل هو وضع الذهب في النار لتخليصه من الشوائب، فلهذا استعملت في كلّ مورد يكون فيه نوع من الشّدة، مثل الامتحان الذي يقترن عادةً بالشّدة ويتزامن مع المشكلات، والعذاب أيضاً نوع آخر من الشّدة، وكذلك المكر والخديعة التي تُتّخذ عادةً بسبب أنواع الضغوط والشدائد، وكذلك الشرك وإيجاد المانع في طريق إيمان الناس حيث يتضمّن كلّ ذلك نوع من الشّدة والضغط. والخلاصة أنّ عبادة الأوثان وما يتولّد منها من أنواع الفساد الفردي والاجتاعي كانت المراهد من المراهد

والخلاصة أنّ عبادة الأوثان وما يتولّد منها من أنواع الفساد الفردي والاجتاعي كانت سائدة في أرض مكّة المكرّمة حيث لوّثت بذلك الحرم الإلهي الآمن، فكان فسادها اشد من القتل فلذلك تقول هذه الآية مورد البحث مخاطبة المسلمين: لا ينبغي لكم ترك قتال المشركين خوفاً من سفك الدماء فإنّ عبادة الأوثان أشد من القتل.

وقد أورد بعض المفسّرين احتالاً آخر، وهو أن يكون المراد من الفتنة هنا الفساد الاجتاعي من قبيل تبعيد المؤمنين من أوطانهم حيث تكون هذه الأمور أحياناً أشد من القتل أو سبباً في قتل الأنفس والأفراد في الجتمع، فنقرأ في الآية ٧٣ من سورة الأنفال قوله تعالى: ﴿ إِلَّا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير أي إذا لم تقطعوا الرابطة مع الكفّار فسوف تقع فتنة كبيرة في الأرض وفساد عظيم.

ثمّ تشير الآية إلى مسألة أخرى في هذا الصدد فتقول: إنّ على المسلمين أن يحترموا المسجد الحرام دائماً وأبداً، ولذلك لا ينبغي قتال الكفّار عند المسجد الحرام، إلّا أن يبدؤكم بالقتال ﴿ ولاتقاتلوهم عندالمسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه ﴾.

﴿ قَإِنْ قَاتِلُوكُم قَاقَتُلُوهُم كَذُلِكَ جَزِلَهُ لِلكَافُرِينَ لَا أَنَّهُم عندما كسروا حرمة هذا الحرم الإلهي الآمن فلا معنى للسكوت حينئذ ويجب مقابلتهم بشدة لكي لا يسيئوا الاستفادة من قداسة الحرم وإحترامه.

ولكن بما أنّ الإسلام في منهجه التربوي للناس يقرن داعًا الإنذار بالبشارة معاً، والثواب والعقاب كذلك، لكي يؤثّر في المسلمين تأثيراً سلياً، فلذلك فسح الجال في الآية التالية للعودة والتوبة فقال: ﴿ فَإِنْ لِنتهوا فَإِنْ الله فَفُور رحيم ﴾

أجل فلو أنهم تركوا الشرك وأطفؤوا نيران الفتنة والفساد فسوف يكونون من إخوانكم، وحتى بالنّسبة إلى الغرامة والتعويضيات التي تجب على سائر المجرمين بعد قيامهم بالجريمة فإنّ هؤلاء المشركون معفوون من ذلك ولا يشملهم هذا الحكم.

وذهب البعض إلى أنّ جملة ﴿ فَإِنْ لِنَتْهُولَ ﴾ بمعنى ترك الشرك والكفر (كما ذكرنا أعلاه). وذهب البعض إلى أنّ المعنى هو ترك الحرب والقتال في المسجد الحرام أو أطرافه. ولكنّ الجمع بين هذين المعنيين ممكنٌ أيضاً.

الآية التالية تشير إلى هدف الجهاد في الإسلام وتقول: ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فـتنة ويكون للدّين لله ﴾.

ثمّ تضيف: فإن ترك هؤلاء المشركون عقائدهم الباطلة وأعيالهم الفاسدة فلا تتعرّضوا لهم ﴿ قَإِنَ لِنتَهُوا فَلا عدول لِللهُ الطالعين﴾.

وحسب الظاهر ذُكر في هذه الآية ثلاثة أهداف للجهاد وهي:

١-إزالة الفتنة. ١ يَحَالُهُ فِيحِ ١٠ المِكَارِي ١٠ اللهِ الفتنة. ١ يَحَالُهُ فِيحِ ١٠ المُكِارِي ١٠ المُكِارِي المُنافِ

٢- محو الشرك وعبادة الأوثان. ١١١٠ المازء أرام

٣-التصدي للظلم والعدوان. عبر والعرب الماء عاطره الرابع

ويُحتمل أن يكون المراد من الفتنة هو الشرك أيضاً، وعلى هـذا يكـون الهـدف الأوّل والثاني واحداً، وهناك أيضاً احتمال آخر وهو أنّ المراد من الظلم هنا هو الشرك أيضاً كها ورد في الآية ١٣ من سورة لقهان ﴿إِنَّ الشرك لظلمٌ عظيمٍ».

وعلى هذا الأساس فإنّ هذه الأهداف الثلاثة تعود إلى هدف واحــد وهــو التــصدي للشرك وعبادة الأوثان والّذي يمثّل المصدر الأساس لكلّ أنواع الفتن والمظالم والعدوان.

وذهب البعض إلى أنّ الظلم في هذه الآية بمعنى الابتداء بالحرب أو القتال في الحرم الإلهي الآمن، ولكنّ الاحتال الأوّل وهو أنّ المراد من الآية هو الأهداف الثلاثة المتقدّمة أقدى، فصحيح أنّ الشرك هو أحد مصاديق الفتنة، ولكنّ الفتنة لها مفهوم أوسع من الشرك، وصحيح أيضاً أنّ الشرك أحد مصاديق الظلم، ولكنّ الظلم له مفهوم أوسع أيضاً، فعندما نرى تفسيره بالشرك أحياناً فهو لبيان المصداق.

وعلى هذا الأساس لا يكون الجهاد في الإسلام لغرض التسلّط على البلدان والفتوحات، وليس لغرض تحصيل الغنائم، ولا بهدف تملّك الأسواق للتّجارة أو السيطرة على ثروات ومعادن البلدان الأخرى، أو من أجل غلبة العنصر القومي على آخر.

فالهدف هو أحد الثلاثة المتقدّمة: إزالة الفتن والفوضى التي تؤدّي إلى سلب حريّة الناس وأمنهم، وكذلك محو آثار الشرك وعبادة الأوثان، وأيضاً التـصدّي للـظّالمين والمـعتدين والدفاع عن المظلومين.

#### بحوث

# ١\_ مسألة المهاد في الإسلام

نلاحظ في الكثير من المذاهب الوضعيّة المنحرفة أنّه لا وجود للجهاد لديهم إطلاقاً، فكلّ ما فيه يدور حول محور النصائح والمواعظ الأخلاقية، حتى أنّ البعض عندما يسمع بوجود مقالة الجهاد واستعبال القوّة كأحد الأركان المهمّة في التعاليم الإسلاميّة يتعجّب كثيراً على إقتران الدين بالحرب.

ولكن مع ملاحظة أنّ الحكّام الطواغيت والفراعنة وأمنالهم من النمروديّين والقارونييّن الذين يعترضون دائماً على دعوة الأنبياء الإصلاحيّة ويقفون بوجهها ولا يرضون إلّا بإزالة الدين الإلهي من الوجود يتّضح أنّ على المؤمنين والمتديّنين في الوقت الذي يعتمدون على العقل والمنطق والأخلاق في تفاعلهم الإجتاعي مع الآخرين عليهم أن يستصدّوا لهوًلاء الظالمين والطّواغيت ويشقّوا طريقهم بالجهاد وتحطيم هذه الموانع والعوائق التي يسقيمها حكّام الجور في طريقهم.

وأساساً فإنّ الجهاد هو من علامات الحياة لكلّ موجود ويمثّل قانوناً عامّاً في عالم الأحياء، فجميع الكائنات الحيّة أعم من الإنسان والحيوان والنبات تجاهد عوامل الفناء من أجل بقائها، وسيأتي مزيد من التوضيح في هذا المجال في سورة النساء ذيل الآية ٩٥ و ٩٦. وعلى كلّ حال فإنّ من افتخاراتنا نحن المسلمين أنّ ديننا يقرن المسائل الدينيّة بالحكومة ويعتمد على الجهاد كأحد أركان المنظومة العقائديّة لهذا الدين، غاية الأمر يجب ملاحظة أهداف هذا الجهاد الإسلامي، وهذا هو الذي يفصل بيننا وبين الآخرين.

# ٢\_ أهداف المِهاد في الإسلام

يصر البعض من المتغربين أن الجهاد الإسلامي منحصر في الجهاد الدفاعي ويحاولون توجيه جميع غزوات النّبي الأكرم عَلَيْنَا أو الحروب التي حدثت بعده في هذه الدائرة، في حين أنّه لا يوجد دليل على هذه المسألة، ولم تكن جميع غزوات رسول الله عَلَيْنَا دفاعية، فسن الأفضل العودة إلى القرآن الكريم بدل هذه الإستنباطات الخاطئة لإستجلاء أهداف الجهاد من القرآن الكريم، تلك الأهداف المنطقية القابلة للعرض على الصّديق والعدو.

وكما تقدّم في الآيات أعلاه أنّ الجهاد في الإسلام يتعقّب عدّة أهداف مباحة:

## أ) الجهاد من أجل إطفاء الفتن

وبعبارة أخرى الجهاد الابتدائي من أجل التحرير، فنحن نعلم أنّ الله عزّوجلّ قد أنزل على البشريّة شرائع وبرامج لسعادة البشر وتحريرهم وتكاملهم وإيـصالهم إلى السعادة والرفاه، وأوجب على الأنبياء المبيني أن يبلّغوا هذه الشرائع والإرشادات إلى الناس، فلو تصوّر أحد الأفراد أو طائفة من الناس أنّ إبلاغ هذه الشرائع للناس سوف يعيقه عن نيل منافعه الشخصيّة وسعى لإيجاد الموانع ووضع العصي في عجلات الدعوة الإلهيّة، فللأنبياء الحق في إزالة هذه الموانع بطريقة المسالمة أوّلاً وإلا فعليهم استخدام القوّة في إزالة هذه الموانع عن طريق الدّعوة لنيل الحريّة في التبليغ.

وبعبارة أخرى: أنّ الناس في جميع المجتمعات البشريّة لهم الحقّ في أن يسمعوا مقالة منادي الحقّ وهم أحرار في قبول دعوة الأنبياء، فلو تصدّى فرد أو جماعة لسلب هذا الحقّ المشروع للناس وحرمانهم منه ومنعوا صوت الحقّ من الوصول إلى الناس ليحرّرهم من قيود الأسر والعبوديّة الفكريّة والاجتاعيّة، فلأتباع الدين الحقّ في الاستفادة من جميع الوسائل لتهيئة هذه الحريّة، ومن هنا كان (الجهاد الإبتدائي) في الإسلام وسائر الأديان السماويّة ضروريّاً.

وكذلك إذا استخدم البعض القوّة والإرهاب في حمل جماعة من المؤمنين على ترك دينهم والعودة إلى الدين السابق لهم، فللمؤمنين الحقّ في الاستفادة من جميع الوسائل لرفع هذا الإكراه والإرهاب.

#### ب) الجهاد الدفاعي

هل من الصحيح أن يواجه الإنسان هجوماً وعدواناً عليه ولا يدافع عن نفسه؟ أو أن يقوم جيش معتدي بالهجوم على بعض الشعوب الأخرى ولا تقوم تلك الشعوب بالدفاع عن نفسها وعن بلدها بل تقف موقف المتفرّج؟

هنا نجد أن جميع القوانين السهاوية والبشرية تبيح للفرد أو الجهاعة الدّفاع عن النفس والاستفادة ممّا وسعهم من قوّة في هذا السبيل، ويسمّى مثل هذا الجهاد بـ (الجهاد الدفاعي) ومن ذلك غزوة الأحزاب وأحد ومؤتة وتبوك وحنين ونظائرها من الحروب الإسلاميّة التى لها جنبة دفاعيّة.

وفي هذا الزمان نجد أنّ الكثير من أعداء الإسلام يعتدون على المسلمين ويشعلون نيران

الحروب للسّيطرة على البلاد الإسلاميّة ونهب ثرواتها، فكيف يُبيح الإسلام السكوت أمام هذا العدوان؟

#### ج) الجهاد لحماية المظلومين

ونلاحظ فرعاً آخر من فروع الجهاد في الآيات القرآنية الكريمة، وهو الجهاد لحماية المظلومين، فتقرأ في الآية ٧٥ من سورة النساء ﴿وها لكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرّجال والنساء والولدان الّذين يقولون ربّنا أخرجنا من هذه القرية الطّالم أهلها وأجعل لنا من لدنك وليّا وأجعل لنا من لدنك نصيراً ﴾.

وعلى هذا الأساس فالقرآن يطلب من المسلمين الجهاد في سبيل الله وكذلك في سبيل المستضعفين المظلومين، وأساساً إنّ هاتين الغايتين متحدّتان، ومع الأخذ بنظر الاعـتبار عدم وجود قيد أو شرط في الآية أعلاه نفهم من ذلك وجوب الدفاع عن جميع المظلومين والمستضعفين في كلّ نقطة من العالم القريبة منها أو البعيدة، وفي الداخل أو الخارج.

وبعبارة أخرى: أنّ حماية المظلومين في مقابل عدوان الظّالمين هو أصل في الإسلام يجب مراعاته، حتى لو أدّى الأمر إلى الجهاد واستخدام القوّة، فالإسلام لا يسرضى للسمسلمين الوقوف متفرّجين على ما يرد على المظلومين في العالم، وهذا الأمر من الأوامر المسهمة في الشريعة الإسلاميّة المقدّسة التى تحكى عن حقانيّة هذا الدّين.

#### د) الجهاد من أجل دحر الشرك وعبادة الأوثان

الإسلام يدعوا البشريّة إلى اعتناق الدّين الخاتم الأكمل وهو يحترم مع ذلك حريّة العقيدة، وبذلك يُعطي أهل الكتاب الفرصة الكافية للتّفكير في أمر إعتناق الرّسالة الخاتمة، فإن لم يقبلوا بذلك فإنّه يعاملهم معاملة الأقليّة المعاهدة (أهل الذّمة) ويتعايش معهم تعايشاً سلميّاً ضمن شروط خاصّة بسيطة وميسورة، لكنّ الشرك والوثنيّة ليسا بدين ولا عقيدة ولا يستحقّان الإحترام، بل هما نوع من الخرافة والحمق والانحراف ونوع من المرض الفكري والأخلاق الذي ينبغي أن يستأصل مها كلّف الثمن.

كلمة حرية العقيدة وإحترام أفكار الآخرين تصدق في مواقع يكون لهذه العقيدة والأفكار على أقل تقدير أساس من الصحّة، أما الانحراف والخرافة والضلال فليست بأشياء تستحق الإحترام، ولذلك يأمر الإسلام بضرورة إقتلاع جذور الوثنيّة من المجتمع ولوكلف ذلك خوض الحرب، وضرورة هدم آثار الشرك والوثنيّة بالطرق السلميّة أوّلاً، فإن تعذّرت الطرق السلميّة فبالقوّة.

أجل فالإسلام يرى ضرورة تطهير الأرض من أدران الشرك والوثنيّة ويعدالمسلمين بمستقبل مشرق للبشريّة في العالم تحت ظل حكومة التـوحيد وزوال كـلّ أنـواع الشرك والوثنيّة.

وممّا تقدّم من ذكر أهداف الجهاد يتّضح أنّ الإسلام أقام الجهاد على أسس منطقية وعقلية، فلم يجعله وسيلة للتسلّط والسيطرة على البلدان الأخرى وغصب حقوق الآخرين وتحميل العقيدة واستعار واستثار الشعوب الأخرى، ولكنتنا نعلم أنّ أعداء الإسلام وخاصة القائمون على الكنيسة والمستشرقين المغرضين سعوا كثيراً لتحريف الحقائق ضد مسألة الجهاد الإسلامي، واتّهموا الإسلام باستعال الشدّة والقوّة والسيف من أجل تحميل الإيمان به وتهجموا كثيراً على هذا القانون الإسلامي.

والظّاهر أنّ خوفهم وهلعهم إنّما هو من تقدّم الإسلام المضطرد في العالم بسبب معارفه السّاميّة وبرنامجه السّليم، ولهذا سعوا لإعطاء الإسلام صبغة موحشة كيا يستمكنّوا مسن الوقوف أمام انتشار الإسلام.

#### ٣\_ لماذا شرّع المهاد في المدينة؟

نعلم أنّ الجهاد وجب على المسلمين في السنّة الثانية بعد الهجرة، ولم يكن قد شُرّع قبلها، والسبب واضح فهو يعود من جهة إلى قلّة عدد المسلمين في مكّة بحيث يكون الأمر بالكفاح المسلّج في مثل هذه الحالة هو الإنتحار بعينه، ومن جهة أخرى كان العدو في مكّة قويّاً جدّاً، فكّة في الواقع كانت مركز القوى المعادية للإسلام، ولم يكن بالإمكان حمِل السّلاح فيها.

أمّا حين قدم النّبي مَنَافِي إلى المدينة إزداد عدد المؤمنين واتسع نطاق الدّعوة داخل المدينة وخارجها، وتأسّست الحكومة الإسلاميّة الصالحة، وتهيّأت وسائل الجهاد ضدّ العدو على صعيد العدّة والعدد، وبما أنّ المدينة المنوّرة كانت بعيدة عن مكّة استطاع المسلمون في حالة من الأمن والطهأنينة أن يبنوا وجودهم ويعدّوا أنفسهم لمواجهة العدو والدفاع عن رسالتهم.

ٱلشَّهُ لَا لَكَ اللَّهُ الْمُ الْمُؤَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُم

## التفسير

# امترام الأشهر المُرم والمقابلة بالمِثل:

هذه الآية الشريفة تكمّل البحث الوارد في الآيات السّابقة عن الجهاد بشكل عام، فهي في الواقع إجابة على من يتصوّر أنّه لا يمكن القتال في الأشهر الحُرُم، فكيف أمر الإسلام بالقتال فيها.

ولتوضيح الأمر، كان المشركون على علم بأنّ الإسلام يحضر الحرب في الأشهر الحرم (ذي القعدة وذي الحجة ومحرم ورجب) خاصّة في حرم مكّة والمسجد الحرام، وبعبارة أخرى أنّ الإسلام أمضى هذه السنّة التي كانت موجودة من قبل، فكان نبيّ الإسلام ملتزم بهذا الحضر، لذلك أرادوا أن يشنّوا هجوماً مباغتاً على المسلمين في هذه الأشهر الحسرم متجاهلين حرمتها ضانيّن أنّ المسلمين ممنوعون من المواجهة، وفي هذه الحالة يستطيعون أن يحقّقوا هدفهم.

الآية الكريمة تكشف مؤامرة المشركين (وتحمّل المسلمين مسؤوليّة مواجهة العدوان حتى في الأشهر الحرم فتقول الآية ﴿الشّهر الحرام بالشهر العرام ﴾ أي أنّ الأعداء لوكسروا حرمة واحترام هذه الأشهر الحرم وقاتلوكم فيها فلكم الحقّ أيضاً في المقابلة بالمئِل، لأن ﴿والعرمات قصاص ﴾.

(حُرُمات) جمع «حُرمة» وتعني الشيء الّذي يجب حفظه واحترامه، وقيل للحرم: حرم

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير التبيان، ج ٢، ص ١٥٠.

لأنّه مكان محترم ولا يجوز هتكه، ويقال الأعمال الممنوعة والقبيحة حرام لهذا السبب، ولهذا أيضاً كانت بعض الأعمال محرّمة في الشهر الحرام والأرض الحرّم.

وهذه العبارة ﴿وللعرمات قصاص﴾ تتضمّن جواباً رابعاً لأولئك الذين اعترضوا على النّبي عَلَيْكِيْ لإباحته الحرب في الأشهر الحرم، أو أرض مكّة المكرّمة الحرم الإلهي الآمن، وتعني أنّ احترام الأشهر الحرم ضروري أمام العدو الذي يراعي حرمة هذه الأشهر، أمّا العدو الذي يهتك هذه الحرمة فلا تجب معه رعاية الإحترام وتجوز محاربته حتى في هذه الأشهر، وأمر المسلمون أن يهبّوا للجهاد عند اشتعال نار الحرب كي لا تخامر أذهان المشركين فكرة انتهاك حرمة هذه الشّهور.

ثم تشرّع الآية حكماً عامّاً يشمل ما نحن فيه و تقول: ﴿فَمِنَ لِعِنْدَىٰ عليكم فاعتدول عليه بعثل ما لعتدى عليكم والتقول الله ولعلموا أنّ الله مع المتقين ﴾.

فالإسلام ـ وخلافاً للمسيحيّة الحاليّة التي تقول (إذا لطمك شخص على خدّك الأيمن فأدِر له الأيسر) لا يلتيسر السيحيّين في هذا الحكم المنحرف الذي يبعث على جسرأة المعتدي وتطاول الظّالم، وحتى المسيحيّين في هذا الزّمان لا يلتزمون مطلقاً بهذا الحكم أيضاً. ويردّون على كلّ عدوان مهما كان قليلاً بعدوان أشد، وهذا أيضاً مخالف لدستور الإسلام في الرّد، فالإسلام يقول: يجب التصدّي للظّالم والمعتدي، ويُعطي الحق للمظلوم والمُعتدى عليه المقابلة بالميثل، فالاستسلام في منطق الإسلام يعني الموت، والمقاومة والتصدّي هي الحياة. والجدير بالذكر أنّ مفهوم الآية يشمل دائرة وسيعة ولا ينحصر بمسألة القصاص في مقابل القتل أو الجنايات الأخرى، بل يشمل حتى الأمور الماليّة وسائر الحقوق الأخرى. وهذا طبعاً لايتعارض مع مسألة العفو والصفح عن الإخوان والأصدقاء النادمين.

أحياناً يتصوّر بعض العوام أنّ معنى الآية هو أنّه لو قتلَ شخصً شخصاً آخر فإنّ معنى المقابلة بالمثل تبيح لأب المقتول أن يقتل ابن القاتل، وإذا ضرب أخاه فيجوز له أن يضرب أخا الضّارب، ولكن هذا اشتباه كبير، لأنّ القرآن يقول: ﴿فَعَنْ لَعَمْدَى عَلَيْكُم فَاعْمَدُوا عَلَيْهُ بِعِثْلُ مِالْعَدِى عَلَيْكُم ﴾ لا الأفراد الأبرياء.

وأيضاً لا ينبغي أن يتصوّر أنّ مفهوم الآية هو أنّه إن أقام شخص بإحراق بــيت آخــر

١. انجيل متّى، الباب ٥، الرقم ٣٩ ـ ٤٢.

فيجوز للمُعتدىٰ عليه أن يقوم بحرق بيت المعتدي، بل مفهومه أن يؤدّي المعتدي ما يُعادل قيمة البيت المحترق إلى المُعتدىٰ عليه.

وعبارة ﴿ولتَقول الله ولملموا أنّ الله مع المتّقين﴾ تأكيد آخر على ضرورة عدم تجاوز الحدّ في الدّفاع والمقابلة، لأنّ الإفراط في المقابلة يُبعد المواجهة عن إطار التقوى.

وقوله تعالى ﴿ولعلموا أَنْ الله مع المتقين﴾ إشارة إلى أنّ الله لا يهمل المتتى في خِهم المشكلات، بل يعينه ويرعاه، لأنّ من كان مع شخص آخر ففهومه أنّه يعينه في مشكلاته ويحميه مقابل الأعداء.

8003

# وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُ إِلَى النَّهُ لُكَةِ وَأَحْسِنُوۤ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ١٠٠

## التفسير

### الإنفاق والفلاص من المازق:

هذه الآية تكلّ ما مرّ من آيات الجهاد فكما أنّ الجهاد بحاجة إلى الرجال الخلصين والمحرّبين كذلك بحاجة إلى المال والثروة أي بحاجة إلى الاستعداد البدني والمعنوي والمعدّات الحربيّة، صحيح أن العامل الحاسم في تقرير مصير الحرب هو الرجال بالدّرجة الأولى، ولكنّ الجندي بحاجة إلى أدوات الحرب (أعمّ من السلاح والأدوات ووسائل النقل والغذاء والوسائل الصحيّة) فإنّه بدونها لا يمكنه أن يفعل شيئاً.

من هنا أوجب الإسلام تأمين وسائل الجهاد مع الأعداء، ومن ذلك ما ورد في الآيـة أعلاه حيث تأمر بصراحة ﴿ولنفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة﴾.

وهذا المعنى يتأكّد خاصة في عصر نزول هذه الآيات حيث كان المسلمون في شوق شديد إلى الجهاد كما يحدّثنا القرآن عن أولئك الذين أتوا النّبي يطلبون منه السلاح ليشاركوا في ساحة الجهاد وإذ لم يجدوا ذلك عادوا مهمومين محزونين ﴿ تولّوا ولُمينهم تَفِيفَن مِن الدّمِع حزناً للا يجدوا ما ينفقون ﴾ (

فعبارة ﴿ولا تلقول بأيديكم إلى التهلكة ﴾ بالرّغم من أنّها واردة في ترك الإنفاق في الجهاد الإسلامي، ولكنّ مفهومها واسع يشمل موارد أخرى كثيرة، منها أنّ الإنسان ليس له الحقّ في اتّخاذ الطرق الخطرة للسّفر (سواء من الناحية الأمنيّة أو بسبب العوامل الجويّة أو غير ذلك) دون أن يتّخذ لنفسه الاحتياطات اللّازمة لذلك، كما لا يجوز له تناول الغذاء الّهذي يحتمل قويّاً أن يكون مسموماً وحتى أن يرد ميدان القتال والجهاد دون تخطيط مدروس،

۱. التوبة، ۹۲.

فني جميع هذه الموارد الإنسان مسؤول عن نفسه فيا لو ألتى بها في الخطر بدون عذر مقبول. وتصوّر بعض الجهلاء من أن كلّ ألوان الجهاد الابتدائي هو إلقاء النفس في التّهلكة وحتى أنّهم أحياناً يعتبرون قيام سيد الشهداء الإمام الحسين على في كربلاء مصداق لهذه الآية، وهذا ناشىء من الجهل المطبق وعدم درك مفهوم الآية الشريفة، لأنّ إلقاء النفس بالتّهلكة يتعلق بالموارد التي لا يكون فيها الهدف أثمن من النفس وإلّا فلابد من التضحية بالنفس حفاظاً على ذلك الهدف المقدس كها صنع الإمام الحسين على وجميع الشهداء في سبيل الله كذلك.

فهل يتصوّر أحد أنّ الشّخص الذي يرى النّبي عَلَيْكُ في خطر فيحميه بنفسه ويذبّ عنه معرّضاً نفسه للخطر فداءً لرسول الله عَلَيْكُ (كما صنع علي الله في حرب أحد أو في ليلة المبيت) فهل يعني هذا إلقاء للنفس بالتّهلكة وإنّه صنع حراماً؟ وهل يعني ذلك أن يقف موقف المتفرّج حتى يُقتل رسول الله ويقول أنّ إلقاء النفس في التّهلكة حرام؟

والحقّ أنّ مفهوم الآية واضح والتمسّك بها في مثل هذه الموارد نوع من الجهل والحُمق. أجل، إذا لم يكن الهدف مهمّاً ولايستحق أن يضحّي الإنسان بنفسه في سبيله، أو أنّه يكون مهمّاً ولكن بإمكانه تحقيقه بوسائل وطرق أخرى أفضل، فني هذه الموارد لا ينبغي إلقاء النفس في الخطر (كموارد التقيّة مثلاً من هذا القبيل).

و في آخر الآية أمر بالإحسان ويقول ﴿أحسنوا لِنَّ الله يحبِّ المحسنين﴾.

أمّا ما هو المراد بالإحسان هنا؟ فهناك عدّة احتالات في كلمات المفسّرين، منها: أنّ المراد هو حسن الظن بالله (فلا تظنّوا أنّ إنفاقكم هذا يؤدّي إلى الاختلال في معاشكم)، والآخر هو الاقتصاد والاعتدال في مسألة الإنفاق، واحتال ثالث هو دمج الإنفاق مع حسن الخلق للمحتاجين بحيث يتزامن مع البشاشة وإظهار الحبّة وتجنّب أي لون من ألوان المنّة والأذى للشخص المحتاج، ولا مانع من أن يكون المراد في مفهوم الآية جميع هذه المعاني الثلاث.

#### بحوث

#### ١\_ الإنفاق مانع عن انهيار المجتمع

هناك إرتباط معنوي بين جملة ﴿ولنفقوا في سبيل الله ﴾ و ﴿لا تلقوا بأيديكم إلى التّهلكة ﴾ عناك إرتباط معنوي بين جملة ﴿ولنفقوا في سبيل الله ﴾ و ﴿لا تلقوا بأيّ الرّابطة بين هاتين

العبارتين هو أنّكم لولم تنفقوا في سبيل الله وفي مسار الجهاد فقد ألقيتم أنفسكم في التّهلكة. ويمكن أن يكون الإرتباط أكثر من ذلك وهو أن نقول: إنّ هذه الآية بالرّغم من أنّها وردت في ذيل آيات الجهاد، ولكنّها تبيّن حقيقة كليّة واجتاعيّة، وهي أنّ الإنفاق بشكل عام سبب لنزاهة المجتمع من المفاسد المدمّرة، لأنّه حينا يترك أفراد المجتمع الإنفاق وتتراكم الثروة في أحد أقطاب المجتمع تنشأ طبقة محرومة بائسة، ولا يلبث أن يحدث انفجار عظيم فيه يحرق الأثرياء وثروتهم ويتضح من ذلك إرتباط الإنفاق بابعاد التهلكة.

ومن هنا فالإنفاق يعود بالخير على الأثرياء قبل أن يصيب خيره المحرومين، لأنّ تعديل الثروة يصون الثروة كما قال الإمام على الله «حصّنوا أموالكم بالزّكاة» أ.

وبتعبير بعض المفسّرين أنّ الإمتناع من الإنفاق في سبيل الله يؤدّي إلى موت الرّوح الإنسانيّة في الفرد بسبب البخل، وكذلك يؤدّي إلى موت المجتمع بسبب الضعف الاقتصادي وخاصّة في النظام الإسلامي المبتنى على أساس الإحسان والخير ".

### ٢ـ سوء الإستفادة من مضمون الآية

تقدّم أنّ بعض أهل الدنيا من طلّاب العافية تمسّكوا في هذه الجملة من هذه الآية ﴿ولا تلقول بأيديكم لِلى التّعلكة ﴾ للفرار من الجهاد في سبيل الله حتى أنّهم وسموا ثورة الإسام الحسين الله في عاشوراء التي كانت سبب نجاة الإسلام وبقائه أمام الأعداء كبني أميّة أنّها مصداق لهذه الآية، وغفلوا عن أنّه لوكان الأمركما يقولون لانسدًّ باب الجهاد تماماً.

وأساساً هناك تباين بين مفهومي التهلكة والشّهادة، فالتّهلكة تعني الموت بدون دليل موجّه، في حين أنّ الشهادة تعني تضحية الفرد في سبيل هدف مقدّس ونيل الحياة الأبديّة الخالدة.

ويجب الإلتفات إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ نفس الإنسان ليست أثمن شيء في وجوده، فهناك حقائق أثمن للنفس مثل الإيمان بالله والاعتقاد بالإسلام وحفظ القرآن وأهداف المقدّسة، بل حفظ حيثيّة وعزّة المجتمع الإسلامي، فهذه أهداف أسمى من التّهلكة، ولم ينهَ

ا. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٤٦؛ ووسائل الشيعة، ج ٩، ص ١٥، ح ١١٤٠٢.
 ٢. تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٢٧٦.

عنها الشرع المقدّس إطلاقاً. وقد ورد في الحديث أنّ مجموعة من المسلمين تـوجّهوا إلى القسطنطنيّة للجهاد، فهجم أحد المسلمين الشجعان على جيش الرّوم وغاص في صفوفهم فقال الحاضرون (القى بيده إلى التّهلكة) فقال أبو أيّوب الأنصارى:

#### ٣ـ ما هو المنظور من الإمسان؟

المراد من الإحسان عادةً هو الإنفاق وبذل الخير إلى الآخرين ولكن تارةً يأتي بمعنى أوسع ويشمل بذلك كلّ عمل صالح بل حتى الدوافع في العلم الصالح أيـضاً كـما ورد في الحديث النبوي الشريف في تفسير الإحسان: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك». "

ومن البديهي أنّه لوكان إيمان الفرد بحيث كأنّه يرى الله سبحانه تعالى ويعتقد بأنّه حاضرً وناظرٌ في كلّ الأحوال فسوف يهتم بالإتيان بالأعمال الصالحة ويتجنّب كلّ ذنب ومعصية.

١٠ تفسير الميزان، ج ٢، ص ٧٣؛ وتفسير روح المعاني، والتفسير الكبير ذيل الآية مورد البحث.
 ٢٠ تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٢٧٦؛ وبحارالانوار، ج ٦٧، ص ١٩٦ و ٢١٩٠.

وَأَيْمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَهِ فَإِن أُحْصِرْتُمُ فَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْمَدْيُ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُ وسَكُرْحَقَ بَبُلُغَ ٱلْمَدْيُ مَحِلَةُ مُن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْبِهِ اَذَى مِن رَّأْسِهِ وَفَفِذ يَدُّ مِن صِيامٍ أَوْصَدَقَةٍ بَبُلُغَ ٱلْمَدْيُ فَلَ دَي مَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْبِهِ اَذَى مِن رَّأْسِهِ وَفَفِذ يَدُّ مِن مَا مَرَ مَن اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

## الأفسير

### بعض أمكام المة المهمّة:

لا يُعلم بدقة تاريخ نزول الآيات المتعلّقة بالحج في القرآن الكريم، ولكن يسرى بعض المفسّرين العظام أنها نزلت في حجّة الوداع ، في حين يرى بعضهم أنّ جملة ﴿فَإِن لحصرتم فَمَا لَسَيْتِهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى حادثة (الحديبيّة) الواقعة في السنّة السادسة للهجرة حيث منع المسلمون من زيارة بيت الله الحرام .

فني هذه الآية ذُكرت أحكام كثيرة:

١- في مطلع الآية تأكيداً على أنّ أعهال العمرة والحجّ ينبغي أن تكون لله وطلب مرضاته فقط ﴿وأتموا الحجّ والعمرة الله ﴾ من هنا لا ينبغي أن يشوب أعهال الحجّ نيّة أخرى غير الدافع الإلهى وكذلك الإتيان بالعمل العبادي هذا كاملاً و تامّاً بمقتضى جملة ﴿وأتموا ﴾.

٣- ثمّ إنّ الآية تشير إلى الأشخاص الّذين لا يحالفهم التموفيق لأداء ممناسك الحمج "

۱. تفسیر المیزان، ج ۲، ص ۷۵، ذیل الآیة مورد البحث؛ ومستدرك الوسائل، ج ۸، ص ۸۵، ح ۹۱۱۸ ـ ٦.
 ۲. تفسیر فی ظلال القرآن، ج ۱، ص ۲۷۷.

والعمرة بعد لبس ثياب الإحرام بسبب المرض الشديد أو خوف العدو وأمثال ذلك، فتقول والعمرة بعد لبس ثياب الإحرام بسبب المرض الشخص عليه أن يذبح ما تيسر له من الهدي ويخرج بذلك من إحرامه .

وعلى كلّ حال فإنّ الأشخاص الّذين منعهم مانع ولم يتمكنّوا من أداء مسراسم الحــجّ والعمرة فيمكنهم بالاستفادة من هذه المسألة أن يحلّوا من إحرامهم.

ونعلم أيضاً أنّ الهدي يمكن أن يكون بعيراً أو بقرة أو خروفاً، وهذا الأخير أقلّ الهدي مؤنةً، ولهذا كانت جملة ﴿فمالستيسر من الهدي ﴾ تشير غالباً إلى الغنم.

٣- ثم إن الآية الشريفة تشير إلى أمر آخر من مناسك الحج فتقول: ﴿ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محله ﴾.

فهل أنَّ هذا الأمر يتعلق بالأشخاص المحصورين الممنوعين من أداء مراسم الحجّ، فهو بمثابة تكميل للأوامر السابقة، أو أنَّه يشمل جميع الحجّاج؟ إختار بعض المفسّرين الرأي الأوّل وقالوا أنَّ المراد من محل الهدي أي محل الأضحية هو الحرم.

وقال آخرون أنّ المراد هو المكان الذي حصل فيه المانع والمزاحم ويستدلّ بفعل النّبي الأكرم مَثَلِّمَا في واقعة الحديبيّة التي هي مكان خارج الحرم المكّي، حيث إنّ رسول الله مَثَلِما الله عَلَيْ الله الله الله الله الله أيضاً. "
بعد منع المشركين له ذبح هديه في ذلك المكان وأمر أصحابه أن يفعلوا ذلك أيضاً. "

يقول المفسّر الكبير المرحوم الطبرسي: (ذهب علمائنا إلى أنّ المحصور إذا كان بسبب المرض فيجب عليه ذبح الأضحية في الحرم، وإذا كان بسبب منع الأعداء فيجب الذبح في نفس ذلك المكان الذي مُنع به). <sup>3</sup>

ولكنّ ذهب مفسرون آخرون إلى أنّ هذه الجملة ناظرة إلى جميع الحجّاج وتقول: لا يحقّ لأحد التقصير (حلق الرأس والخروج من الإحرام) إلّا أن يذبح هديه في محلّه (ذبح الهدي في الحجّ يكون في منى وفي العمرة يكون في مكّة).

١. ذكر احتمالان في تفسير الآية، أحدهما أن «ما» في ﴿ما استيسر﴾ مبتدأ، وخبرها محذوف بتقدير (عليكم)
 فتكون الجملة: (فعليكم ما استيسر من الهدي) والثاني أن «ما» مفعول لفعل مقدر تقديره: (فاهدوا ما استيسر من الهدى).

٢. لعزيد الايضاح راجع، تفسير جامع البيان، ج ٢، ص ١٢٠؛ وتفاسير أخرى، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. المصدر السابق.

وعلى كلّ حال، فالمراد من بلوغ الهدي محلّه هو أن يصل الهدي إلى محل الذبح فيُذبح، وهذا التعبير كناية عن الذبح.

ومع الأخذ بنظر الاعتبار عموميّة التعبير الوارد في الآية الشريفة فالتفسير الثاني يكون أنسب ظاهراً بحيث يشمل المحصور وغير المحصور.

٤- ثم تقول الآية ﴿فمن كان منكم مريضاً أو به أذى من رئسه ففدية من صيام أو صدقة أو نسك ﴾.

(نُسُك) في الأصل جمع (نسيكة) بمعنى حيوان مذبوح، وهذه المفردة جاءت بمعنى العبادة أيضاً ولهذا يقول الراغب في المفردات بعد أن فسّر النُسُك بالعبادة: هذا الاصطلاح يأتي في أعال الحجّ و(نسيكة) بمعنى (ذبيعة).

ويرى بعض المفسّرين أيضاً أنّ الأصل في هذه الكلمة هو سبائك الفضّة، وقيل للعبادة (نُسُك) بسبب أنّها تطهّر الإنسان وتخلّصه من الشوائب .

وعلى أيّ حال فإنّ ظاهر الآية أنّ مثل هذا الشخص مخيّراً بين ثـلاث أمـور (الصـوم والصدقة أو ذبح شاة). والوارد في روايات أهل البيت المبيّلة أنّ الصوم في هذا المورد يجب أن يكون ثلاثة أيّام والصّدقة على ستّة مساكين، وفي رواية أخرى على عشرة مساكين، وكلمة (نُسُك) تعنى شاة ".

وحول الأصل في كلمة (الهدي) فهناك قولان حسب ما أورده المرحوم الطبرسي: الأوّل أنّه مأخوذ من (الهدية) وبما أنّ الأضحية هي في الواقع هديّة إلى بيت الله الحرام فقد اطلق عليها هذه الكلمة، والآخر أنّها من مادّة (الهداية) لأنّ الحيوان المقرّر للذّبح يؤتى به مع الحاج إلى بيت الله الحرام، أو يكون هدايته إلى بيت الله.

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٩٠.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٩١ (ومثل هذا المعنىٰ ورد في تفسير القرطبي عن رسول الله ﷺ حول الصوم وإطعام المسكين، ذيل الآية مورد البحث).

ولكنّ ظاهر كلام الراغب في المفردات أنّه مأخوذ من الهديّة فقط فيقول: (هَدْي) جمــع ومفرده (هديّة).

وقد أورد في معجم مقاييس اللغة أنّ لهذه الكلمة أصلان: الهداية والهديّة، ولكنّ لا يبعد أن تعود كليهما إلى الهداية، لأنّ الهديّة تعني الشيء الذي يهدى إلى الشخص الآخر، أي يساق إليه هديّة (فتأمّل بدّقة).

٦- ثم إن الآية تبين حكم الأشخاص غير القادرين على ذبح الهدي في حج التمتع فتقول: ﴿ فَهِنَ لَمْ يَجِدُ فَصِيامَ ثَلاثَةَ لُيّامَ فِي الحجّ وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة ﴾.

فعلى هذا فلو لم يجد الإنسان أضحيةً أو أنّ وضعه المالي لا يطيق ذلك فيجب عليه جبران ذلك بصيام عشرة أيّام، يصوم ثلاثة أيّام منها (يوم السابع والثامن والتاسع من ذي الحجّة) في أيّام الحجّ ـ وهذه هي من الأيّام التي يجوز فيها الصوم في السفر ـ ويأتي بصيام سبعة أيّام بعد ذلك حين العودة إلى الوطن.

واضح أن مجموع ثلاثة أيّام في الحج وسبعة بعدالرجوع يساوي عشرة، لكنّ القرآن عاد فأكّد بأنّها عشرة كاملة.

بعض المفسّرين قال في تفسير هذه الجملة أن الواو تأتي للجمع وتأتي أحياناً للتخيير بمعنى (أو)، ومن أجل رفع توهم التخيير أكّدت الآية على رقم عشرة، ويُحتمل أيسضاً أنّ التعبير بكلمة (كاملة) إشارة إلى أنّ صوم الأيّام العشرة يحلّ محل الهدي بشكل كامل، ولهذا ينبغي للحجاج أن يطهأنوا لذلك وأنّ جميع ما يترتّب على الأضحية من ثواب وبركة سوف يكون من نصيبهم أيضاً.

وقال بعضهم: إنّ هذا التعبير إشارة إلى نكتة لطيفة في العدد (عشرة) لأنّه من جانب أكمل الأعداد، لأنّ الأعداد تتصاعد من واحد إلى عشرة بشكل تكاملي، ثمّ بعد ذلك تترتّب من عشرة وأحد الأعداد الأخرى لتكون أحد عشر وإثنى عشر... حتى تصل إلى عشرين أي ضعف العدد عشرة ثمّ ثلاثين وهكذا.

٧- ثم إن الآية الشريفة تنتعرض إلى بيان حكم آخر وتقول ﴿ قُلْكُ لَمِنْ لَمُ عِنْ لَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى هذا لا يكون لأهل مكّة أو الساكنين في أطرافها حج "

<sup>· «</sup>هشرون» و«هشرين» وإن كان على شكل الجمع، ولكن يطلق الجمع أحياناً على الاثنين وما علا.

التمتّع، لأنّه يختصّ بالمسلمين خارج هذه المنطقة، فالمشهور بين الفقهاء أنّ كلّ شخص يبعد عن مكّة ٤٨ ميلاً فإنّ وظيفته حجّ التمتّع، وأمّا إذا كان دون هذه المسافة فوظيفته حجّ القِران أو الإفراد والّذي تكون عمرته بعد الإتيان بمراسم الحجّ (وتفصيل هذا الموضوع وبيان مراتبه مذكور في الكتب الفقهيّة).

وبعد بيان هذه الأحكام السبعة تأمر الآية في ختامها بالتقوى وتقول ﴿ ولققوا الله وبعد بيان هذه الأحكام السبعة تأمر الآية في ختامها بالتقوى وتقول ﴿ ولققوا الله وأعلموا أنّ الله شديد العقاب ولعل هذا التأكيد يعود إلى أنّ الحج عبادة إسلاميّة هامّة ولا ينبغي للمسلمين التّساهل في أداء مناسكه وأنّ ذلك سيؤدّي إلى اضرار كثيرة، وأحياناً يسبّب فساد الحجّ وزوال بركاته المهمّة.

### ہحوث

### ١- أهميّة المجّ بين الواجبات الإسلاميّة

يُعتبر الحجّ من أهم العبادات التي شُرّعت في الإسلام ولها آثار وبركات كثيرة جدّاً، فهو مصدر عظمة الإسلام وقوّة الدّين واتّحاد المسلمين، والحجّ هو الشعيرة العباديّة التي ترعب الأعداء وتضخ في كلّ عام دماً جديداً في شرايين المسلمين.

والحج هو تلك العبادة التي أسماها أمير المؤمنين الله بد (علم الإسلام وشعاره) وقال عنها في وصيته في الساعات الأخيرة من حياته: «الله الله في بيت ربّكم لا تخلوه ما بقيتم فإنّه إن ترك لم تناظروا» أي أنّ البلاء الإلهي سيشملكم دون إمهال. وقد فهم أعداء الإسلام أهميّة الحج أيضاً إذ صرّح أحدهم:

(نحن لانستطيع أن نحقّق نصراً على المسلمين ما دام الحج قاعماً بينهم) .

وقال أحد العلماء: (الويل للمسلمين إن لم يفهموا معنى الحجّ، والويل لأعدائهم إذا عرفوا معناه).

وفي الحديث المعروف عن أميرالمؤمنين الله في بيان توصفة الأحكام كما ورد في نهسج

١. نهج البلاغة، الرسالة ٤٧، وصية الإمام لابنيه الحسن والحسين المنافقة
 ٢. نقلاً عن كتاب شبهات حول الإسلام.

البلاغة الحكمة ٢٥٢ أنّه أشار على إلى أهميّة الحجّ الكبيرة وقال: «فرض الله الإيمان تطهيراً من الشرك... والحجّ تقوية للدّين» \.

ونختتم هذه الفقرة بحديث عن الإمام الصادق الله وسيأتي شرحه بالتفصيل في ذيل الآية ٢٦ إلى ٢٨ من سورة الحج وبيان أهميّة وفلسفة وأسرار الحج هناك، فقال الله : «لا يزال الدّين قائماً ما قامت الكعبة» ٢٠.

## ٢\_ أقسام الممّ وبيان أعمال ممّ التمتّع

لقد قسّم الفقهاء العظام وبإلهام من الآيات والأحاديث الشريفة عن النّبي وآله: الحجّ إلى ثلاثة أقسام: حجّ التمتّع، حجّ القِران، وحجّ الإفراد.

أمّا حج التمتّع فيختص بمن كان على مسافة ٤٨ ميلاً فصاعداً من مكّة (١٦ فرسخ وما يعادل ٩٦ كيلومتر تقريباً) وأمّا حج القِران والإفراد فيتعلّقان بمن كان أدنى من هذه الفاصلة. فني حج التمتّع يأتي الحاج بالعمرة أوّلاً ثمّ يحلّ من إحرامه وبعد ذلك يأتي بمراسم الحج في أيّامه المخصوصة، ولكن في حج القِران والإفراد يبدأ أوّلاً بأداء مراسم الحج ثمّ بعد الانتهاء منها يشرع بمناسك العمرة مع تفاوت أنّ الحاج في حج القِران يأتي ومعه هديه، أمّا في حج الإفراد فلا هدي فيه ولكن بعقيدة أهل السّنة أنّ حج القِران هو أن يقصد بالحج والعمرة بإحرام واحد.

# أمّا أعمال ممّ التمتّع فكما يلى:

في البداية يُحرم الحاج للحجّ من الأماكن الخاصّة به وتسمّىٰ الميقات، أي أنّ الحاج يتعهد بالإحرام أن يترك ويتجنّب سلسلة من المحرّمات على المحرم، ويرتدي ثوبي الإحرام غير المخيطة، ويبدأ بالتلبية وهو متّجه إلى بيت الله الحرام، ثمّ يشرع بالطّواف حول الكعبة سبعة مرّات، وبعد ذلك يصلي ركعتين صلاة الطواف في المحل المعروف بمقام إبراهيم، ثمّ يسعى بين

١. في بعض النسخ «تقربة للدين» ـ متن ابن أبي الحديد ـ ومفهومها أنه سبب وحدة الأمّة الإسلاميه وتقريب الصفوف.

٢. وسائل الشيعة، ج ٨، ص ١٤، (باب عدم جواز تعطيل الكعبة عن الحج، ح ٥).

الصفا والمروة سبعة مرّات، ثمّ بعد الانتهاء من السعي يقصّر، أي يقص مقداراً من شعره أو أظافره، وبذلك يخرج من الإحرام ويحلّ منه.

ثمّ يحرم مرّة أخرى من مكّة لأداء مناسك الحجّ ويذهب مع الحجاج في اليوم السابع من ذي الحجّة إلى «عرفات» وهي صحراء على بعد ٤ فراسخ من مكّة، ويبق في ذلك اليوم من الظهر إلى غروب الشمس في ذلك المكان حيث يشتغل بالعبادة والمناجاة والدّعاء، ثمّ بعد غروب الشمس يتّجه إلى (المشعر الحرام) ويقع على بعد فرسخين ونصف من مكّة تقريباً ويبق هناك إلى الصباح، وحين طلوع الشمس يتوجّه إلى «منى» الواقعة على مقربة من ذلك المكان، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم «عيد الأضحى» يرمي الحاج (جمرة العقبة) بسبعة أحجار صغيرة (وجمرة العقبة على شكل أسطوانة حجريّة خاصّة) ثمّ يذبح الهدي ويحلق رأسه، وبذلك يخرج من إحرامه.

ثم إنّه يعود إلى مكّة في نفس ذلك اليوم أو في اليوم القادم، ويطوف حول الكعبة ويؤدي صلاة الطواف والسعي بين الصفا والمروة ثم طواف النساء وصلاة الطواف أيضاً، وفي اليوم الحادي عشر والثاني عشر يرمي في منى الجمرات الثلاثة واحدة بعد الأخرى بسبعة أحجار صغيرة، ويبق في ليلة الحادي عشر والثاني عشر في أرض منى، وبهذا الترتيب تكون مناسك الحبح إحياء لذكرى تاريخية وعبارة عن كنايات وإشارات لمسائل تتعلق بتهذيب النفس ولها أغراض اجتاعية كثيرة، وسوف نستعرض كل واحدة منها في الآيات المناسبة له. ١

### ٣ـ لماذا نسغ البعض مةٍ التمتّع؟

إنّ ظاهر الآية محل البحث هو أنّ وظيفة الأشخاص البعيدين عن مكّة هي حجّ التمتّع (الحجّ الّذي يبتدأ بالعمرة وبعد الإنتهاء منها يخرج من الإحرام ثمّ يجدّد الإحرام للمحجّ ويأتي بمناسك الحجّ) وليس لدينا دليل إطلاقاً على نسخ هذه الآية، بل إنّ الروايات الكثيرة في كتب الشيعة وأهل السنّة وردت في هذا الصدد، ومن جملة المحدّثين المعروفين من أهل السنّة (النسائي في كتاب السنن) (أحمد في كتاب المسند) و(ابسن ماجة في كتابه السنن)

١. لمزيد الايضاح راجع الى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٢٦ ـ ٢٨ من سورة الحجّ.

و(البيهتي في السنن الكبرى)(الترمذي في صحيحه) و(مسلم أيضاً في كتابه المعروف بصحيح مسلم) فهناك وردت روايات كثيرة في حج التمتّع وأنّ هذا الحكم لم ينسخ وهو باق إلى يوم القيامة، والكثير من فقهاء أهل السنّة أيضاً ذهبوا إلى أنّ أفضل أنواع الحج هو حج التمتع بالرّغم من أنّهم أجازوا إلى جانبه حج القران والإفراد (بذلك المعنى الذي تقدّم آنفاً من الفقهاء).

ولكنّ هناك حديث معروف نقل عن عمر بن الخطاب حيث قال: (متعتان كانتا عملى عهد رسول الله وأنا أنهى عنهما ويعاقب عليهما متعة النساء ومتعة الحجّ). ا

يقول «الفخر الرازي» في ذيل الآية مورد البحث بعد نقل هذا الحديث عن عـمر: إنّ المراد من متعة الحج هو أن يجمع بين الإحرامين (إحرام الحج وإحرام العمرة) ثم يفسخ نيّة الحج ويأتى بالعمرة المفردة وبعد ذلك يأتى بالحج ".

فن البديهي أنّه لا يحق لأحد نسخ الحكم الشرعي إلّا رسول الله وأساساً أنّ هذا التعبير وهو أنّ رسول الله قال كذا وأنا أقول كذا هو تعبير غير مقبول من أي شخص، فهل يصحّ إهمال أمر النّبي عَلِيَا وطرحه والالتزام بأوامر الآخرين؟

وعلى كلّ حال، فإنّ الكثير من علماء أهل السنّة في هذا الزمان تركوا الخبر المـذكور، وذهبوا إلى أنّ حجّ التمتع أفضل أنواع الحجّ وعملوا على وفقه.

8003

١. مسند أحمد، ج ٣، ص ٣٢٥، ح ١٤١٩١؛ والتمهيد، ج ٨، ص ٣٤٢، ذيل الرقم ٦٥.

٢. التفسير الكبير، ج ٥، ص ١٥٣.

الْحَجُّ اللهُ رُمَّعُلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ الْحَجُّ فَلَا رَفَّ وَلَا فَسُوقَ وَلَا الْحَجُّ اللهُ وَتَكرَوَّ دُواْ فَإِلَى خَيْرَ عِلْمَهُ اللهُ وَتَكرَوَّ دُواْ فَإِلَى خَيْرَ اللهِ الْفَوْعَ وَمَا تَفْعُلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعْلَمُهُ اللهُ وَتَكرَوَّ دُواْ فَإِلَى الْحَالِقِ اللهَ اللهِ اللهَ عَلَيْتِ عُمْ جُناحُ اللهَ عَن وَانَّ عَرَفَت فَاذَ حُدُوا اللهَ عِن دَيْتِ فَاذَ حُدُوا اللهَ عِن دَائِمَ الْمَن رَبِّ حُمُّ مَ فَإِذَا أَفَضَ تُع مِن عَرَفَت فَاذَ حُدُوا اللهَ عِن دَائِمَ الْمَن الْحَراقِ وَاذَ حُدُوهُ كُما هَدَن حَيْثُ أَفَ اللهَ عَن اللهَ عِن دَائِمَ اللهَ عَن اللهَ عَن اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ال

## الثفسير

### فير الزّاد والمتاع:

تواصل هذه الآيات الشريفة بيان أحكام الحجّ وزيارة بيت الله الحرام وتقرّر طائفة من التشريعات الجديدة:

١- تقول الآية ﴿الحجِّ لَشهر معلومات ﴾ ١

والمراد بهذه الأشهر: هي شوال، ذي القعدة، ذي الحجّة (شهر ذي الحسجّة بكامله أو العشرة الأوائل منه) وهذه الأشهر تسمّى (أشهر الحجّ) لأنّ قسماً من أعمال الحجّ والعمرة لا يكن الإتيان بها في اليوم التاسع إلى الثاني يكن الإتيان بها في اليوم التاسع إلى الثاني

١. بما أنّ الحج ليس هو الأشهر نفسها، لذا ذهب المفسرون إلى وجود تقدير وهو: (أشهر الحج أشهر معلومات)، وذهب بعض إلى عدم وجود تقدير، واحتملوا أنّ الجملة كناية عن شدة إرتباط الحج بهذه الأشهر الخاصة وكأنه هو هي.

عشر من شهر ذي الحجّة، والسبب في أنّ القرآن الكريم لم يصرّح باسهاء هذه الأشهر لأنّها معلومة للجميع وقد أكّد عليها القرآن الكريم بهذه الآية.

ثمّ إنّ هذه الآية تستبطن نفياً لأحد التقاليد الخرافيّة في الجاهليّة حيث كانوا يستبدلون هذه الأشهر بغيرها في حالة حدوث حرب بينهم فيقدّموا ويؤخّروا منها كيف ما شاؤوا، فالقرآن يقول: «إنّ هذه الأشهر معلومة ومعيّنة فلا يصحّ تقديمها وتأخيرها» أ.

٢- ثمّ تأمر الآية الكريمة فيمن أحرم إلى الحجّ وشرع بأداء مناسك الحجّ و تقول: ﴿فهن فيهنّ الحجّ فلا رفعه ولا فسوق ولا جدال في الحجّ ﴾.

(رفث) بالأصل بمعنى الكلام والحديث المتضمّن ذكر بعض الأمور القبيحة أعمم من الأمور الجنسيّة أو مقدّماتها، ثمّ بات كناية عن الجهاع، ولكنّ البعض ذهبوا إلى أنّ مفردة (رَفَثَ) لا تطلق على هذا النوع من الكلام إلّا في حضور النساء، فلو كان الحديث في غياب النساء فلا يسمّى بالرّفث .

وذهب البعض إلى أنّ الأصل في هذه الكلمة هو الميل العملي للنّساء من المزاح واللّمس والتمس البدني الّذي ينتهي بالمقاربة الجنسيّة ".

(فسوق) بمعنى الذَّنب والخروج من طاعة الله،

و(جدال) تأتي بمعنى المكالمة المقرونة بالنّزاع، وهي في الأصل بمعنى شدّ الحبل ولفّه، ومن هنا استعملت في الجدال بين اثنين، لأنّ كلّاً منهما يشدّ الكلام ويحاول إثبات صحّة رأيـــــ ونظره.

وعلى كلّ حال، ورد هذا الأمر للحجّاج في حرمة المقاربة مع الأزواج، وكذلك وجوب اجتناب الكذب والفحش (مع أنّ هذا العمل حرام أيضاً في غير مواضع الإحرام ولكنّه ورد النهي عنه في أعمال الحجّ بالخصوص ضمن الحرّمات الخمسة والعشرين على المحرم).

وكذلك من المحرّمات على المحرم في الحجّ هو الجدال والقسم بالله تعالى سواء كان على حقّ أم باطل، وهو قول (لا والله، بلي والله).

وهكذا ينبغي أن تكون أجواء الحجّ طاهرة من التمتّعات الجنسيّة وكذلك من الذنوب

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٩٣؛ والتفسير الكبير، ج ٥، ص ١٦٠.

٢. التفسير الكبير، ج ٥، ص ١٦٤. ٣. التحقيق في كلمات القرآن الكريم.

والجدال العقيم وأمثال ذلك، لأنها أجواء عباديّة تتطلّب الإخلاص وترك اللّذائذ الماديّة وتقتبس روح الإنسان من ذلك المحيط الطّاهر قوّة جديدة تسوقها إلى عالم آخر بعيداً عن عالم المادّة، وفي نفس الوقت تقوّي الألفة والإتحاد والإتّفاق والأخوّة بين المسلمين باجتناب كلّ ما ينافي هذه الأمور.

وطبعاً لكلّ واحد من هذه الأحكام الشرعيّة شروح وشرائط مذكورة في كتب مناسك الحجّ الفقهيّة.

٣- بعد ذلك تعقب الآية وتبين المسائل المعنوية للحج وما يتعلّق بالإخلاص وتـقول
 ﴿وما تفعلوا من خيريعلمه الله﴾ .

وهذا أوّل لطف إلهي يناله الصالحون، فالمرحلة الأولى من لذّة الإنسان المـؤمن هــي إحساسه بأنّ ما يعمله في سبيل الله إنّما هو بعين الله، ويا لها لذّة.

و تضيف الآية: ﴿ وتزودوا فإنْ خير الزاد التقوى ﴾.

هذه الآية أمرت بحمل الزاد. قيل: إنّ جماعة من أهل اليمن كانوا يحجّون دون أن يصحبوا معهم زاداً للطريق، قائلين: نحن ضيوف الله وطعامنا عليه، (وهذه الفقرة من الآية أمرت بحمل الزاد، لأنّ الله سبحانه هيّاً للجميع طعامهم بالطرق الطبيعية.

والآية تشير في الوقت نفسه إلى مسألة معنوية هي زاد التقوى، فهناك حاجة إلى زاد من نوع آخر هو «التقوى».

والعبارة تنطوي على توعية المسلمين بالنسبة لعطاء الحج المعنوي وتفتّح أبصارهم على ما في ساحة الحجّ من معانٍ عميقة تشدّ الإنسان بتاريخ الرسل والأنبياء وبمشاهد تضحية إيراهيم بطل التوحيد، وبمظاهر عظمة الله سبحانه ممّا لا يوجد في مكان آخر، ولابدّ للحاج أن يستلهم من هذه الساحه زاداً يعينه على مواصلة مسيرته نحو الله فيا بق من عمره.

#### ﴿ولتقون يا لولى الألباب﴾ ``

الحديث موجّه إلى أولى الألباب والعقول، والتركيز عليهم بانتهاج التقوى لأنّهم هم القادرون على التروّد كما ينبغي من العطاء التربوي لمناسك الحجّ، والآخرون لا ينالون منها سوى المظاهر والقشور.

١. تفسير جامع البيان، ج ٢، ص ١٥٠؛ والتفسير الكبير، ج ٥، ص ٣١٤.

٢. والباب، جمع ولب، ويقال للعقل الخالص ولب، أيضاً.

الآية التالية ترفع بعض الإشتباهات في مسألة الحج وتقول: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ريكم﴾.

لقد كان التعامل الاقتصادي بكافّة ألوانه محضوراً في موسم الحجّ عند الجاهليّين، وكانوا يعتقدون ببطلان الحجّ إذا اقترن بالنّشاط الاقتصادي، فالآية مورد البحث تعلن بطلان هذا الحكم الجاهلي وتؤكّد أنّه لا مانع من التعامل الاقتصادي والتّجاري في موسم الحجّ، وتسمح بابتغاء فضل الله في هذا الموسم عن طريق العمل والكد.

وهذا النمط من التفكير كان سائداً في العصر الجاهلي ونجده كذلك في زماننا هذا وأنّ هذه العبادة العظيمة \_ يعني الحج \_ يجب أن تكون خالصة من أيّة شوائب ماديّة، ولكن بما أنّ سائر العاملين في هذا السبيل مضافاً إلى الناس الّذين يقصدون بيت الله من بعيد الدّيار يكنهم حلّ الكثير من مشاكلهم الاقتصاديّة في سفر الحجّ هذا، ولهذا السبب أبطل القرآن الكريم هذا اللّون من التفكير، ويحق لهؤلاء الأشخاص أن ياتوا بعبادة الحجج ويودّوا مناسكه ضمن أداء خدماتهم الأخرى ولا يكونوا في مضيقة من هذه الجهة، بل إنّ النصوص الإسلاميّة التي تتحدّث عن حكمة الحجّ تشير أيضاً إلى الجوانب الاقتصادية إضافة إلى الجوانب الاخلاقية والسياسية والثقافية، وتوضّح أنّ سفر المسلمين من كلّ فج عميق إلى الجوانب الأخلام لعقد مؤتمر الحجّ العظيم يستطيع أن يكون منطلقاً لتحرّك اقتصادي عامّ في الجتمعات الإسلاميّة، وذلك يتحقّق باجتاع الأدمغة الاقتصادية الإسلامية المفكّرة قبل أداء المناسك أو بعده لوضع أسس نلاقتصاد سليم في الجتمعات الإسلامية يقوم على أساس التعاون والتبادل الاقتصادي بين أبناء الأمّة الإسلامية، والإستغناء عن الأجانب والأعداء، وبلوغ المستوى المكن اللائق من الإكتفاء الذاقي.

من هنا، فهذه المعاملات والمبادلات التجارية سبل لتقوية بنية المجتمع الإسلامي أمام أعداء الإسلام، ذلك لأنّ أيّ شعب من الشعوب لا يمكن أن ينال استقلاله الكامل دون أن يقوم على أساس اقتصادي قوي، ولكن النشاط الاقتصادي في موسم الحجّ ينبغي طبعاً أن ينضوي تحت الأبعاد العبادية والأخلاقية للحجّ، لا أن يقدّم ويهيمن عليها. وواضح أنّ الحجّاج لهم الوقت الكافي قبل أعهال الحجّ وبعده لمثل هذا النشاط.

١. تفسير جامع البيان، ج ٢، ص ١٦٤؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

يروي هشام بن الحكم أنّه سأل الإمام جعفر بن محمّد الصادق الحِلِم عن العلّة التي لأجلها كلّف الله العباد الحج والطواف بالبيت، فقال «... فجعل فيه الاجتماع من الشرق والغرب ليتعارفوا ولينزع كلّ قوم من التجارات من بلد إلى بلد ولينتفع بذلك المكاري والجمّال... ولو كان كلّ قوم إنّما يتكلّمون على بلادهم وما فيها هلكوا وخربت البلاد وسقطت الجلب والأرباح...». \

ثم تعطف الآية الشريفة على ما تقدم من مناسك الحج وتقول ﴿فَإِذَا لُفَسَتُم مِنْ عرفاتُ عُنْ عرفاتُ عَمْ عرفاتُ فَا لَكُمْ وَاللَّهُ عِنْدُ المُشْعِرُ الحرام واذكروه كما هذاكم وإن كنتم مِنْ قبله لمِنْ الضّالين ﴾.

ثمّ تقول الآية في حديثها هذا: ﴿ ثمّ لُفيضوا من حيث لُقاض الناس ﴾ فهذا المقطع يتضمّن أمراً بالإفاضة أي بالإندفاع والحركة من المشعر الحرام إلى أرض مِني.

فني نهاية الآية تُعطي أمراً بالاستغفار والتوبة وتقول: ﴿ولستغفروا الله لِنَّ الله لِمُ فَورَ حيم﴾.

فني هذا المقطع من الآيات إشارة إلى ثلاث مواقف من مواقف الحج (عرفات) وهي صحراء وتقع على بعد ٢٠ كيلومتراً تقريباً من مكة ويجب على الحجّاج أن يقفوا في هذا المحل من ظهر يوم التاسع من ذي الحجّة إلى غروب الشمس فيشتغلوا بالعبادة والذكر، ثمّ الوقوف بـ (المشعر الحرام أو المزدلفة) حيث يبيتون هناك ليلة عيد الأضحى ويبقون هناك إلى قبل طلوع الشمس مشغولين بالدعاء والمناجاة مع الله تعالى، والثالث أرض (منى) وهي محل ذبح الأضاحي ورمي الجمرات وحلّ الإحرام وأداء مناسك العيد.

#### بحوث

#### ١ ـ أول موقف للمميم

تقدّم أنّ حجّاج بيت الله الحرام يتجّهون بعد أداء مناسك العمرة نحو أداء مناسك الحجّ، وأوّل موقف يقفون فيه هو في «عرفات»، وهي صحراء واسعة تقع على بعد أربعة فراسخ من مكّة يقف فيها الحاج من ظهر يوم التاسع من ذي الحجّة حتى غروب ذلك اليوم، وفي سبب تسمية هذه الأرض بهذا الاسم قيل: إنّ إبراهيم الحِظِ قال حين أراه جبرائيل مناسك الحجّ: «عرفت، عرفت».

١. وسائل الشيعة، ج ٨، ص ٨، (كتاب الحبجّ، باب ١، من أبواب وجوب الحبجّ، ح ١٨).

وقيل: إنّ هذه القصة وقعت لآدم وحواء، وقيل: أيضاً إنّ آدم وحواء تعارفا في هذا المكان، وقيل: إنّ حجاج بيت الله يتعارفون فيا بينهم في هذا المكان، وتفسيرات أخرى للمرفة ولا يبعد أن تكون التسمية إشارة إلى حقيقة أخرى أيضاً، وهي أنّ هذه الأرض المشرفة التي تبدأ منها أولى مراحل الحج محيط مناسب جدّاً لمعرفة الله تعالى. والحاج في هذا الموقف يشعر حقّاً بانشداد روحي ومعنوي لا يمكن التعبير عنه بالكلمات.

الحجيج في هذه الأرض القاحلة متجمّعون بشكل واحد وبزيّ واحد، قد هربوا من بريق الحياة وزخرفها وصخبها وضجيجها ولاذوا بهذه الأرض المشرّفة المفعمة بذكريات الرسالات السهاوية، حيث يحمل نسيمها نداء جبرائيل وصوت الخليل ودعوة النبي الله الخاتم على وصحبه المجاهدين، وتنطق أرضها بصور الجهاد والتضحية والإنقطاع إلى الله على مرّ التاريخ، كأنّ هذه الأرض نافذة تشرف على عالم ما وراء الطبيعة، يسرتوي فيها الإنسان من منهل العرفان، وينساق مع تسبيح الخليقة العام، بل يعود أيضاً إلى ذاته التي انفصل عنها زمناً طويلاً فيعرف نفسه، ويعرف أنّه ليس بذلك الكائن اللهث ليل نهار وراء جمع الحطام والمتاع دون أن يرويه شيء، بل إنّه جوهر آخر كان يجهله قبل الوقوف في عرفات... نعم إنّها «عرفات» وما أجمل هذا الاسم! وما أعمق مدلوله!

#### ٢\_ المشعر المرام \_ الموقف الثاني للمميم

وبشأن تسمية «المشعر الحرام» بهذا الاسم قيل: إنّه مركز لشعائر الحجّ، ومعلم من معالم هذه العبادة العظيمة.

ومن المهمّ أن نفهم أنّ «المشعر» من مادة «الشعور»، فني تلك الليلة التاريخية المشيرة «ليلة العاشر من ذي الحجّة» حيث حجّاج بيت الله الحرام قد أنهوا المرحله الأولى من هذه الدورة التربوية في عرفات واندفعوا نحو المشعر الحرام ليقضوا ليلة يفترشون فيها الأرض ويلتحفون السهاء، ضمن إطار أرض محدودة الأبعاد أشبه ما تكون \_وهى تمـوج بآلاف

١. ذكر الفخر الرازي هنا ثمانية أقوال في معنىٰ «عرفات» التفسير الكبير، ج ٥، ص ١٧٣ ـ ١٧٤.

٢. هناك بحث بين المفسرين في أن «عرفات» مفرد أو جمع لـ «عرفة». وقيل: إنّ «عرفة» اسم زمان للأعمال في يوم التاسع من ذي الحجّة و «عرفات» اسم ذلك المكان تفسير روح المعاني، ج ٢، ص ٨٧.

الحجّاج - بأرض المحشر... في مثل هذه الظروف الزمانية والمكانية... وفي إطار الالتزام بالإحرام وواجباته ومحرّماته، تجيش في النفس الإنسانية «مشاعر» خاصّة تربط الإنسان بالملأ الأعلى وتحلق به في أبعاد جديدة سامية... ومن هنا كانت تلك الأرض مشعراً.

#### ٣\_ درس الومدة والاتماد

جاء في بعض الروايات الشريفة أن قبائل قريش كانت ترى لنفسها مكانة دينية خاصة بين العرب، وكان أفرادها يسمّون أنفسهم «الحُمس» ويرون أنهم أبناء إبراهيم على وسدنة الكعبة، ولذلك كانوا يترفّعون على بقية القبائل العربية، ومن هنا فإنهم تركوا الوقوف في عرفات لأنها خارج الحرم المكّي، وما كانوا يودّون أن يحترموا أرضاً تقع خارج حرم مكة، ظنّاً منهم أنّ ذلك يقلّل من شأنهم بين قبائل العرب، مع علمهم بأنّ الوقوف في عرفات من مناسك الحجّ الإبراهيمي .

الآية الكريمة تبطل كلّ هذه الأوهام وتأمر بوقوف الحجّاج جميعاً في عرفات، ثمّ التحرك منها نحو المشعر الحرام، ومن ثمّ الإتجاه إلى مِنى دون أن يكون لأحد امتياز على آخر وثمّ أفيضوا من حيث لقاض النّاس).

الإفاضة التي تأمر بها الآية هي الإفاضة من المشعر الحرام إلى مِنى، لأنّها جاءت بعد ذكر الإفاضة من عرفات إلى المشعر،ومسبوقة بـ «ثمّ» التي تفيد الترتّب الزماني، ويكون مدلول الآيتين معاً الأمر بالوقوف الجهاعي بعرفات، ثمّ الإفاضة منها إلى المشعر الحرام، ومن ثمّ إلى مِنى.

#### ﴿ولستغفروا الله﴾.

والأمر بالاستغفار في ختام الآية حثّ على ترك تلك الأوهام والأفكار الجاهلية، والإتجاه نحو تعلّم دروس الحجّ في المساواة، و ﴿ لِنّ الله ففور رحيم ﴾.

### ٤\_ ارتباط الآيات

قد يتساءل أحد عن الرّابطة بين ابتغاء فضل الله ومسألة الوقوف بعرفات والإفاضة منها إلى المشعر الحرام وثمّ إلى مِني التي وردت الآية الشريفة منضمّة بعضها إلى بعض.

١. الحُمس: هم الأفراد المتمسّكون بالدين.

يكن أن تكون الرّابطة هي الإشارة إلى هذه الحقيقة وهي أنّ السعي المادي والاقتصادي إذا كان لله ومن أجل الحياة الشريفة فيكون هذا نوع من العبادة حال مناسك الحجّ، أو أنّ حركة وانتقال الحجّاج من مكّة إلى عرفات ومنها إلى المواقف الأخرى يستلزم عادةً نفقات وخدمات كبيرة، فلو كان كلّ نوع من العلم والكسب في هذه الأيّام محرّم على الحجّاج فمن الواضح أنّهم سيقعون في حرج ومشقّة، فلهذا ذكرت الآية الشريفة هذه العبارات منضمّة ومتتالية.

أو يقال إنّ المفهوم منها هو أنّ الآية تحذّر الحجّاج أن لا يُنسيكم العمل والكسب وسائر الفعاليّات الاقتصادية ذكر الله والتوجّه إليه وإدراك عظمته في هذه المواقف الشريفة. عضمته في هذه المواقف الشريفة.

فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَسِكَكُمُ فَأَذَكُرُواْ اللَّهَ كَذِكُرُواْ اللَّهَ كَذِكُرُواْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْحُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الل

### سبب النزول

في حديث الإمام الباقر عليه: إنّ الجاهليّين كانوا يعقدون الاجتماعات بعد موسم الحسجّ يذكرون فيها مفاخرهم الموهومة الموروثة من آبائهم ويمجّدون أسلافهم.

والقرآن الكريم يؤكّد في هذه الآيات أعلاه أنّ على المسلمين أن يذكروا الله تعالى ونعمه السّابغة بدل الخوض في تلك الأباطيل والأوهام والافتخارات الوهميّة ١.

ومثله ما أورده سائر المفسّرين عن ابن عبّاس وغيره أنّ أهل الجاهلية كانوا يعقدون محالساً بعد الحجّ للتّفاخر بآبائهم وذكر مفاخرهم أو أنّهم يجتمعون في الأسواق كسوق (عكاظ، ذي المجاز، مجنّة) لم تكن هذه الأسواق مراكزاً تجاريّة فحسب، بل أماكن لتلك المجالس الباطلة التي يجتمع فيها النّاس ويذكرون مفاخر أسلافهم ٢.

#### 8003

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۱، ص ۲۹۷؛ ومستدرك الوسائل، ج ٥، ص ۲۸٤، ح ٥٨٦٤ ـ ٤.

تفسير روح المعاني، ج ٢، ص ٨٩؛ وتفسير القرطبي، ج ٢، ص ٨٠٣؛ و التفسير الكبير، ج ٥، ص ١٨٣؛
 وتفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٢٨٩؛ وتفسير البرهان، ج ١، ص ٢٠٣.

#### الثفسير

#### المة رمز ومدة المسلمين:

هذه الآيات تواصل الأبحاث المتعلّقة بالحجّ في الآيات السابقة، فالبرغم من أنّ أعراب الجاهلية ورثوا مناسك الحجّ بوسائط عديدة من إيراهيم الخليل ولكنّهم خلطوا هذه العبادة العظيمة والبنّاءة والتي تُعتبر ولادة ثانية لحجّاج بيت الله الحرام بالخرافات الكثيرة بحيث إنّها خرجت من شكلها الأصلى ونُسخت وتحوّلت إلى وسيلة للتفرقة والنّفاق.

الآية الأولى من الآيات محل البحث تقول ﴿فَإِذَا قَصْيتُم مِنَاسَكُكُم فَاذْكُرُوا الله كَذْكُرُكُمُ آباءكم لُولُشَدَّ ذَكُراً ﴾.

إنّ العزّة والعظمة يكملان بالإرتباط في الله تعالى لا بالإرتباط الوهسي بالأسلاف، وليس المراد من هذه العبارة أنّكم أذكروا أسلافكم وأذكروا الله كذلك، بل هو إشارة إلى هذه الحقيقة بأنّكم تذكرون أسلافكم من أجل بعض الخصال والمواهب الحميدة، فلهاذا لا تذكرون الله تعالى ربّ السموات والأرض والرازق والواهب لجميع هذه النعم في العالم وهو منبع ومصدر جميع الكالات وصفات الجلال والجهال.

أمّا المراد من (ذكر الله) في هذه الآية فهناك أقوال كثيرة بين المفسّرين، ولكنّ الظاهر أنّها تسمل جميع الأذكار الإلهيّة بعد أداء مناسك الحجّ، وفي الحقيقة أنّه يجب شكر الله تعالى على جميع نعمه وخاصّة نعمة الإيمان والهداية إلى هذه العبادة العظيمة، فتكتمل الآثار التربويّة للحجّ بذكر الله.

بعد ذلك يوضّح القرآن طبيعة مجموعتين من الناس وطريقة تفكيرهم.. مجموعة لا تفكّر إلا مصالحها الماديّة ولا تتجّه في الدعاء إلى الله إلّا من هذه المنطلقات الماديّة فتقول ﴿فعن الناس من يقول ربّنا آتنا في الدنيا وماله في الآخرة من خلاق ﴿ ﴾.

والمجموعة الثانية تتحدّث عنهم الآية بقولها ﴿ومنهم من يقول ربّنا لَتنا في الدّنيا حسنة وفي الآدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا مذلب النّار﴾.

وهذه الفقرات من الآيات محل البحث تشير إلى هاتين الطائفتين وأنَّ الناس في هــذه

١٠ «خلاق» كما يقول الراغب تعني الفضائل الأخلاقية التي يكتسبها، وهنا على قبول الطبرسي أنها تبعني النصيب (الذي هو نتيجة الفضائل الأخلاقية).

العبادة العظيمة على نوعين، فبعض لا يفكر إلّا بالمنافع الماديّة الدنيويّة ولا يريد مـن الله سواها، فمن البديهي أنّه لن يبقى له شيء في الآخرة.

ولكنّ الطائفة الثانية اتسّعت آفاقهم الفكريّة ف اتجّهوا إلى طلب السّعادة في الدنيا باعتبارها مقدّمة لتكاملهم المعنوي وطلب السّعادة في الآخرة، فهذه الآية الكريمة توضّع في الحقيقة منطق الإسلام في المسائل الماديّة والمعنويّة وتدين الغارقين في الماديّات كها تدين المنعزلين عن الحياة.

أمّا ما المراد من (الحسنة)؟ فهناك تفاسير مختلفه لها، فقد ورد في الرواية عن الإسام الصادق الله في تفسير الحسنة: «إنّها السّعة في الرّزق والمعاش وحسن الخسلق في الدنيا ورضوان الله والجنّة في الآخرة» \.

ولكنّ بعض المفسّرين ذهبوا إلى أنّها تتضمّن معنى العلم والعبادة في الدنيا والجنّة في الآخرة، الآخرة، أو المال في الدنيا والجنّة في الآخرة، أو الزوجة الصالحة في الدنيا والجنّة في الآخرة، وقد ورد عن رسول الله ﷺ هذه المعاني (من أوتي قلباً شاكراً ولساناً ذاكراً وزوجة مؤمنة تعينه على أمر دنياه وأخراه فقد أوتي في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ووقي عذاب النار) للسنة على أمر دنياه وأخراه فقد أوتي في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة المواهب الماديّة والمعنويّة، وما ورد في الرواية أعلاه أو في كلمات المفسّرين فهو بيان لأبرز المصاديق لا حصر الحسنة بهذه المصاديق، فما تصوّره بعض المفسّرين من أنّ الحسنة الواردة في الآية بصورة المفرد النكرة لا تشمل على كلّ خير، ولهذا وقع الاختلاف في مصداقها بين بصورة المفرد النكرة لا تشمل على كلّ خير، ولهذا وقع الاختلاف في مصداقها بين المفسّرين للقرد الذكرة تارة يأتي بمعنى الجنس ومورد الآية المفسّرين للقرد القبيل، عنالمومنون حكها ذهب إليه بعض المفسّرين عيالمبون من الله تعالى أصل الحسنة بدون أن ينتخبوا لها مصداقاً من المصاديق، بل يوكلون هذا الأمر إلى مشيئته أصل الحسنة بدون أن ينتخبوا لها مصداقاً من المصاديق، بل يوكلون هذا الأمر إلى مشيئته أولوادته وفضله تعالى ٥.

وفي آخر آية إشارة إلى الطائفة الثانية (الَّذين طلبوا من الله الحسنة في الدنيا والآخرة) فتقول ﴿ لولئك لهم نصيبُ ممّا كسبولو لله سريع للحساب﴾.

٢. المصدر السابق، ص ٢٩٨.

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٩٧.

٣ التفسير الكبير، ج ٥، ص ١٨٩.

٤. المصدر السابق.

٥. تفسير في ظلال القرآن، بع ١، ص ٢٩٠.

وفي الحقيقة هذه الآية تقع في النقطة المقابلة للجملة الأخيرة من الآية السابقة ﴿وهاله في الآخرة من خلاق﴾.

واحتمل البعض أنها تتعلّق بكلا الطائفتين، فالطائفة الأولى يتمتّعون بالنعم والمواهب الدنيويّة، والطائفة الثانية يتمتّعون بخير الدنيا والآخرة كما ورد ما يشبه هذه الآيات في سورة الإسراء الآية ١٨ إلى ٢٠ حيث يقول: ﴿ وَمَنْ كَانْ يَرِيدُ لِلْعَاجِلَةُ عَجُّلْنَا لَهُ فَيِهَا مَا نَشَاءُ لَعَنْ نَرِيدُ لُمُ جَعَلْنَا لَهُ جَعِلْنَا لَهُ جَعِلْمًا مَدْمُوماً مَدْمُوراً \* وَمَنْ لُرادُ للآخرة وسعىٰ لها سعيها وهو مؤمن لعن نريد ثمّ جعلنا له جهنم يصليها مدموراً \* وهن لراد للآخرة وسعىٰ لها سعيها وهو مؤمن فاولئك كان سعيهم مشكوراً \* كلاً نحدُ هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربّك وما كان عطاء ربّك محظوراً ﴾.

ولكنّ التفسير الأوّل منسجم مع الآيات مورد البحث أكثر.

عبارة (نصيب) مع أنها جاءت بصورة نكرة، ولكنّ القرائن تدلّ على أنّ النكرة هنا لبيان العظمة، والتعبير بقوله ﴿همّا كسبول﴾ ليست إشارة إلى قلّة النصيب والثواب والجزاء، لأنّه من الممكن أن تكون (من) ابتدائيّة لا تبعيضيّة.

أمّا التعبير بقوله (كَسَب) في جملة (ممّاكسبوا) فتعني \_كها ذهب إليه كثير من المفسّرين \_ الدّعاء لطلب خير الدنيا والآخرة، فاختيار هذا التعبير قد يكون إشارة إلى نكتة لطيفة وهو أنّ الدعاء بذاته يعتبر من أفضل العبادات والأعهال، ومن خلال التحقيق في عشرات الآيات الواردة في القرآن الجيد في مادّة «كسب» ومشتقاتها يُستفاد جيّداً أنّ هذه المفردة تستعمل أيضاً لغير الأعهال الجسميّة أيضاً، أي الأعهال القلبيّة والروحيّة كها ورد في الآية تستعمل أيضاً لغير الأعهال الجسميّة أيضاً، أي الأعهال القلبيّة والروحيّة كها ورد في الآية من سورة البقرة ﴿ولكن يوالحدّكم بماكسبت قلوبكم ﴾.

فلا عجب أن يكون الدّعاء إذاً نوع من الكسب والإكتساب وخاصّةً إذا لم يكن الدعاء باللّسان فقط بل مقترن بجميع وجود الإنسان.

أمّا جملة ﴿وَالله سَرِيعِ الحسابِ﴾ الواردة في الفقرة الأخيرة من الآية فـ إنّها تشــير إلى سرعة حساب الله تعالى لعباده، فإنّه يُجازي بالثواب والعقاب نقداً وبدون تأخير، فقد ورد في الحديث الشريف (إنّ الله تعالى يحاسب الخلائق كلّهم في مقدار لمع البصر) .

وهذا لأنَّ علم الله ليس كعلم المخلوقات المحدود حيث يشغلها موضوع عن مـوضوع آخر.

۱۰ تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٩٨، ذيل الآية مورد البحث.

إضافة إلى ذلك أنّ محاسبة الله لاينبغي أن تستلزم زماناً، لأنّ أعيالنا ذات آثار باقية في جسم وروح الموجودات الحيطة بنا وفي الأرض وأمواج الهواء، فالإنسان يشبه من هذه الجهة السّيارات المجهّزة بقياس السرعة والمسافة حيث تقرأ فيها كلّ لحظة مقدار عملها وسيرها ولا يحتاج بعدها إلى كتاب لحساب المسافات التي طوتها السيّارة طيلة عمرها.

وَأَذَ كُونُ اللّهَ فِي آَيَامِ مَعْدُودَ تَإِفَ مَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَآ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرُ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهُ لِمَنِ أَتَّ قَى وَأَتَّقُواْ ٱللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ كُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ شَ

### التفسير

#### آمُر كلام عن الممِّ:

هذه الآية في الحقيقة آخر آية وردت في بيان مناسك الحجّ وإيطال السّنن الجاهليّة في المفاخرات الموهومة بالنسبة للأسلاف فتوصي المسلمين (بعد مراسم العيد) أن يذكروا الله تعالى ﴿ولدُكروا الله في لَيّام معدودله ﴾.

و الملاحظ أن هذا الأمر، بقرينة الآيات السابقة، ناظر إلى الأيّام الحادي عشر والثاني عشر والثاني عشر والثاني عشر والثالث عشر التي تسمّى بلسان الروايات (أيّام التشريق) ويتّضح من اسم هذه الأيّام أنّها فترة إشراق الرّوح الإنسانية في ظل تلك المناسك العظيمة.

وفي الآية ٢٨ من سورة الحج ورد الأمر بذكر الله في ﴿ لَيّام معلومات وهنا وردت عبارة في ﴿ لَيّام معدودلت فالمعروف هو أنّ الأيّام المعلومات تعني العشرة أيّام من بداية ذي الحجّة، وأما (أيّام معدودات) فالمراد بها أيّام التشريق المذكورة آنفاً، ولكنّ بعض المفسّرين أورد احتالات أخرى غير ذلك في شرح الآية ٢٨ من سورة الحجّ، وسيأتي في شرح الآية ٢٨ من سورة الحجّ، وسيأتي في شرح الآية ٢٨ من سورة الحجّ.

ا. بالرغم من أن «أيام» جمع «يوم» وهو مذكر، إلا أنه وصف بـ «معلومات» و«معدودات» بـصيغة المـؤنث، وقيل أن ذلك لأن الأيّام مركبة من ساعات، ولعلّه إشارة إلى أنكم ينبغي أن تذكروا الله طيلة ساعات هذه الأيّام، (يراجع، املاء ما منّ به الرحمن، ج ٢، ص ٨٨).

أمّا المراد من (أذكار) فقد ورد في الأحاديث الإسلاميّة أنّها تعني تلاوة التكبيرات التالية بعد خمسة عشرة صلاة في هذه الأيّام (ابتداءً من صلاة الظهر من يوم العيد حتى صلاة الصبح من اليوم الثالث العشر) وهي (الله أكبر الله أكبر لا إله إلّا الله والله أكبر ولله الحمد، الله أكبر على ما هدانا الله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام). (

ثمّ تشير الآية إلى هذا الحكم الشرعي ﴿ فَمِن تَعجُّلُ فِي يَوْمِينَ فَلَالِمُ عَلَيْهُ وَمِنْ تَأَخُّرُ فَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَهِذَا التَّعبير بِالْحَقيقة إشارة إلى نوع من التخمير في أداء ذكر الله بين يومين أو ثلاثة أيّام.

وجملة (لمن أتّقى) ظاهراً قيد للتعجيل في اليومين، أي لا إثم على من تـعجّل واخــتار اليومين أو الثلاثة، وهذا التعجيل يختص بمثل هؤلاء الأشخاص.

وجاء في روايات أهل البيت الله أنّ المراد من التقوى هنا هي تجنّب الصيد، أي إنّ الأشخاص حين الإحرام يجب عليهم تجنّب الصيد أو جميع تروك الإحرام، فيمكنهم البقاء بعد عيد الأضحى يومين في منى ولأداء مناسكهم وذكر الله تعالى، أمّا من لم يتّق فيجب عليه البقاء ثلاثة أيّام هناك لأداء المراسم العباديّة وذكر الله تعالى. ا

وذهب البعض إلى أنّ جملة (لا إثم عليه) إشارة إلى نني كلّ إثم وذنب عن زوّار بيت الله الحرام، أي أنّ الحاج بعد أداء مناسكه عن إيمان وإخلاص ووعي يُغفر له ما تقدّم من ذنبه وتزول رواسب المعاصي وأدران الذنوب من قلبه ونفسه، ويخرج من هذه العبادة التربويّة خالصاً طاهراً نقيّاً.

فع أن هذا المعنى صحيح بذاته، إلا أن ظاهر الآية ينسجم مع المعنى الأوّل أكثر. وفي نهاية الآية نلاحظ أمراً كليّاً بالتّقوى حيث تقول الآية: ﴿ ولتّقوا الله ولعلموا لنكم إليه تعشرون ﴾.

فعلى أحد هذين التفسيرين المذكورين آنفاً يمكن أن تكون هذه الجملة إشبارة إلى أنّ المناسك الروحانيّة في الحجّ تطهّر الإنسان من الذنوب السّابقة كيوم ولدت أمّه، ولكن عليكم تقوى الله والحذر من الوقوع في الذنب مرّة أخرى.

#### 8003

١. أصول الكافي، ج ٤، ص ١٦، ح ٢ و٣.

#### الآيات

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ, فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ ع وَهُوَ ٱلدُّ ٱلْخِصَامِ ﴿ فَ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ لِكَ الْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِالْإِشْرِ فَحَسْبُهُ, جَهَنَمُ وَلِبِنْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ آَخَذَتُهُ ٱلْعِنَهُ

#### سبب النزول

ذُكر في سبب نزول هذه الآيات أمران:

1\_أن هذه الآيات نزلت في (الأخنس بن شريف) وكان رجلاً وسيماً عـذب البيان يتظاهر بالإسلام وحب الرسول عَلَيْهِ ، وكان كلّما جلس عند النّبي أقسم بالله على إيمانه وحبّه للرّسول، وكان الرسول عَلَيْهِ يغدق عليه من لطفه وحبّه كما هو مـأمورٌ بـه، ولكن هـذا الشخص كان منافقاً في الباطن وفي حادثة نزاع بينه وبين بعض المسلمين هجم عليهم وقتل أحشامهم وأباد زرعهم (وبهذا أظهر ما في باطنه من النّفاق) .

٣\_ ومن المفسّرين من نقل عن ابن عباس أنّ الآية المذكورة نزلت في سريّه (الرجيع)
حيث بعث رسول الله عَبَالَيْ بمعموعة من الدعاة إلى القبائل المتوطنّة أطراف المدينة، فدبّرت لهم مؤامرة لئيمة استشهدوا فيها ٢.

ولكنّ سبب النّزول الأوّل أكثر انسجاماً مع مضمون الآيات، وعلى أيّ حال فالدرس الّذي تقدّمه الآية عام وشامل.

١. تفسير روح الجنان، وتفسير جامع البيان، وتفسير بحرالمحيط، وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

۲. تفسير روح الجنان، ج ۲، ص ۱٤٠، قلّما روى هذا السبب النّزول.

### التفسير

### مصير المفسدين في الأرض:

الآية الأولى تشير إلى بعض المنافقين حيث تقول ﴿ ومن الناس من يعجبك قوله في الحياة الدنيا ويشهد الله على ما في قلبه وهو للدّ الغصام ﴾.

(ألد) تأتي بمعنى ذو العداوة الشديدة، وأصلها من (لديد) التي يراد بهـا طـرفي الرقـبة وكناية عن الشخص الذي يغلب الأعداء من كلّ جانب، و(خصام) لها معنى مصدري وهو الخصومة والعداوة.

ثم تضيف الآية التالية بعض العلامات الباطنيّة لعداوة مثل هذا الإنسان وهي: ﴿وَإِذَا تُولَّى سَعَى فِي الأَرْضُ ليفسد فيها ويهلك العربة والنسل والله لا يعب الفساد).

أجل، فإنّ الله سبحانه وتعالى يفضح هؤلاء ويكشف سريرتهم، لأنّ هؤلاء لوكانوا صادقين في إيمانهم وإظهارهم المحبّة لما أفسدوا في الأرض مطلقاً ولما اعتدوا على مـزارع الناس وأغنامهم بدون رحمة أو شفقة، فبالرّغم من أنّ ظاهرهم المحبّة الحالصة إلّا أنّهم في الباطن أشدّ الناس قساوة ووحشيّة.

واحتمل كثير من المفسّرين أنّ المراد بقوله (إذا تولّى) أي إذا حكم، لأنّ التولّي من الولاية بمعنى الحكومة، فيكون معنى الولاية حينئذٍ أنّ المنافقين إذا حكموا في الأرض أهلكوا الحرث والنسل وأشاعوا الظلم بين عباد الله، وبسبب ظلمهم وجورهم تهلك الماشية وتتعرّض أموال ونفوس الناس للخطر \.

(حرث) بمعنى الزّراعة، (نسل) بمعنى الأولاد، وتُطلق أيضاً عـلى أولاد الإنسان وغـير الإنسان، فعلى هذا يكون إهلاك الحرث والنسل بمعنى إتلاف كلّ الموجودات الحيّة أعمّ من الأحياء النباتيّة والحيوانيّة والإنسانيّة.

وذُكر لمعنى الحرث والنسل تفاسير أخرى منها: أنّ المراد بالحرث هو النساء بقرينة الآية الشريفة ﴿نساوٌكم حرمه لكم﴾ ٢ والمراد بالنسل هم الأولاد، أو يكون المراد من الحرث هنا

ا. تفسير الميزان، ج ٢ ، ص ٩٦ ـ وكذلك أشير إلى هذا البحث في ذيل هذه الآية في تفسير مجمع البيان،
 وتفسير روح الجنان، والتفسير الكبير، ولكن هذا الرأي لا يناسب سبب النزول، وإن كان مفهوم الآية واسعاً.
 ٢. البقرة، ٢٢٣.

الدين والعقيدة والنسل الناس (وهذا التفسير هو الوارد في الحديث الشريف عن الإمام الصادق الله المذكور في مجمع البيان). ا

وعلى كلّ حال فإنّ التعبير ﴿ يهلك الحرك والنسل > كلام مختصر وجامع لكلّ المصاديق حيث يشمل الإفساد والتخريب بالنسبة للأموال والنفوس في المجتمع البشري.

والآية الأخرى تُضيف ﴿وإِدْا قيل له لتّق الله أخذته العزّة بالإثم﴾ أ فتشتعل في قلبه نيران التعصّب واللّجاج وتجرّه إلى المعصية والإثم.

فمثل هذا الشخص لا يستمع إلى نصيحة النّاصحين ولايهتم للإنـذارات الإلهـيّة، بـل يستمر على عنادَه وإرتكابه للآثام والمنكرات مغروراً، فلا يكون جزاءه إلّا النـار، ولذلك يقول في نهاية الآية ﴿فحسبه جهنّم ولبئس العهاد﴾.

وفي الحقيقة أنّ هذه هي أحد الصفات القبيحة والذّميمة للمنافقين حيث إنّهم لا يستسلمون للحقّ بسبب التعصّب والتحجّر وقساوة القلب، وهذه الصفات الذّميمة تبلغ بصاحبه إلى أعلى درجات الإثم، فمن البديهي أنّ مثل هذه الأخشاب اليابسة المنحرفة لا تستقيم إلّا بنار جهنّم.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ الله عزّوجلّ وصف هؤلاء الأشخاص بخمس صفات في الآيات المذكورة آنفاً، الأولى: أنّ كلامهم يخدع الإنسان، الثانية: أنّ قلوبهم ملوّثة ومظلمة، الثالثة: أنّهم ألدّ الأعداء، الرّابعة: أنّهم إذا سنحت الفرصة فلا يرحمون أحداً من الإنسان والحيوان والزرع، الخامسة: أنّهم وبسبب الغرور والتكبّر لا يقبلون أيّة نصيحة.

#### 8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٠٠٠ ذيل الآية مورد البحث.

٢. «العزة» في مقابل «الذلّة» في الأصل. ولكن هنا ورد بمعنىٰ «الغرور» و«النخوة»، (تفسير روح المعاني، ج
 ٢، ص ٩٦) والراغب يرى أنّها بمعنىٰ عدم المغلوبية في الأصل، ومجازاً تأتي بمعنىٰ الغرور.

# وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَكُهُ ٱبْتِغَاءَ مَهْ النَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعُوثُ بِالْعِبَ الِهِ اللَّ

سبب النزول

روى «الثعلبي» مفسّر أهل السنّة المعروف في تفسيره أن النّبي ﷺ لمّا أراد الهجرة إلى المدينة خلّف علي بن أبي طالب بمكة لقضاء ديونه وأداء الودائع التي كانت عنده وأمره ليلة خروجه من الدّار وقد أحاط المشركون بالدار أن ينام على فراشه وقال له: اتّشح ببردي الحضرمي الأخضر ونم على فراشي وإنّه لا يصل منهم إليك مكروه إن شاء الله تعالى. ففعل ذلك علي، فأوحى الله تعالى إلى جبرائيل وميكائيل إنّي آخيت بينكا وجعلت عمر أحدكما أطول من الآخر فأيّكما يؤثر صاحبه بالحياة، فاختار كلاهما الحياة فأوحى الله تعالى إليها: أفلا كنتا مثل على بن أبي طالب آخيت بينه وبين محمّد ﷺ فبات على فراشه يفديه بنفسه ويؤثره بالحياة إنزلا إلى الأرض فاحفظاه من عدوّه.

فنزلا فكان جبرائيل عند رأسه وميكائيل عند رجليه وجبرئيل يُنادي بخّ بـخّ مَـن مثلك يا علي يُباهي الله تبارك وتعالى بك الملائكة، فأنزل الله على رسوله وهو متوجّه إلى المدينة في شأن علي الآية.\

ولهذا سُمِّيت هذه اللَّيلة التاريخية بليلة المبيت، ويقول ابن عباس نزلت الآية في عملي حين هرب رسول الله من المشركين إلى الغار مع أبي بكر ونام على على فراش النّبي. \
ويقول (أبو جعفر الإسكافي) كما جاء في شرح نهج البلاغة لإبن أبي الحديد الجملد ٣ الصفحة ٢٧٠ «إنّ حديث الفراش قد ثبت بالتواتر فلا يجحده إلّا مجنون أو غير مخالط لأهل الملّة » ٢٠٠ «إنّ حديث الفراش قد ثبت بالتواتر فلا يجحده إلّا مجنون أو غير مخالط لأهل الملّة » ٢٠٠ «إنّ حديث الفراش قد ثبت بالتواتر فلا يجحده إلّا مجنون أو غير مخالط لأهل الملّة » ٢٠٠ «إنّ حديث الفراش قد ثبت بالتواتر فلا يجحده إلّا مجنون أو غير مخالط لأهل الملّة » ٢٠٠

١. بحارالانوار، ج ١٩، ص ٣٨ و٣٩ و ٦٤ و ٨٦. ٢. المصدر السابق، ص ٥٦، ح ١٩.

٣. ذكر صاحب الغدير، ج ٢، ص ٤٨، أنَّ ليلة المبيت رواهـا الغـزالي فـي إحـياء العـلوم، ج ٣، ص ٢٣٨،
 ٢٣٠

#### التفسير

#### التضميّة الكبرى في دولة الهمرة التاريفيّة:

بالرّغم من أنّ الآية محل البحث تتعلّق كما ورد في سبب النزول بحادثة هجرة النّبي عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ النّبي النّبي الله الكلّي \_كما في سائر وتضحية الإمام على ومبيته على فراش النّبي، ولكنّ مفهومها ومحتواها الكلّي \_كما في سائر الآيات القرآنية \_عامٌ وشامل، وفي الحقيقة أنّها تقع في النقطة المقابلة للآيات السابقة التي تتحدّث عن المنافقين.

تقول الآية ﴿وهِنَ النَّاسِ هِنْ يِشْرِي نَفْسِهِ لَبِتَهَا، هِرْضَانِهِ اللهِ وَلَلْهُ رؤوف بالعباد ﴾.

الطائفة السّابقة التي تحدّثنا عنها هي مجموعة من الأشخاص المعنادين والمـغرورين والأنانيّين الّذين يحاولون أن يحقّقوا لهم بين الجـتمع عـزّة وكـرامـة عسن طـريق النـفاق ويتظاهرون بالإيمان بأقوالهم بينما أعمالهم ليس فيها سـوى الإفسـاد في الأرض وإهـلاك الحرث والنسل.

أما هذه الطائفة الثّانية فتعاملهم مع الله وحده حيث يـقدّمون أرواحـهم رخـيصة في سبيله، ولا يبتغون سوى رضاه، ولا يطلبون عزّة ورفعة الإبالله، وبتضحيات هؤلاء يصلح أمر الدّين والدنيا ويستقيم شأن الحقّ والحقيقة وتـصفو حـياة الإنسـان وتـثمر شـجرة الإسلام.

ومن هنا يتضح أن جملة ﴿ولالله رؤوف بالعباد﴾ بمثابة النقطة المقابلة لما ورد في الآية السابقة عن المنافقين المفسدين في الأرض ﴿فحسبه جهنّم ولبئس الهمهاد﴾ وقد تكون إشارة إلى أن الله عزّوجل في الوقت الذي هو رحيم ورؤوف بالعباد هو الذي يستري الأنفس بأغلى الأثمان وهو رضوان الله تعالى عن الإنسان.

وممّا يستلفت النظر أنّ البائع هو الإنسان، والمُشتري هو الله تعالى، والبضاعة هي النفس، وثمنها هو رضوان الله تعالى، في حين نرى في موارد أخرى أنّ ثمن مثل هذه المعاملات هو الجنّة الخالدة والنجاة من النار، من قبيل قوله تعالى ﴿إِنّ الله لشترى من المؤمنين لنفسهم

<sup>(</sup>السبط) والصفوري في نزهة المجالس، ج ٢، ص ٢٠٩؛ وابن الصبّاغ المالكي في الفصول المهمّة، ص ٣٣؛ والسبط ابن الجوزي الحنفي في تذكرة الخواص، ص ٢١؛ ومسند أحمد، ج ١، ص ٣٤٨؛ وتاريخ الطبري، ج ٢، ص ٩٩ هـ ١٠٠١؛ وابن هشام في السيرة، ج ٢، ص ٢٩؛ والحلبي في السيرة، ج ٢، ص ٢٩؛ وتاريخ اليعقوبي، ج ٢، ص ٢٩.

# ولُموالهم بأنَّ لهم الجنَّة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون ﴾ `

ولعلّه لهذا السبب كانت (مِن) في الآية مورد البحث تبعيضية (ومن الناس)، يعني أنّ بعض الناس يستطيعون أن يقوموا بمثل هذه الأعمال الخارقة بحيث لا يطلبون عوضاً عن أرواحهم وأنفسهم سوى رضوان الله تعالى، وأمّا في الآية ١١١ من سورة التوبة التي ذكرناها سابقاً رأينا أنّ جميع المؤمنين قد دُعوا إلى التعامل والتجارة مع الله تعالى في مقابل الجنة الخالدة.

ويُعتمل أيضاً في تفسير جملة ﴿ولالله رؤوف بالعباد ﴾ وتناسبها مع بداية هذه الآية أنّ المراد هو بيان هذه الحقيقة أنّ وجود مثل هؤلاء الأفراد بين الناس لطف من الله سبحانه ورأفة بعباده، إذ لو لم يكن بين الناس مثل هؤلاء الأفراد المضحين المتفانين مقابل تلك العناصر الخبيثة لانهدمت أركان الدّين والمجتمع، لكنّ الله سبحانه بفضله ومنّه يدفع بهؤلاء الصّديقين الأولياء خطر أولئك الأعداء.

فعلى أيّ حال، فهذه الآية ومع الإلتفات إلى سبب النزول المذكور آنفاً تُعدُّ أعظم الفضائل للإمام علي الله الواردة في اكثر المصادر الإسلامية، وكانت في صدر الإسلام من الوضوح بين المسلمين بحيث دعت معاوية العدو اللّدود للإمام علي الله أن يُرشي (سمرة بن جندب) بأربعائة ألف درهم كي يروي حديثاً مختلقاً ينسب فيه في ضيلة هذه الآية إلى عبدالرحمن ابن ملجم، وقد اختلق هذا المنافق الجاني هذه الفرية، ولكن أحداً لم يقبل منه حديثه الجعول الم

8003

١. التوبة، ١١١.

٢. نقل قصّة هذه المعاملة «ابن أبي الحديد» في شرح «نهج البلاغة» ج ٤، ص ٧٣.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَذْ خُلُواْ فِي ٱلسِّلِرِكَافَةً وَلَاتَ تَبِعُواْ خُطُوَتِ
الشَّكَيْطَانِ إِنَّهُ لَكَ مُعَدُوُّ مُبِينٌ ﴿ فَإِن زَلَلْتُم مِنْ بَعَدِ مَاجَاءَ تَكُمُ
الشَّكَيْطَانِ إِنَّهُ لَكَ مُعَدُوُّ مُبِينٌ ﴿ فَإِن زَلَلْتُم مِنْ بَعَدِ مَاجَاءً تَكُمُ
الْبَيْنَاتُ فَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ اللهِ اللهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

## التفسير

### السّلام العالمي في ظلّ الإسلام:

بعد الإشارة إلى الطائفتين (المؤمنين المخلصين والمنافقين المفسدين) في الآيات السابقة تدعو هذه الآيات الكريمة كلّ المؤمنين إلى السّلم والصلح وتقول: ﴿يَا لَيْهَا الَّـدُينَ آهـنوا الدخلوا في السّلم كَافَّة ﴾.

(سلم) و(سلام) في اللّغة بمعنى الصّلح والهدوء والسكينة، وذهب البعض إلى تفسيرها بمعنى الطّاعة، فتدعوا هذه الآية الكرية جميع المؤمنين إلى الصلح والسّلام والتسليم إلى أوامر الله تعالى، ويُستفاد من مفهوم هذه الآية أنّ السّلام لا يتحقّق إلّا في ظلّ الإيمان، وأنّ المعايير والمفاهيم الأرضيّة والماديّة غير قادرة على إطفاء نار الحروب في الدنيا، لأنّ عالم المادّة والتعلّق به مصدر جميع الاضطرابات والنّزاعات دائماً، فلولا القوّة المعنويّة للإيمان لكان الصّلح مستحيلاً، بل يُكن القول أنّ دعوة الآية العامّة لجميع المؤمنين بدون استثناء من حيث اللّغة والعنصر والثروة والإقليم والطبقة الاجتاعيّة إلى الصّلح والسّلام يُستفاد منها أنّ تشكيل الحكومة العالميّة الواحدة في ظل الإيمان بالله تعالى والعيش في مجتمع يسوده الصّلح عكن في إطار الدولة العالميّة.

واضحُ أنّ الأطر الماديّة الأرضيّة (من اللّغة والعنصر و...) هي عوامل تفرقة بين أفراد البشر وبحاجة إلى حلقة إتّصال محكمة تربط بين قلوب النّاس، وهذه الحلقة ليست سوى الإيمان بالله تعالى الّذي يتجاوز كلّ الاختلافات، الإيمان بالله واتّباع أمره هو النقطة والمحور

لوحدة المجتمع الإنساني ورمز إرتباط الأقوام والشّعوب، ويمكن رؤية ذلك من خلال مناسك الحجّ الذي يُعتبر غوذجاً بارزاً إلى اتّعاد الأقوام البشريّة بمختلف ألوانها وقوميّاتها ولغاتها وأقاليها الجغرافيّة وأمثال ذلك حيث يشتركون في المراسم العبادية الروحانيّة في منتهى الصّلح والصّفاء، وبمقايسة سريعة بين هذه المفاهيم والأنظمة الحاكمة على الدول الفاقدة للإيمان بالله تعالى وكيف أنّ الناس يفتقدون فيها إلى الأمان النفسي والمالي ويخافون على اعراضهم ونواميسهم يتّضح لنا التفاوت بين المجتمعات المؤمنة وغير المؤمنة من حيث الصّلح والأمان والسّلام والطهأنينة.

ويُحتمل أيضاً في تفسير الآية أنّ بعض أهل الكتاب (اليهود والنصاري) عندما يعتنقون الإسلام يبقون أوفياء لبعض عقائدهم وتقاليدهم السابقة، ولهذا تأمر الآية الشريفة أن يعتنقوا الإسلام بكافّة وجودهم ويخضعوا ويسلّموا لجميع أحكامه وتشريعاته أنم تضيف الآية ﴿ولا تتّبعوا خطوات الشيطان إنّه لكم عدوّ حبين ﴾ وقد مرّ بنا في تفسير الآية ١٦٨ من هذه السورة الإشارة إلى أنّ كثير من الانحرافات ووساوس الشيطان تحدث بصورة تدريجية على شكل مراحل حيث يسمّيها القرآن (خطوات الشيطان).

(خطوات) جمع «خطوة» وهنا تكرّرت هذه الحقيقة من أنّ الانحراف عن الصلح والعدالة، والتسليم لإرادة الأعداء ودوافع العداوة والحرب وسفك الدماء يبدأ من مراحل بسيطة وينتهي بمراتب حادّة وخطرة كما في المثل العربي المعروف (إنّ بدو القتال اللّطام). لا فتادةً تصدر من الانسان حكة بسيطة عن عداء محقد متندّي الله مدالة ما مدالة من الانسان حكة بسيطة عن عداء محقد متندّي الله مدالة ما مدالة من الانسان حكة بسيطة عن عداء محقد متندّي الله مدالة مدالة مدالة من الانسان حديدة بسيطة عن عداء محقد متندّي الله مدالة مدالة مدالة من الانسان حديدة بسيطة عن عداء محقد متندّي الله مدالة مدالة مدالة من عداد مدالة من الانسان حديدة بسيطة عن عداء محقد متندي الله مدالة من القبال الله مدالة مد

فتارةً تصدر من الإنسان حركة بسيطة عن عداء وحقد وتؤدّي إلى الحرب والدّمار، ولهذا تخاطب الآية المؤمنين أن يلتفتوا إلى نقطة البداية كي لا تؤدّي شرارات الشرّ الأولىٰ لإشتعال لظى المعارك والحروب.

وجدير بالذّكر أنّ هذا التعبير ورد في القرآن الكريم خمس مرّات وفي غايات مختلفة. وذكر بعض المفسّرين أنّ (عبدالله بن سلام) وأتباعه الذين كانوا من اليهودوأسلموا طلبوا

١. تفسير الكبير، ج ٥، ص ٢٠٧؛ تفسير روح المعاني، ج ٢، ص ٩٧، ولكننا نرئ أن «كافة» تشمل جميع المؤمنين وليس كافة تشريعات الإسلام (في الحقيقة حال لـ «الذين آمنوا» لا «السلم») والتفسير الأوّل أصح في النظر.

٢. ورد هذا المثل في رواية عن أميرالمؤمنين ﷺ (وسائل الشيعة، ج ١٠، ص ٩٨ و ١٠٠).

الإذن من رسول الله عَلَيْظُ بقراءة التوراة في الصلاة والعمل ببعض أحكامها، ف نزلت الآيـة الآنفة الذكر ونهت هؤلاء عن إتباع خطوات الشيطان .

ومن شأن النزول هذا يتبيّن أنّ الشيطان ينفذ في فكر الإنسان وقلبه خطوة خسطوة، فيجب التصدّى للخطوات الأولى لكيلا تصل إلى مراحل خطرة.

وتتضمن جملة ﴿إِنّه لكم عدوَّ حبين﴾ برهاناً ودليلاً حيّاً حيث تقول أنّ عداء الشيطان للإنسان ليس بأمر خني مستتر، فهو منذ بداية خلق آدم أقسم أن يبذل جهده لإغواء جميع البشر إلّا المخلصين الذين لا ينالهم مكر الشيطان، فمع هذا الحال كيف يمكن التغافل عن وسوسة الشيطان.

الآية التالية إنذار لجميع المؤمنين حيث تقول ﴿فَإِنْ زَلْلَتُم مِنْ بِعِدُ مِنَا جِمَامِتُكُم البِينَاتُ فَاعلموا أَنَّ الله عزيزٌ حكيمٌ ﴾ فلو انحرفتم وسرتم مع وساوس الشيطان على خلاف مسار الصلح والسلام فإنّكم لا تستطيعون بذلك الفرار من العدالة الإلهيّة.

المنهج بيّن والطريق بيّن والهدف بيّن، ومعلوم من هنا لاعذر لمن يزل عن الطريق، فلو انحرفتم فأنتم المقصّرون، فاعلموا أنّ الله قادر حكيم لا يستطيع أحد أن يفرّ من عدالته.

(بيّنات) بمعنى الدلائل الواضحة، ولها مفهوم واسع يستوعب الدلائل العقليّة، وكذلك ما يتّضح للإنسان عن طريق الوحى أو المعجزات.

١. تفسير القرطبي، ج ٢، ص ٨٣٢؛ وتفسير ابن كثير، ج ١، ص ٤٢٢، ذيل الآية مورد البحث.

# هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلِ مِنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلَتِمِكَةُ وَقُضِىَ ٱلْأَمْرُ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ شَ

# التفسير

### توقّع غير معقول:

قد يبدو للوهلة الأولى أنّ في هذه الآية الكريمة نوعاً من الإبهام والتعقيد، لكنّ ذلك يزول عند إمعان النظر بتعبيراتها.

الآية تخاطب الرسول الله و تقول معقبة على الآيات السابقة: أليست كل هذه الدلائل والآيات والأحكام الواضحة كافية لصد الإنسان عن الهلكة وانقاذه من براثن عدوه المبين (الشيطان)، هل ينتظرون أن يأتي الله إليهم مع الملائكة في وسط الغهامة ويطرح عليهم من الآيات والدلائل أوضح مما سبق، وإن ذلك محال، وعلى فرض كونه غير محال فإنه لا ضرورة لذلك: ﴿هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلال من الغمام والملائكة وقضي الأمر ﴾ أما ما هو المراد من «قُضى الأمر» الوارد في الآية؟

ذهب المرحوم (الطبرسي) في مجمع البيان أنّ معناها انتهاء حساب البشر في يوم القيامة ودخول أهل الجنّة إلى الجنّة وأهل النّار إلى النّار، وعلى هذا الأساس فالآية ناظرة إلى الآخرة في حين أنّ ظاهر الآية يتعلّق بهذه الحياة الدنيا، ولهذا فليس من البعيد أن تكون هذه الآية إشارة إلى نزول العذاب الإلهي على الكفّار المعاندين، وقد ورد هذا المعنى في كلام الطبرسي وغيره من المفسّرين بعنوان أحد الإحتالات. "

١. «ظُلل» جمع «ظلة» يقال لكلّ شيء يصنع ظلاً، و«همام» بمعنىٰ السحاب.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٧، ص ٦٨.

ورد رواية في هذا المورد وفي تفسير هذه الآية تأكيد الاحتمال أعلاه: (تفسير الإمام الحسن العسكري،
 ص ٦٢٩ و ٦٣٠، ح ٣٦٧).

ويمكن أن يكون المعنى إشارة إلى انتهاء مأموريّة التبليغ وبيان الحقائق الواردة في الآية السابقة بعنوان (بيّنات)، وبهذا يكون انتظار وتوقع هؤلاء بلا معنى، فعلى فسرض المحال إمكانيّة حضور الله تعالى والملائكة أمامهم فلا حاجة إلى ذلك كها ذكرنا، لأنّ مستلزمات الهداية قد وُضعت أمامهم بالقدر الكافي، وبناءً على هذا التفسير لا يوجد في الآية أي تقدير، والألفاظ بعينها قد فُسّرت، وبهذا يكون الإستفهام الوارد في الآية استفهاماً إنكاريّاً.

وهناك من المفسّرين من لم يرّ الاستفهام في الآية إستنكاريّاً، واعتبره نوعاً من التهديد للمذنبين ولأولئك السائرين على خُطى الشيطان، سواء كان التهديد بعذاب الآخرة أو الدنيا، ولهذا فهم يقدّرون قبل كلمة «الله» كلمة (أمر) فيكون المعنى حينئذٍ: (أيريد هؤلاء بأعها هذه أن يأتيهم أمر الله وملائكته لمعاقبتهم وتعذيبهم ولينالوا عذاب الدنيا أو الآخرة وينتهى أمرهم وأعهاهم).

ولكنّ التفسير المذكور أعلاه أنسبُ المعاني لهذه الآية ظاهراً ولا حاجة إلى التقدير.

# والفلاصة أنّ لهذه الآية ثلاثة تفاسير:

١- أنّ المراد هو أنّ الله تعالى قد أتمّ حجّته بمقدار كافٍ، فلا ينبغي للمعاندين تـوقع أن يأتيهم الله والملائكة أمامهم ويبيّنوا لهم الحقائق، لأنّ هذا أمر محال وعلى فرض أنّه غير محال لا حاجة لذلك.

٦- المراد هو أنّ هؤلاء مع عنادهم وعدم إيمانهم هل ينتظرون الأمر الإلهي بإنزال العذاب
 وملائكة العذاب عليهم فيهلكوا عن آخرهم.

٣- المراد أن هؤلاء بهذه الأعمال هل ينتظرون قيام السّاعة ليصدر الأمر إلى الملائكة
 بتعذيبهم وينالوا جزاءهم العادل؟\

التعبير بـ (ظلل من الغمام) بناءً على التفسير الثاني والثالث الّذي ذهب إليه الكثير من المفسّرين إشارة إلى أنّ العذاب الإلهي يأتي فجأةً كالسّحاب الّذي يُـظلّلهم وخــاصّة أنّ

ا. لم يذكر التقدير في التفسير الأول ويجب أخذه بنظر الاعتبار في التفسير الثاني والثالث في كلمة «أمرً» قبل لفظ الجلالة «الله».

الإنسان إذا رأى السّحاب يتوقّع أمطار الرّحمة، فعندما يأتي العذاب بصورة الصاعقة وأمثال ذلك وينزل عليهم فسيكون أقسى وأشدّ إيلاماً (مع الإلتفات إلى أنّ عذاب بعض الأقوام السّالفة نزل عليهم بصورة صاعقة من الغيام) .

أمّا على أساس التفسير الأوّل فقد يكون إشارة إلى عقيدة الكفّار الخرافيّة حيث يظنّون أنّ الله تعالى ينزل أحياناً من السّماء والسّحاب تظلّله .

وفي نهاية الآية تقول ﴿ولِلى الله ترجع الله ور﴾ الأمور المتعلّقة بإرسال الأنبياء ونزول الكتب الساويّة وتبيين حقائق يوم القيامة والحساب والجزاء والثواب والعقاب وكلّها تعود إليه.

### ہحث

### استمالة رؤية الله:

لاشكّ أنّ الرّؤية الحسيّة لا تكون إلّا للأجسام التي لها لون ومكان وتأخذ حيّز مــن الفراغ، فعلى هذا لا معنى لرؤية الله تعالى الّذي هو فوق الزمان والمكان.

إنّ الذات المقدّسة يستحيل رؤيتها بهذه العين لا في الدّنيا ولا في الآخرة، والأدلّة العقليّة على هذه المسألة واضحة إلى درجة أنّه لا حاجة لشرحها وبيانها، ولكن مع ذلك فإنّ طائفة من علماء أهل السّنة ومع الأسف يستندون على بعض الأحاديث الضعيفة وعدد من الآيات المتشابهة على إمكان رؤية الله تعالى يوم القيامة بهذه العين الماديّة، وإنّه سيكون له قالب جسماني ولون ومكان، وبعضهم يرى أنّ الآية مورد البحث ناظرة إلى هذا المعنى، فلعلّهم لم يلتفتوا إلى مدى المفاسد والمشكلات المترتّبة على هذا القول.

وطبعاً لاشك في إمكانيّة رؤية الله تعالى بعين القلب، سواء في هذه الدنيا أو في عالم آخر، ومن المسلّم أنّ ذاته المقدّسة في يوم القيامة لها ظهور أقوى وأشد من ظهورها في هذا العالم عمّا يستدعي أن تكون المشاهدة أقوى، وفي الحديث الشريف عن الإمام الصادق الله في جواب من سأله: هل يمكن مشاهدة الله يوم القيامة؟ فقال: «... إنّ الأبصار لا تدرك إلّا ما له لون وكيفيّة والله تعالى خالق الألوان والكيفيّة» ".

١. راجع ذيل الآية ١٨٩ من سورة الشعراء. ٢. المصدر السابق.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧٥٣؛ والامالي، للصدوق، ص ٤١٠، ح ٣.

وقد أوردنا أبحاثاً في عدم إمكانيّة رؤية الله تعالى في الدنيا والآخرة في ذيل الآيات المربوطة، منها في ذيل آية ١٠٣ من سورة الأنعام ﴿لاتدركه الأبصاروهـويـدرك الأبـصار﴾ وذكرنا بحثاً آخر أكثر تفصيلاً في المجلّد الرابع من (نفحات القرآن، ص ٢٢١ ــ ٢٥٠) فراجع.

سَلَ بَنِيَ إِسْرَاءِ يلَكُمْ ءَاتَيْنَهُ مِنَ ءَايَةٍ بَيِنَةٌ وَمَن يُبَدِّلُ نِعْمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَ تَهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ شَ

# التفسير

## تبديل نعمة الله بالعذاب الأليم:

تشير هذه الآية إلى أحد مصاديق الآيات السابقة، لأنّ الحديث في الآيات السابقة كان يدور حول المؤمنين والكافرين والمنافقين، وأنّ الكافرين كانوا يـتجاهلون آيات الله وبراهينه الواضحة ويتذّرعون بمختلف الحجج والمعاذير، وبني إسرائيل مصداق واضح لهذا المعنى، وتقول الآية: ﴿ سَل بني لِسرائيل مَم لَتيناهم مِنْ آية بيّنة،

ولكنّهم تجاهلوا وتغافلوا عن هذه الآيات والعلائم الواضحة وأنفقوا المواهب الإلهـيّة والنعم الربانية في موارد مذمومة ومنحرفة، ثمّ تقول الآية: ﴿ وَمَنْ يَبِدُلُ نَسْمَةُ لَللهُ مِنْ بِعَدُ مَا اللّهِ عَلَى اللهِ مُديد للعقاب،

والمراد من (تبديل النعمة) هو استخدام الإمكانات والطّاقات والمصادر الماديّة والمعنويّة الموهوبة على طريق تخريبي انحرافي وممارسة الظلم والطغيان، فقد وهب الله سبحانه و تعالى مواهب كثيرة لبني إسرائيل من قبيل الأنبياء والقادة الشجعان والإمكانات الماديّة الكثيرة، ولكنّهم لم ينتفعوا من أنبيائهم الإلهيّين، ولا استفادوا من المواهب الماديّة استفادة صحيحة، وبهذا ارتكبوا معصية تبديل النّعمة ممّا سبّب لهم أنواع العذاب الدنيوي، كالتيه في الصحراء وكذلك العذاب الأخروى الأليم.

وعبارة (سل بني إسرائيل) في الحقيقة تستهدف كسب الإعـتراف مـنهم بشـأن النـعم الإلهيّة، ثمّ التفكير بالسّبب الذي أدّى بهم إلى الهاوية والتمزّق مع كـلّ هـذه الإمكـانات ليكونوا عبرة للمسلمين ولكلّ من لا ينتفع بالمواهب الإلهيّة بصورة سليمة.

ولاتنحصر مسألة تبديل النّعمة والمصير المؤلم لها ببني إسرائيل، بل أنّ جميع الأقـوام والشّعوب إذا ارتكبت مثل هذه الخطيئة سوف تبتلى بالعذاب الإلهي الشديد في الدنيا وفي الآخرة.

فالعالم المتطوّر صناعيّاً يعاني اليوم من هذه المأساة الكبرى، فع وفور النعم والطاقات لدى الإنسان المعاصر وفوراً لم يسبق له مثيل في التاريخ نجد صوراً شتى من تبديل النعم وتسخيرها بشكل فضيع في طريق الإبادة والفناء بسبب ابتعادهم عن التعاليم الإلهيّة للأنبياء، حيث حوّروا هذه النعم إلى أسلحة مدمّرة من أجل بسط سيطرتهم الظالمة واستعارهم للبلدان الأخرى، وبذلك جعلوا من الدنيا مكاناً غير آمن، وجعلوا الحياة الدنيا غير آمنة من كلّ ناحية.

(نعمة الله) في هذه الآية قد تكون إشارة إلى الآيات الإلهيّة وتبديلها يعني تحريفها، أو يكون المعنى أوسع وأشمل من ذلك حيث يستوعب كلّ الإمكانات والمواهب الإلهـيّة، والمعنى الثاني أرجح.

زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواُ وَٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ وَٱللَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِجِسَابِ ﴿ اللَّهِ مَا لَقِيكَ مَةً وَٱللَّهُ مِرَزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِجِسَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا لَكُ مَنْ يَشَآءُ بِغَيْرِجِسَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا لَكُ مَنْ يَشَآءُ بِغَيْرِجِسَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن يَشَاءُ بِغَيْرِجِسَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِجِسَابِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّ

## سبب النزول

عن ابن عبّاس المفسّر المعروف قال: أنّها نزلت في رؤساء قريش الّذين بُسطت لهم الدنيا وكانوا يسخرون من قوم من المؤمنين الفقراء كعبد الله بن مسعود وعيّار وبـلال وخـباب ويقولون: لوكان محمّد نبيّاً لاتّبعته أشرافنا، فنزلت الآية لتردّ عليهم.\

# التغسير

### الكافرون عبيد الدّنيا:

نزول الآية طبقاً للرّواية المذكورة بشأن رؤساء قريش لا يمنع أن تكون مكلّة لموضوع الآية السنابقة بشأن اليهود وأن نستنتج منها قاعدة كليّة، تقول الآية وزيّن للسدين كسفروا الحياة الدنيا ولذلك أفقدهم الغرور والتكبّر شعورهم.

﴿ويسخرون مِن الَّذِينَ آمَـنُولَ﴾ في حين أنَّ المؤمنين والمتّقين في أعلى عـليّين في الجـنّة، وهؤلاء في دركات الجحيم ﴿والَّذِينَ اتّقُوا فوقهم يوم القيامة ﴾.

لأنّ المقامات المعنويّة تتّخذ صور عينيّة في ذلك العالَم، ويكتسب المـوْمنون درجـات أسمـــى مــن هـــوُلاء، وكـــأنّ هــوُلاء يســـيرون في أعـــاق الأرض بـــينا يحـــلّق الصالحون في أعالي السّماء، وليس ذلك بعجيب ﴿ ولالله يرزق من يشاء بغير حساب ﴾.

ا- تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٦٢؛ وتفسير جامع البيان، ج ٢، ص ٤٥٤؛ وتفاسير أخرى، ذيل الآية مورد البحث.

وهذه في الحقيقة بشارة للمؤمنين الفقراء وإنذار وتهديد للأغنياء والأثرياء المغرورين، وهناك احتمال آخر أيضاً وهو أنّ الجملة الأخيرة تشير إلى أنّ الله تعالى يرزق المؤمنين في المستقبل بدون حساب، وذلك بتقدّم الإسلام واتساعه حيث تحقّق هذا الوعد الإلهي.

وكون ذلك الرّزق الإلهي بدون حساب للمؤمنين إشارة إلى أنّ الثواب والمواهب الإلهيّة ليست بمقدار أعمالنا إطلاقاً، بل هي مطابقة لكرمه ولطفه، ونعلم أنّ كرمه ولطفه ليست لهما حدود ونهاية.

### ہدث

إنّ الحياة الماديّة في منظار الكافرين ـ الّذين لا يتّعدىٰ أفق تفكيرهم إطار العالم المادّي ـ جميلة وجذّابة ومعيار تقويم كلّ شيء، ومن هنا فإنّهم ينظرون بفكرهم الضيّق إلى الفقراء نظرة تحقير واستهانة واستهزاء، ولا يقيمون وزناً للقيم المعنويّة والإنسانيّة.

ويبق هنا سؤالٌ عن معنى فعل المجهول (زُيّن) فمن الّذي يُزيّن الدنيا في أنظار الكافرين؟ الجواب على هذا السؤال سيأتي إن شاء الله في تفسير الآية ١٤ من سورة آل عمران.

# التفسير

### طريق الوصول إلى الومدة:

بعد بيان حال المؤمنين والمنافقين والكفّار في الآيات السّابقة شرع القرآن الكريم في هذه الآية في بحث أُصوليّ كلّي وجامع بالنسبة لظهور الدّين وأهدافه والمراحل المختلفة التي مرّ بها.

في البداية تقول الآية ﴿كَانَ النَّاسَ لَهُمْ وَاحِدَةَ ﴾ .

فتبدأ هذه الآية ببيان مراحل الحياة البشريّة وكيفيّة ظهور الدّين لإصلاح الجــتمع بواسطة الأنبياء وذلك على مراحل:

المرحلة الأولى: مرحلة حياة الإنسان الابتدائية حيث لم يكن للإنسان قد ألف الحياة الاجتاعية، ولم تبرز في حياته التناقضات والاختلافات، وكان يعبد الله تعالى استجابة لنداء الفطرة ويؤدي له فرائظ البسيطة، وهذه المرحلة يحتمل أن تكون في الفترة الفاصلة بين آدم ونوح المنتجابة.

المرحلة الثانية: وفيها اتّخذت حياة الإنسان شكلاً اجتاعيّاً، ولابدّ أن يحدث ذلك لأنّه

١. «أمّة» بمعنى الجماعة التي ترتبط بنوع من الرابطة الموحدة الأفرادها سواء كانت وحدة دينية أو زمانية أو مكانية (المفردات، للراغب).

مفطور على التكامل، وهذا لا يتحقّق إلّا في الحياة الاجتاعيّة.

المرحلة الثالثة: هي مرحلة التناقضات والاصطدامات الحسمية بين أفسراد الجسمع البشري بعد استحكام وظهور الحياة الاجتاعيّة، وهذه الاختلافات سواء كانت من حيث الإيمان والعقيدة، أو من حيث العمل وتعيين حقوق الأفراد والجماعات تحتم وجود قوانين لرعاية وحل هذه الاختلافات، ومن هنا نشأت الحاجة الماسّة إلى تعاليم الأنبياء وهدايتهم.

المرحلة الرابعة: وتتميّز ببعث الله تعالى الأنبياء لإنقاذ الناس، حيث تـقول الآيـة: ﴿ فبعنه الله النبيّينَ مبشرين ومنذرين﴾.

فع الإلتفات إلى تبشير الأنبياء وإنذارهم يتوجّه الإنسان إلى المبدأ والمعاد ويشعر أنّ وراءه جزاءً على أعماله فيحسّ أنّ مصيره مرتبط مباشرة بتعاليم الأنبياء وما ورد في الكتب السّماويّة من الأحكام والقوانين الإلهيّة لحلّ التناقضات والنّزاعات المختلفة بين أفراد البشر، لذلك تقول الآية: ﴿ ولُنزل معهم الكتاب بالعق ليحكم بين الناس في ما اختلفوا فيه ﴾.

المرحلة الخامسة: هي التمسّك بتعاليم الأنبياء وما ورد في كتبهم السهاويّة لإطفاء نار الخلافات والنزاعات المتنوعة (الاختلافات الفكريّة والعقائديّة والاجتماعيّة والأخلاقيّة).

المرحلة السادسة: واستمر الوضع على هذا الحال حتى نفذت فيهم الوساوس الشيطانيّة وتحرّكت في أنفسهم الأهواء النفسانيّة، فأخذت طائفة منهم بتفسير تعليات الأنبياء والكتب السهاويّة بشكل خاطيء وتطبيقها على مرادهم، وبذلك رفعوا راية الاختلاف مرّة ثانية، ولكن هذا الاختلاف يختلف عن الاختلاف السابق، لأنّ الأوّل كان ناشئاً عن الجهل وعدم الإطّلاع حيث زال وانتهى ببعث الأنبياء ونزول الكتب السهاويّة، في حين أنّ منبع الاختلافات الثانية هو العناد والانحراف عن الحقّ مع سبق الإصرار والعلم، وبكلمة: (البغي)، وبهذا تقول الآية بعد ذلك: ﴿ وَمَا لَحْتَلْفَ فَيِه لِلّا الّذِينَ لَوْتُوه مِن بحد ما جالتهم البيّنات بغياً بينهم ﴾.

المرحلة السابعة: الآية الكريمة بعد ذلك تُمقسم الناس إلى قسمين، القسم الأوّل المؤمنون الذين ينتهجون طريق الحق والهداية ويتغلّبون على كلّ الاختلافات بالاستنارة بالكتب الساوية وتعليم الأنبياء، فتقول الآية: ﴿فهدى الله الدّين آمنوا لما اختلفوا فيه من العق بادّنه ﴾ في حين أنّ الفاسقين والمعاندين ماكثون في الضلالة والاختلاف.

وختام الآية تقول ﴿والله يهدي هن يشا. إلى صراط هستقيم ﴾ وهذه الفقرة إسارة إلى حقيقة إرتباط مشيئة الله تعالى بأعبال الأفراد، فجميع الأفراد الرّاغبون في الوصول إلى الحقيقة يهديهم الله تعالى إلى صراط مستقيم ويزيد في وعيهم وهدايستهم وتوفيقهم في الحقيقة يهديهم الله تعالى إلى صراط مستقيم ويزيد في وعيهم وهدايستهم وتوفيقهم في الخلاص من الاختلافات والمشاجرات الدنيويّة مع الكفّار وأهل الدنيا ويرزقهم السكينة والاطمئنان، ويبيّن لهم طريق النجاة والاستقامة.

### بحوث

#### ١- الدين والممتمع

يستفاد من الآية أعلاه ضمنياً أنّ الدين والمجتمع البشري حقيقتان لا تقبلان الانفصال، فلا يمكن لمجتمع أن يحيى حياة سليمة دون دين وإيمان بالله وبالآخرة، وليس بمقدور القوانين الأرضيّة أن تحلَّ الاختلافات والتناقضات الاجتماعيّة لعدم إرتباطها بدائرة إيمان الفرد وافتقارها التأثير على أعهاق وجود الإنسان، فلا يمكنها حل الاختلافات والتناقضات في حياة البشر بشكل كامل، وهذه الحقيقة أثبتتها بوضوح أحداث عالمنا المعاصر، فالعالم المسمّى بالمتطوّر قد ارتكب من الجرائم البشعة ما لم نز له نظيراً حتى في المجتمعات المتخلفة. وبذلك يتضح منطق الإسلام في عدم فصل الدّين عن السّياسة وأنّه بمعنى تدبير المجتمع الإسلامي.

### ٢ـ بداية التشريع

ويتّضح من الآية أيضاً أنّ بداية انبثاق الدين بمعناه الحقيقي كانت مقترنة مع ظهور المجتمع البشري بمعناه الحقيقي، من هنا نفهم سبب كون نـوح أوّل أنـبياء أولوالعـزم وأوّل أصحاب الشريعة والرسالة لا آدم.

# ٣ـ الشرق الأوسط مهد الأديان الكبرى

ومن الآية محل البحث نفهم الجواب على السؤال عن سبب ظهور الأديان الإلهيّة الكبرى في منطقة الشرق الأوسط (الدين الإسلامي والمسيحي واليهودي ودين إيراهم و...) لأنّ التاريخ يشهد على أنّ مهد الحضارات البشريّة كانت في هذه المنطقة من العالم

وانتشرت منها إلى المناطق الأخرى، ومع الإلتفات إلى الرابطة الشديدة بين الدين والحضارة وحاجة المجتمعات المتحضرة إلى الدين من أجل حل الاختلافات والتناقضات الهدّامة يتّضح أنّ الدين لابد أن يتحقّق في هذه المنطقة بالذّات.

وعندما نرى أنّ الإسلام انطلق من محيط جاهلي متخلّف كمجتمع مكّة والمدينة في تلك الأيّام، فذلك بسبب أنّ هذه المنطقة تقع على مفترق طرق عدّة حضارات عظيمة في ذلك الزّمان، فني الشهال الشرقي من جزيرة العرب كانت الحضارة الفارسيّة وبقيّة من حضارة بابل، وإلى الشهال كانت حضارة الرّوم، وفي الشّهال الغربي كانت حضارة مصر القديمة بينا كانت حضارة البين في الجنوب.

و في الحقيقة أنّ مركز ظهور الإسلام في ذلك الزمان كان بمثابة مركز الدّائرة التي تُحيط بها الحضارات المهمّة في ذلك الزمان (فتأمّل بالدّقة).

# ٤ـ ملّ الإِمْتَلَافَات من أهم أهداف الدّين

هناك عدّة أهداف للأديان الإلهيّة، منها تهذيب النفوس البشريّة وإيصالها إلى مقام القرب الإلهي، ولكن من أهمّ الأهداف أيضاً هو رفع الاختلافات، لأنّ هناك بعض العوامل من قبيل القوميّة والرّس واللّغة والمناطق الجغرافية داعًا تكون عوامل تفرقة بين المجتمعات البشريّة، والأمر الّذي بإمكانه أن يوحّد هذه الحلقات المختلفة ويكون بمثابة حلقة إتّصال بين أفراد البشر من مختلف القوميّات والألوان واللّغات والمناطق الجغرافية هو الدّين الإلهي، حيث بإمكانه أن يهدم جميع هذه السدود، ويُزيل عام هذه الحدود، ويجمع البشرية تحت راية واحدة بحيث نرى غوذجاً من ذلك في مناسك الحجّ العبادية والسياسية.

وعندما نرى أنّ بعض الأديان والمذاهب هي السبب في الاختلاف والنّزاع بين طوائف البشر، لأنّها قد خالطتها الخرافات واقترنت بالتّعصب الأعمى، وإلّا فإنّ الأديان الإلهيّة لو لم تتعرّض للتحريف لكانت سبباً للوحدة في كلّ مكان.

### ٥\_ الدّليل على عصمة الأنبياء

يذكر (العلّامة الطباطبائي) في الميزان بعد أن يُقسّم عصمة الأنبياء إلى ثلاثة أقسام: 1-العصمة من الخطأ عند نزول الوحى واستلامه.

٢ العصمة من الخطأ في تبليغ الرسالة.

٣- العصمة من الذنب وما يؤدّي إلى هتك حرمة العبوديّة لله. يقول: إنّ الآية مورد البحث دليلٌ على عصمة الأنبياء من الخطأ في تلّق الوحي و تبليغ الرّسالة، لأنّ الهدف من بعثتهم هو البشارة والإنذار للنّاس وبيان العقيدة الحقّة في الاعتقاد والعمل، وبذلك يمكنهم هداية النّاس عن هذا الطريق، ومن الواضح أنّ هذا الهدف لا يتحقّق بدون العصمة في تلّق الوحى و تبليغ الرّسالة.

القسم الثالث من العصمة يمكن استفادته من هذه الآية أيضاً، لأنه لو صدر خطأ في تبليغ الرّسالة لكان بنفسه عاملاً على الاختلاف، ولو حصل تضاد بين أعمال وأقوال الأنبياء الإلهيّين بارتكابهم الذنب فيكون أيضاً عاملاً وسبباً للاختلاف، وبهذا فإنّ الآية أعلاه يمكن أن تكون إشارة إلى عصمة الأنبياء في جميع الأقسام الثلاثة المذكورة \.

١. إقتباس من تفسير الميزان، ج ٢، ص ١٣٤، في ذيل الآية ٢١٣ من سورة البقرة.

أَمْ حَسِبْتُ مُ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّ مَ وَكَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِكُم مَّسَتَهُمُ ٱلْبَأْسَاهُ وَٱلِظَّرَّاءُ وَذُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ، مَتَى نَصْرُاللَّهُ أَلاَ إِنَّ نَصْرَاللَّهِ قَرِبِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

## سبب النزول

قال بعض المفسّرين: إنّ الآية نزلت عندما حوصِر المسلمون واشتدّ الخوف والفزع بهم في غزوة الأحزاب، فجاءت الآية لتثبّت على قلوبهم و تعِدَهم بالنصر. ا

وقيل: إنّ عبدالله بن أبي قال للمسلمين بعد فشلهم في غزوة أحد: إلى متى تتعرّضون للقتل ولوكان محمّد نبيّاً لما واجهتم الأسر والتقتيل، فنزلت الآية. ٢

# التفسير

# الصعاب والمشاقّ سنّة إلهيّة:

يبدو من الآية الكريمة أنّ جماعة من المسلمين كانت ترى أنّ إظهار الإيمان بالله وحده كافٍ لدخولهم الجنّة، ولذلك لم يوطّنوا أنفسهم على تحمّل الصعاب والمشاق ظانين أنه سبحانه هو الكفيل بإصلاح أمورهم ودفع شرّ الأعداء عنهم.

الآية تردّ على هذا الفهم الخاطىء وتشير إلى سنّة إلهيّة دائمة في الخياة، هي أنّ المؤمنين ينبغي أن يعدّوا أنفسهم لمواجهة المشاق والتحدّيات على طريق الإيمان ليكون ذلك اختباراً لصدق إيمانهم، ومثل هذا الاختبار قانون عامّ سرى على كلّ الأمم السابقة.

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٣٠٨؛ والتفسير الكبير، ج ٦، ص ٣٧٧؛ وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. المصدر السابق،

ويتحدّث القرآن الكريم عن بني إسرائيل \_ مثلاً \_ وما واجهوه من مصاعب بعد خروجهم من مصر ونجاتهم من التسلّط الفرعوني، خاصّة حين حوصِروا بين البحر وجيش فرعون، فقد مرّوا بلحظات عصيبة فقد فيها بعضهم نفسه، لكن لطف الله شملهم في تلك اللحظات ونصرهم على أعدائهم.

وهذا الذي عرضه القرآن عن بني إسرائيل عام لكل (الذين خلوا من قبلكم) وهو سنة إلهية تستهدف تكامل الجهاعة المؤمنة وتربيتها، فكل الأمم ينبغي أن تمرّ في أفران الأحداث القاسية لتخلص من الشوائب كها يخلص الحديد في الفرن ليتحوّل إلى فولاذ أكثر مقاومة وأصلب عوداً. ثم ليتبين من خلال هذا الاختبار من هو اللائق، وليسقط غير اللائق ويخرج من الساحة الاجتاعية.

المسألة الأخرى التي ينبغي التأكيد عليها في تفسير هذه الآية: أنّ الجماعة المؤمنة وعلى رأسها النبي مَنْ الله عليها الشدائد بالقول (هتى نصوالله)؟!، وواضح أنّ هذا التعبير ليس اعتراضاً على المشيئة الإلهية، بل هو نوع من الطلب والدعاء.

فتقول الآية: ﴿لَم حسبتم لَن تدخلوا الجنّة ولمّا يأتكم مثل الّذين خلوا من قبلكم مسّتهم البأساء والضرّا....﴾.

وبما أنّهم كانوا في غاية الإستقامة والصبر مقابل تلك الحوادث والمصائب، وكانوا في غاية التوكّل و تفويض الأمر إلى اللّطف الإلهي، فلذلك تعقّب الآية ﴿ اللّهُ تَصرلله قريب ﴾. (بأساء) من مادّة (بأس) وكما يقول صاحب معجم مقاييس اللّغة أنّها في الأصل تعني الشّدة وأمثالها، و تُطلق على كلّ نوع من العذاب والمشّقة، و يُطلق على الأشخاص السّجعان اللّذين يخوضون الحرب بضراوة وشدّة (بئيس) أو (ذو البأس).

وكلمة (ضرّاء)كما يقول الرّاغب في مفرداته هي النقطة المقابلة للسرّاء، وهي ما يُـسرّ الإنسان، الإنسان، ويجلب له النفع، فعلى هذا الأساس تعني كلمة ضرّاء كلّ ضرر يُصيب الإنسان، سواءً في المال أو العرض أو النفس وأمثال ذلك.

جملة ﴿ متى نصرالله ﴾ قيلت من قبل النّبي تَنَافِقُ والمؤمنين حينها كانوا في منتهى الشدة والمحنة، وواضح أنّ هذا التعبير ليس اعتراضاً على المشيئة الإلهيّة، بل هو نوع من الطلّب والدعاء، ولذلك تبعته البشارة بالإمداد الإلهي.

وما ذكره بعض المفسرين من احتمال أن تكون جملة ﴿متى نصرالله ﴾ قيلت من طرف

جماعة من المؤمنين، وجملة ﴿اللابِنَ نصوالله قريب﴾ قيلت من قبل النّبي ﷺ بعيد جدّاً.
وعلى أيّة حال، فإنّ الآية أعلاه تحكي أحد السنن الالهيّة في الأقوام البشريّة جميعاً،
وتنذر المؤمنين في جميع الأزمنة والأعصار أنّهم يسنبغي عليهم لنيل النّصر والتوفيق
والمواهب الأخرويّة أن يتقبّلوا الصّعوبات والمشاكل ويبذلوا التضحيّات في هذا السبيل،
وفي الحقيقة إنّ هذه المشاكل والصّعوبات ما هي إلّا امتحان وتربية للمؤمنين ولتمييز المؤمن
الحقيق عن المتظاهر بالإيمان.

وعبارة ﴿اللَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبِلِكُم ﴾ تقول للمسلمين: أنّكم لستم الوحيدين في هذا الطريق الذين ابتليتم بالمصائب من قِبَل الأعداء، بل إنّ الأقوام السّالفة ابتُلُوا أيضاً بهذه الشدائد والمصائب إلى درجة أنّهم مسّتهم البأساء والضرّاء حتى استغانوا منها.

وأساساً فإنّ رمز التكامل للبشريّة أن يُحاط الأفراد والمجتمعات في دائرة البلاء والشّدائد حتى يكونوا كالفولاد الخالص وتتفتّح قابليّاتهم الداخليّة وملكاتهم النفسانيّة ويشتد إيمانهم بالله تعالى، ويتميّز كذلك المؤمنون والصّابرون عن الأشخاص الإنتهازيّين، ونختتم هذا الكلام بالحديث النبوي الشريف: يقول (الخبّاب ابن الأرت) الذي كان من المجاهدين في صدر الإسلام: قال قلنا يا رسول الله ألا تستنصر لنا ألا تدعو الله لنا.

فقال ﷺ: «إن من كان قبلكم كان أحدهم يوضع المنشار على مفرق رأسه فيخلص إلى قدميه لا يصرفه ذلك عن دينه ويمشط بأمشاط الحديد ما بين لحمه وعظمه لا يصرفه ذلك عن دينه؛

ثم قال: والله ليتمن هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه وكلّكم يستعجلون» (

إ. تفسير الدرّالمنثور، ج ١، ص ٢٤٣؛ والتفسير الكبير، ج ٦، ص ٢٠؛ وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد
 البحث.

يَسْتُلُونَكُ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ مَا أَنفَقَتُ مِنْ خَيْرِ فَلِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَالْمَاتَكَى وَٱلْسَكِينِ وَأَبْنِ ٱلسَّكِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيسَمُ السَّ

## سبب النزول

(عمرو بن الجموح) شيخ ثريّ سأل رسول الله ﷺ عمّا ينفق ولمن يعطي؟ فنزلت الآية ' .

# التفسير

يتعرّض القرآن الكريم في آيات عديدة إلى الإنفاق والبذل في سبيل الله، وحث المسلمين بطرق عديدة على الإنفاق والأخذ بيد الضعفاء، وهذه الآية تـتناول مسألة الإنفاق من جانب آخر، فثمّة سائل عن نوع المال الذي ينفقه، ولذلك جاء تعبير الآية بهذا الشكل ﴿ يَسْالُونِكُ مَا فَا مِنْ عَالَمُ عَنْ نُوع المال الذي ينفقه، ولذلك جاء تعبير الآية بهذا الشكل ﴿ يَسْالُونِكُ مَا فَا يَنْفَقُونَ ﴾ .

وفي الجواب بيّنت الآية نوع الإنفاق، ثمّ تطرّقت أيضاً إلى الأشخاص المستحقّين للنفقة، وسبب نزول الآية كما مرّ يبيّن أنّ السؤال اتّجه إلى معرفة نوع الإنفاق ومستحقّيه.

بشأن المسألة الأولى: ذكرت الآية كلمة «خير» لتبيّن بشكل جامع شامل ما ينبغي أن ينفقه الإنسان، وهو كلّ عمل ورأسمال وموضوع يشتمل على الخير والفائدة للناس، وبذلك يشمل كلّ رأسمال مادّي ومعنوى مفيد.

وبالنسبة للمسألة الثانية: \_ أي موارد الإنفاق \_ فتذكر الآية أولاً الأقربين وتخص الوالدين بالذكر، ثم اليتامئ ثم المساكين، ثم أبناء السبيل، ومن الواضح أنّ الإنفاق للأقربين \_ إضافة إلى ما يتركه من آثار تترتّب على كلّ إنفاق \_ يوطّد عرى القرابة بين الأفراد.

ا. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٣٠٩؛ وتفسير روح المعاني، ج ٢، ص ٩١؛ والتفسير الكبير، ج ٦، ص
 ٢٣؛ وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

### ﴿وها تفعلوا هن خير فإنَّ الله به عليم ﴾.

لعلّ في هذه العبارة من الآية إشارة إلى أنّه يحسن بالمنفقين أن لا يصرّوا على اطّـلاع الناس على أعبالهم، ومن الأفضل أن يسرّوا انفاقهم تأكيداً لإخلاصهم في العمل، لأنّ الذي يجازي على الاحسان عليم بكلّ شيء، ولا يضيع عنده سبحانه عمل عامل من البشر.

### بحث

### التمانس في السؤال والمواب:

ذهب البعض إلى أنّ مورد السؤال في هذه الآية عن الأشياء التي يجب الإنفاق منها، ولكنّ الجواب كان عن مصارف هذه النفقات والصّدقات، أي الأشخاص المستحقّين لها، وذلك بسبب أنّ معرفة موارد الصّرف أهم وأولى، ولكنّ هذا الفهم من الآية اشتباه محض، لأنّ القرآن الكريم أجاب عن سؤالهم وكذلك بيّن موارد الإنفاق، وهذا من فنون الفصاحة والبلاغة بحيث يجيب على السؤال ويضيف عليه بيان مسألة مهمّة ضروريّة.

وعلى أيّ حال فإنّ جملة فما لنفقتم من خير > تبيّن أنّ الإنفاق أمر جميل وحسن في كلّ موضوع ومن كلّ شيء ويستوعب جميع الأمور الحسنة سواءً كانت في الأموال أو الخدمات أو الموضوعات الماديّة أو المعنويّة.

ثمّ إنّ كلمة (خير) ذُكرت بصورة مطلقة أيضاً، وتدلّ على أنّ المال والثروة ليست شيئاً مذموماً بذاته، بل هي من أفضل وسائل الخير بشرط الاستفادة السليمة والصحيحة منها. وكذلك فإنّ التعبير بكلمة (خير) يُكن أن يكون إشارة إلى أنّ الإنفاق يجب أن يكون خالياً من كلّ أذى ومنّة بالنسبة إلى الأشخاص المعوزين حتى يمكن أن يطلق عليه كلمة (خير) بشكل مطلق.

كُتِبَ عَلَيْتُ عُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرْهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكُوهُواْ شَيْنًا وَهُوَ فَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكُوهُواْ شَيْنًا وَهُو فَيْرٌ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مَرُ لاَتَعْلَمُونَ اللّهُ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْنًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مَر لاَتَعْلَمُونَ اللّهُ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْنًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مَر لاَتَعْلَمُونَ اللّهُ اللّهُ وَعَسَىٰ آن تُحِبُواْ شَيْنًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مَ لاَتَعْلَمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَسَىٰ إِلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

## التفسير

### التضمية بالنفس والمال:

الآية السابقة تناولت مسألة الإنفاق بالأموال، وهذه الآية تدور حول التضحية بالدم والنفس في سبيل الله، فالآيتان يقترن موضوعها في ميدان التضحية والفداء، فتقول الآية: 
﴿كتب عليكم القتال وهو كرة لكم﴾.

التعبير بكلمة (كُتِب) إشارة إلى حتميّة هذا الأمر الإلهي ومقطوعيّته.

(كُره) وإن كان مصدراً، إلّا أنّه استُعمل هنا باسم المفعول يعني مكروه، فالمراد من هذه الجملة أنّ الحرب مع الأعداء في سبيل الله أمر مكروه وشديد على الناس العاديّين، لأنّ الحرب تقترن بتلف الأموال والنفوس وأنواع المشقّات والمصائب، وأمّا بالنّسبة لعشّاق الشّهادة في سبيل الحقّ ومن له قدم راسخ في المعركة فالحرب مع أعداء الحقّ عثابة الشراب العذب للعطشان، ولاشك في أنّ حساب هؤلاء يختلف عن سائر الناس وخاصّةً في بداية الإسلام.

ثمّ تشير هذه الآية الكريمة إلى مبدأ أساس حاكم في القوانين التكوينيّة والتــشريعيّة الإلهيّة و تقول: ﴿وعسى أَن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم﴾.

وعلى العكس من تجنّب الحرب وطلب العافية وهو الأمر المحبوب لكم ظاهراً، إلّا أنّـه ﴿وعسى أنْ تحبّوا شيئاً وهو شراكم﴾.

ثمّ تضيف الآية وفي الختام ﴿ولالله يعلم ولنتم لا تعلمون﴾ فهنا يؤكّد الخالق جلّ وعلا بشكلٍ حاسم أنّه لا ينبغي لأفراد البشر أن يحكّموا أذواقهم ومعارفهم في الأمور المستعلّقة

بمصيرهم، لأنّ علمهم محدود من كلّ جانب ومعلوماتهم بالنّسبة إلى بجهولاتهم كقطرة في مقابل البحر، وكما أنّ الناس لم يُدركوا شيئاً من أسرار الخِلقة في القوانين التكوينيّة الإلهيّة، فتارة يهملون شيئاً ولا يعيرونه اهتاماً في حين أنّ أهميّته وفوائده في تقدّم العلوم كبيرة، وهكذا بالنسبة إلى القوانين التشريعيّة فالإنسان لا يعلم بكثير من المصالح والمفاسد فيها، وقد يكره شيئاً في حين أنّ سعادته تكون فيه، أو أنّه يفرح لشيء ويطلبه في حين أنّه يستبطن شقاوته.

فهؤلاء النّاس لايحقّ لهم مع الإلتفات إلى علمهم المحدود أن يتعرضوا على علم الله اللّامحدود ويعترضُوا على أحكامه الإلهيّة، بل يجب أن يعلموا يقيناً أنّ الله الرّحمن الرحيم حينا يُشرّع لهم الجهاد والزكاة والصوم والحجّ فكلّ ذلك لما فيه خيرهم وصلاحهم.

ثمّ إنّ هذه الحقيقة تعمّق في الإنسان روح الانضباط والتسليم أمام القوانسين الإلهـيّة وتؤدي إلى توسعة آفاق إدراكه إلى أبعد من دائرة محيطه المحدود وتربطه بالعالم اللامحدود يعني علم الله تعالى.

### بحثان

## ١- لماذا كان المِهاد مكروماً؟

وهنا يمكن أن يُطرح هذا السؤال وهو أنّ الجهاد الذي هو أحد أركان الشّريعة المقدّسة والأحكام الإلهيّة أمور والأحكام الإلهيّة أمور فطريّة وتتوافق مع الفطرة، فالمفروض على الأمور المتوافقة مع الفطرة أن تكون مقبولة ومطلوبة؟

في الجواب عن هذا السؤال يجب الإلتفات إلى هذه النقطة، وهي أنّ المسائل والأمور الفطريّة تتناغم وتتوافق مع طبع الإنسان إذا ما اقترنت بالمعرفة، مثلاً الإنسان يطلب النّفع ويتجنّب الضرر بفطرته، ولكنّ هذا يتحقّق في موارد أن يعرف الإنسان مصاديق النفع والضرر بالنّسبة له، فلو اشتبه عليه الأمر في تشخيص المصداق ولم يُميّز بين الموارد النافعة من الضّارة، فمن الواضح أنّ فطرته ونتيجة لهذا الإشتباه سوف تكره الأمر النافع، والعكس صحيح.

وفي مورد الجهاد نجد أنَّ الأشخاص السطحيّين لا يرون فيه ســوى الضرب والجــرح

والمصائب، ولهذا قد يكون مكروهاً لديهم، وأمّا بالنسبة إلى الأفراد الّذين ينظرون إلى أبعد من هذا المدى المحدود فإنّهم يعلمون أنّ شرف الإنسان وعظمته وافتخاره وحريّته تكمن في الإيثار والجهاد، وبذلك يرحّبون بالجهاد ويستقبلوه بفرح وشوق، كما هو الحال في الأشخاص الّذين لا يعرفون آثار الأدوية المرّة والمنفرّة، فهم في أوّل الأمر يظهرون عدم رغبتهم فيها، إلّا أنّهم بعد أن يروا تأثيرها الإيجابي في سلامتهم ونجاتهم من المرض، فحين ذاك يتقبّلون الدّواء برحابة صدر.

# ٢\_ القانون الكلّي

ما ورد في الآية الشريفة آنفاً لا ينحصر بمسألة الجهاد والحرب مع الأعداء، بل إنّ الآية تكشف عن قانون كلّي وعام، وهو أنّ الآية تجعل من جميع الشدائد والمصاعب في سبيل الله سملة وميسورة ولذيذة للإنسان بمقتضى قوله تعالى ﴿ وللله يعلم ولنتم لا تعلمون ﴾.

فعلم الله تعالى ورحمته ولطفه لعباده يتجلّى في كلّ أحكامه المقدّسة فيرى ما فيه نجاتهم وسعادتهم، وعلى هذا الأساس يستقبل المؤمنون هذه الأوامر والأحكام الإلهيّة فيعتبروها كالأدوية الشافية لهم ويطبّقونها بمنتهى الرضا والقبول.

### سبب النزول

قيل إنّ رسول الله ﷺ بعث سرية امن المسلمين وأمّر عليهم عبدالله ابن جحش الأسدي \_وهو ابن عمّة النبي ﷺ \_وذلك قبل بدر بشهرين، على رأس سبعة عشر شهراً من مقدم النبي المدينة، فانطلقوا حتى هبطوا نخلة \_وهي أرض بين مكّة والطائف \_فوجدوا بها عمرو بن الحضرمي في قافلة تجارة لقريش في آخر يوم من جمادي الأخرة، وكانوا يرون أنّه من جمادى وهو رجب \_ من الأشهر الحرم \_فاختلف المسلمون أيقتلون

١. «السرية» هي الحرب الإسلامية التي لم يشترك فيها رسول الله عَنْ الله الله عَنْ ال

<sup>«</sup>والسرية» من «السري» أي الشيء النفيس، وإنّما سمّيت بذلك لأن أفرادها ممتازون.

وقال المطرزي: «السرية» من «السرى» وهو المشي ليلاً، لأنّ هذه المجموعة كانت تستتر بـالليل فــي حركتها، وذهب إلى ذلك أيضاً ابن حجر في الملتقطات.

الحضرميّ ويغنمون ماله، لعدم علمهم بحلول الشهر الحرام، أم يتركونه احتراماً لحرمة شهر رجب، وانتهى بهم الأمر أن شدّوا على الحضرميّ فقتلوه وغنموا ماله، فبلغ ذلك كفّار قريش فطفقوا يعيّرون المسلمين ويقولون إنَّ محمّداً أحلّ سفك الدماء في الأشهر الحرم، فنزلت الآية الأولى.

ثمّ نزلت الآية الثانية حين سأل عبدالله بن جحش وأصحابه عمّا إذا كانوا قد أدركوا أجر الجماهدين في انطلاقتهم أو لا؟! \

# التفسير

# القتال في الأشهر المُرُم:

كما مرّ بنا في سبب النّزول ويُشير إلى ذلك السياق أيضاً فإنّ الآية الأولى تـتصدّى للجواب عن الأسئلة المرتبطة بالجهاد والاستثناءات في هذا الحكم الإلهي فتقول الآية: ويسألونك من الشهرالحرلم قتال فيه مم تُعلن الآية حرمة القتال وأنّه من الكبائر ﴿قُل قَتَالَ فَيه كبير﴾ أي إثم كبير.

وبهذا يُمضي القرآن الكريم بجديّة السنّة الحسنة التي كانت موجودة منذ قديم الأزمان بين العرب الجماهليّين بالنسبة إلى تحريم القتال في الأشهر الحُرم (رجب، ذي القعدة، ذي الحجّة، محرم).

ثمّ تضيف الآية أنّ هذا القانون لا يخلو من الاستثناءات، فلا يسنبغي السّماح لبعض الجموعات الفاسدة لاستغلال هذا القانون في إشاعة الظلم والفساد، فعلى الرّغم من أنّ الجموعات الفاسدة الأشهر الحرم، ولكنّ الصد عن سبيل الله والكفر به وهتك المسجد الحرام وإخراج الساكنين فيه وأمثال ذلك أعظم إثماً وجرماً عندالله ﴿وصدّ عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام وإخراج أهله منه اكبر عندالله ﴾ أ.

ثمّ تضيف الآية بأنّ إيجاد الفتنة والسعي في إضلال الناس وحرفهم عن سبيل الله ودينه

١. بحارالانوار، ج ١٩، ص ١٨٨ و ١٩٠؛ وتفسير ابن كثير، ج ١، ص ٤٢٨، ذيل الآية مورد البحث.

٢- «صدّ مبتدأ، «كفر» و«اخراج أهله» مطوف عليد، و«اكبر» خبرها وهو ما ذهب إليه الطبرسي في تفسير مجمع البيان، والقرطبي في تفسير الجامع.

أعظم من القتل ﴿والفتنة أكبر من القتل ﴾ لأنّ القتل ما هو إلّا جناية على جسم الإنسان، والفتنة جناية على روح الإنسان وإيمانه أ، ثمّ إنّ الآية تحذّر المسلمين أن لا يقعوا تحت تأثير الإعلان الجاهلي للمشركين، لأنّهم لا يقنعون منكم إلّا بترككم لدينكم إن استطاعوا ﴿ولا يرّالون يقاتلونكم حتى يردّوكم عن دينكم إن استطاعوا ﴾.

فينبغي على هذا الأساس أن تقفوا أمامهم بحزم وقوّة ولا تعتنوا بوسوساتهم وأراجيفهم حول الأشهر الحرُم، ثمّ تُنذر الآية المسلمين وتحذّرهم من الإرتداد عن دين الله ﴿وهن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فاولئك حبطت لعمالهم في الدنيا والآخرة ولولئك لصحاب النارهم فيها خالدون﴾.

فما أشدَّ عقاب المرتد عن الإسلام، لأنَّ ذلك يُبطل كلّما قدَّمه الفرد من عمل صالح ويستحق بذلك العذاب الإلهي الأبدى.

ومن الواضح أنّ الأعمال الصّالحة لها آثار طيّبة في الدنيا والآخرة، والمرتدّون سـوف يُحرمون من هذه البركات بسبب إرتدادهم، مضافاً إلى محو جميع معطيات الإيمان الدنيويّة للفرد حيث تنفصل عنه زوجته وتنتقل أمواله إلى ورثته فور إرتداده.

الآية التالية تشير إلى النقطة المقابلة لهذه الطائفة، وهم المؤمنون المجاهدون و تقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمِنُوا والله عَفُور رحيم ﴾.

أجل، فهذه الطائفة التي يتحلّى أفرادها بهذه الصّفات الثلاث المهمّة (الإيمان والهـُجرة والجهاد) قد يرتكبون خطأً بسبب جهلهم وعدم أطّلاعهم (كها صدر ذلك من عبدالله بن جحش الوارد في سبب النزول) إلّا أنّ الله تعالى يغفر لهم زلّتهم بلطفه ورحمته ٢.

### بحث

#### الإمباط والتكفير:

(حبط) في الأصل كما يقول الراغب في مفرداته بمعنى أنّ الحيوان قد يأكل كثيراً حــتى

١. قدمنا بحثاً مفصلاً عن معنى «الفتنة» في ذيل الآية ١٩١ من هذه السورة المبحوثة.

٢. أشرنا إلى معنى «المرتد الغطري والملّي» في ذيل الآية ١٠٦ من سورة النحل، وسيأتي الكلام عنه في ذيل
 الآية ٨٩ من سورة آل عمران.

تنتفخ بطنه، وبما أنّ هذه الحالة تؤدّي إلى فساد الغذاء وعدم تأثيره الإيجابي في الحيوان استُعملت هذه الكلمة بمعنى البطلان وذهاب الأثر، ولذلك ورد في معجم مقاييس اللّغة أنّ معنى هذه الكلمة هو البطلان، ومن ذلك ما ورد في آية ١٦ من سورة هود حيث أوردت هذه الكلمة مساوقة للبطلان ﴿ لولئك الّذين ليس لهم في الآخرة إلّا النّار وحبط ما صنعوا فيها وباطلُ ما كانوا يعملون ﴾

وأمّا (الإحباط) فكما يقول علماء العقائد والمتكلّمون أنّها تعني إيطال ثـواب الأعـمال السابقة بسبب ارتكاب الذنوب اللّاحقة، ويقابله «التكفير» بمعنى زوال العقوبات وآثـار الذنوب السابقة بسبب الأعمال الصالحة بعد ذلك.

وهناك بحث بين علماء العقائد في صحة الإحباط والتكفير بالنسبة لشواب الأعلال الصالحة وعقوباتها وعقاب الأعبال الطالحة والمشهور بين المتكلّمين الإماميّة كما يقول العلّمة المجلسي هو بطلان الإحباط والتكفير، غاية الأمر إنهم يسرون أنّ تحقق الشواب مشروط أن يستمر الإنسان على إيانه في الدنيا إلى النهاية، والعقاب مشروط كذلك بأن يرحل من هذه الدنيا بدون توبة، ولكنّ العلماء المعتزلة يعتقدون بصحة الإحباط والتفكير بالنظر إلى ظواهر بعض الآيات والروايات \.

ويرى الخواجة نصيرالدين الطوسي في كتاب (تجريد العقائد) بطلان القول بالإحباط، واستدلّ على ذلك بالدليل العقلي والنقلي، أما الدليل العقلي فهو أنّ الإحباط نوع من الظلم (لأنّ الشخص الذي قلّت حسناته وكثرت ذنوبه سيكون بعد الإحباط بمنزلة من لم يأت بعمل حسن إطلاقاً وهذا نوع من الظلم بحقّه)، وأمّا الدليل النقلي فالقرآن يصرّح ﴿ فحمن يعمل حشقال دُرّة مُرزً يره ﴾ ٢٦٠

بعض علماء المعتزلة مثل (أبوهاشم) ذهب إلى إقتران الإحباط والتكفير بشكل متوازن، بهذا المعنى أنّه جمع بين العقاب والثواب في ميزان واحد وبعد حدوث الكسر والإنكسار بينهما يتم الحصول على النتيجة النهاية.

ولكنَّ الحقِّ هو أنَّ الإحباط والتكفير من الأمور الممكنة، ولا تستلزم الظـلم مـطلقاً.

١. بحار الأنوار، ج ٥، ص ٣٣٢.

۲. الزلزلة، ۷ و ۸ .

٣. تجريد العقائد، ص ٣٢٧.

و تدل على ذلك الآيات والرّوايات الصّريحة، والظاهر أنّ ما ذهب إليه المنكرون هو نوع من الإلتباس اللّفظي.

وتوضيح ذلك: تارة يعمل الإنسان سنوات طويلة بمشقة كبيرة ويُنفق رأس مال كثير، ولكنّه قد يخسر كلّ تلك الأفعال بخطأ بسيط، فهذا يعني أنّ حسناته السابقة قد أحبطت، وعلى العكس من ذلك فيا لو كان قد خسر كثيراً في السابق لإرتكابه بعض الأخطاء والحياقات، ولكنّه يجبر ذلك بعمل عقلائي واحد، فهذا نوع من أنواع التكفير (التكفير نوع من أنواع التغفير (التكفير نوع من أنواع التغفية والجبران) وكذلك يصدق هذا الأصل في المسائل المعنوية أيضاً.

يَسْنَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرُ قُلْ فِيهِمَ آ إِثْمُ كَا إِثْمُ كَا الْعَمْوَ كَذَالِكَ يُبَيِنُ وَإِثْمُهُمَا آحَبُرُمِن نَفْعِهِمَا وَيَسْنَلُونَكَ مَاذَايُنفِقُونَ قُلِ الْعَفُو كَذَالِكَ يُبَيِنُ وَإِثْمُهُمَا آحَبُرُمِن نَفْعِهِمَا وَيَسْنَلُونَكَ مَاذَايُنفِقُونَ قُلِ الْعَمْوَ كَذَالِكَ يُبَيِنُ اللّهُ لَكُمُ الْآلَيْنِ لَعَلَّا حَكُمُ تَنْفَكَرُونَ اللّهِ فِي الدُّنيا وَالْآخِرَةُ وَيَسْنَلُونَكَ اللّهُ لَكُمُ الْاَيْنَ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ اللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

## سبب النزول

قيل في سبب نزول الآية الأُولى أنّ جماعة سألوا رسول الله ﷺ عن حكم الخمر الّذي يُذهب بالعقل، والميسر الّذي يُبدّد المال، فنزلت الآية. \

وعن سبب نزول الآية الثانية فقد ورد في تفسير القمّي عن الإمام الصادق وفي مجمع البيان عن ابن عباس أنّه لما نزلت الآية ﴿ ولا تقربوا هال اليتيم إلا بالّتي هي أحسن ﴾ والآية ﴿ إِنْ اللّذين ياكلون أحوال اليتامي ظلماً إنّها ياكلون في بطونهم تاراً وسيصلون سعيراً ﴾ تخسلًى الناس عن اليتامي، وعمد بعضهم الى إخراج اليتيم من بيته، وأولئك الّذين احتفظوا بهم في بيوتهم عزلوا طعامهم عن طعام اليتيم، وجعلوا لا يجالسونهم على مائدة واحدة ولا يستفيدون ممّا بقي من طعامهم، بل يحتفظون به له لوجبات أخرى، فإن فَسِد يلقونه، كلّ يستفيدون ممّا بقي من طعامهم، بل يحتفظون به له لوجبات أخرى، فإن فَسِد يلقونه، كلّ يستفيدون ممّا بقي من طعامهم، واشتدّ ذلك على اليتامي وعلى من يرعاهم، فجاؤوا إلى رسول الله عَلَيْ يُعْبرونه بذلك، فنزلت الآية عَلَيْ اليتامي وعلى من يرعاهم، فجاؤوا

١. مستدرك الوسائل، ج ١٧، ص ٨٣، ح ٢٠٨١٣ ـ ٣؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. الاسراء، ٣٤.

٤. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير جامع البيان، ج ٢، ص ٢٠٨.

### التفسير

### المواب على أربعة أسللة:

الآية الأُولى تُجيب عن سوّالين حول الخمر والقهار ﴿يِسَالُونِكَ مِنَ لِلحُمْرِ وَالْمِيسَرِ﴾.

(الخمر) في اللّغة بقول الرّاغب بمعنى الغطاء وكلّ ما يُخني شيئاً وراءه هو (خمار) بالرّغم من أنّ الخيار يُستعمل في الاصطلاح لغطاء الرّأس بالنسبة للمرأة.

وفي معجم مقاييس اللّغة ورد أنّ الأصل في كلمة (الخمر) هـو الدلالة عـلى التـغطية والاختلاط الخني وقيل للخمر خمر، لأنّه سبب السكر الّذي يغطي عـلى عـقل الإنسـان ويسلبه قدرة التمييز بين الحسن والقبيح.

أمّا في الاصطلاح الشرعي فيأتي (الخمر) بمعنى كلّ سائل مسكر، سواء أخذ من العنب أو الزبيب أو التمر أو شيء آخر، بالرّغم من أنّ الوارد في اللّغة أسهاء مختلفة لكلّ واحد من أنواع المشروبات الكحوليّة.

(الميسر) من مادّة (اليُسر) وإنّما سمّي بذلك لأنّ المُقامر يستهدف الحصول على ثروة بيُسرٍ ودون عناء.

ثمّ تقول الآية في الجواب: ﴿قُل فيهما لِلم كبير ومنافع للنّاس ولِلمهما اكبر من نفعهما ﴾.
ومع الإلتفات إلى أنّ المجتمع الجاهلي كان غارقاً في الخمر والقيار، ولذلك جاء الحكم
بتحريمها بشكل تدريجي وعلى مراحل، كها نرى من اللّين والمداراة والأسلوب الهاديء في

لحن الآية إنَّا هو بسبب ما ذكرناه.

في هذه الآية وردت مقايسة بين منافع الخمر والميسر وأضرارهما وأثبتت أنّ ضررهما وإثمها أكثر من المنافع، ولاشك أنّ هناك منافع ماديّة للخمر والقهار أحياناً يحصل عليها الفرد عن طريق بيع الخمر أو مزاولة القهار، أي تلك المنفعة الخياليّة التي تحصل من السكر وتخدير العقل والغفلة عن الهموم والغموم والأحزان، إلّا أنّ هذه المنافع ضئيلة جدّاً بالنسبة إلى الأضرار الأخلاقيّة والاجتاعيّة والصحيّة الكثيرة المترتّبة على هذين الفعلين.

وبناءً على ذلك، فكلّ إنسان عاقل لا يقدم على الإضرار بنفسه كثيراً من أجــل نــفع نسئيل.

(الإثم)كما ورد في معجم مقاييس اللّغة أنّه في الأصل بمعنى البُطىء والتــأخّر، وبمــا أنّ الذنوب تُؤخّر الإنسان عن نيل الدّرجات والخيرات، ولذلك أطلقت هذه الكلمة عليها، بل أنه ورد في بعض الآيات القرآنية هذا المعنى بالذّات من كلمة الإثم مثل ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُ لَقَّى لَلُهُ أَحْدُتُهُ لِلْعَزَةُ بِالإِثْمِ﴾ أي أنّ الغرور والمقامات الموهومة تؤخّره عن الوصول إلى التّقوى.

وعلى كلّ حال، فالمراد من الإنم هو كلّ عملٍ وشيء يُؤثّر تأثيراً سلبيّاً في روح وعقل الإنسان ويُعيقه عن الوصول إلى الكمالات والخيرات، فعلى هذا يكون وجود (الإثم الكبير) في الخمر والقيار دليل على التأثير السلبي لهما في وصول الإنسان إلى التقوى والكمالات المعنويّة والإنسانيّة التي سوف يأتي شرحها.

السوال الثالث المذكور في الآية محلّ البحث هو السوال عن الإنفاق فتقول الآية: ﴿وَيُسَالُونِكَ مَاذَا يَنْفَقُونَ قُلُ السَّفُو﴾.

ورد في تفسير «الدّر المنثور» في شأن نزول هذه العبارة من الآية عن ابن عبّاس أنّ المسلمين سألوا الرسول مَنْ الله عند نزول آيات الحتّ على الإنفاق: ماذا يُنفقون؟ أيُنفقون كلّ أموالهم أم بعضها؟ فنزلت الآية لتأمر برعاية (العفو) ٢.

ولكن ما المراد من «العفو» في الآية؟

(العفو) في الأصل منها يقول الرّاغب في المفردات مبعنى القصد إلى أخذ شيء، أو بمعنى الشيء الذي يُؤخذ بسهولة، وبما أنّ هذا المعنى واسع جدّاً ويُطلق على مصاديق مختلفة منها؛ المغفرة والصفح وإزالة الأثر، الحد الوسط بين شيئين، المقدار الإضافي لشيء، وأفضل جزء من الثروة، فالظاهر أنّ المعنى الأوّل والثاني لا يتناسب مع مفهوم الآية، والمراد هو أحد المعاني الثلاثة المتأخّرة، يعني رعاية الحد الوسط في الإنفاق، أو إنفاق المقدار الزائد عن المحاجة، أو إنفاق القسم الجيد للأموال وعدم بذل الحصّة الرخيصة والعديمة النفع من المال. وهذا المعنى وارد أيضاً في الروايات الإسلاميّة في تفسير هذه الآية، وقد ورد عن الإمام الصادق على أنّه قال: العفو الوسط (أي أنّ المراد من العفو في الآية أعلاه هو الحد الوسط). وورد في تفسير على بن إبراهيم (لا إقتار ولا إسراف).

٨ البقرة، ٢٠٦.

٢. تفسير الدرّالمنثور، ج ١، ص ٢٤٣ و٢٥٣؛ وتفسير القرطبي، ج ٣، ص ٣٦.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢١٠؛ وأصول الكافي، ج ٤، ص ٥٢، ح ٣.

٤. تفسير على بن ابراهيم القمي، ج ١، ص ٧٢؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

وفي مجمع البيان عن الإمام الباقر الله (العفو ما فضل عن قوت السّنة) .

ويُحتمل أيضاً أن يكون العفو في الآية (وإن لم أجده في كلمات المفسّرين) هــو المــعنى الأوّل، أي الصفح عن أخطاء الآخرين، وبذلك يكون معنى الآية الكريمة: أنفقوا الصــفح والمغفرة فهو أفضل الإنفاق.

ولا يبعد هذا الاحتال لو أخذنا بنظر الاعتبار أوضاع شبه جزيرة العربية عامّة وخاصّة مكّة والمدينة محل نزول القرآن من حيث هيمنة روح التنافر والعداء والحقد بين النساس، وخاصّة أنّ رسول الله على الله المؤلفة الكامل لهذا المعنى، كما أعلن العفو العامّ عن مشركي مكّة الذين هم أشدّ الناس عداوة للإسلام والمسلمين، والجواب بهذا المعنى لا يتنافي مع سؤالهم بشأن الإنفاق المالي، لأنّهم قد يسألون عن موضوع كان ينبغي أن يسألوا عن أهم منه، والقرآن يستثمر فرصة سؤالهم المعبّر عن استعدادهم للسّماع والقبول ليجيبهم بما هو أهم وألزم، وهذا من شؤون الفصاحة والبلاغة حيث يترك سؤالهم ليتناول موضوعاً أهم، ولا يوجد تعارض بين هذه التفاسير، فيمكن أن تكون مرادة بأجمعها من مفهوم الآية.

وأخيراً يقول تعالى في ختام الآية: ﴿كذلك يبيّن الله لكم الآيات لعلكم تتفكّرون﴾.
ويذكر بدون فصل في الآية التالية المحور الأصلي للتفكّر ويقول: ﴿في الدنيا والآخرة﴾.
أجل، يجب أن تكون جميع نشاطات الإنسان الماديّة والمعنوية في الحياة مشفوعة بالفكر والتدبّر، ويتّضح من هذه العبارة أمران:

الأوّل: إنّ الإنسان إضافة إلى وجوب التسليم أمام أوامر الله يجب أن يُطيع هذه الأوامر عن تفكّر وتعقّل لا عن اتباع أعمى، وبعبارة أخرى على الإنسان المؤمن أن يعي أسرار الأحكام وروحها ليس فقط في مجال تحريم الخمر والقار، بل في جميع المجالات ولو إجمالاً. ولا يعني هذا الكلام أنّ إطاعة الأحكام الإلهيّة مشروطة بإدراك فلسفتها وحكمتها، بل المراد أنّ الإنسان يجب عليه بموازاة الطّاعة العمليّة أن يسعى إلى فهم أسرار وروح الأحكام

الإلهيّة. الثاني: أنّ على الإنسان أن لا يحصر تفكيره في عالم المادّة وحده أو عالم المعنى وحده، بل

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٣١٦.

عليه أن يفكّر في الإثنين معاً، لأنّ الدنيا والآخرة مرتبطتان وكلّ خلل في أحدهما يخلُّ بالآخر، وأساساً لا يُمكن أن يؤدّي أحدهما إلى رسم صورة صحيحة عن الواقعيّات في هذا العالم، لأنّ كلاً منهما هو قسم من هذا العالم، فالدنيا هي القسم الأصغر والآخرة القسم الأعظم، فمن حصر فكره في أحدهما فإنّه لا يمتلك تفكيراً سلياً عن العالم.

ثمّ تذكر الآية السوّال الرابع وجوابه وتقول: ﴿ويسالونك عن اليتامى قل إصلاح لهم خير وإن تخالطوهم فإخوانكم ﴾ أ

وعلى هذا الأساس فالقرآن يوصي المسلمين بعدم إهمال اليتامئ، فإنّ الإعراض عن تحمّل مسؤوليتهم وتركهم وشأنهم أمرٌ مذموم، فالأفضل أن يتقبّلوا المسؤوليّة ويُصلحوا أمر اليتامى وإن اختلطت معيشتهم بمعيشتكم فعاملوهم معاملة الأخ لأخيه، فلا حرج في إختلاط الأموال إذا كان الدافع هو الإصلام.

ثمّ تضيف الآية ﴿والله يعلم المفسد هن المصلح ﴾ أجل، إنّ الله مطلّع على نيّاتكم ويعلم من يقصد السوء بالاستفادة من أموال اليتامي ليحيف عليهم ومن هو مخلص لهم.

والفقرة الأخيرة من الآية تؤكّد بأنّ الله تعالى قادر على أن يُضيّق ويشدّد عليكم برعاية اليتامى مع فصل أموالهم عن أموالكم، لكنّ الله لا يفعل ذلك أبداً، لأنّه عزيز وحكيم، ولا داعي لأن يُضيّق على عباده (ولو شا، الله لأمنتكم إنّ الله مزيز مكيم).

### ہحوث

# ١- الترابط بين الأمكام الأربعة

رأينا أنّ الآيتين أعلاه ذكرتا أربعة مسائل عن الخمر والقهار والإنفاق والأيستام مع أجوبتها، ويمكن أن يكون ذكر هذه الأسئلة والأجوبة الأربعة مع بعضها لأنّ الناس كانوا مبتلين بهذه المسائل واقعاً، ولذلك كانوا يسألون الرّسول عَلَيْكُا هذه الأسئلة تباعاً (مع الإلتفات إلى أنّ يسألونك فعل مضارع ويدلّ على الإستمرار).

١. جملة شرطية، فيها محذوف وتقديره: (لابأس به) أو (فلكم ذلك).

 <sup>«</sup>اعنتكم» من مادة «عنت» وفي الأصل بمعنى الوقوع في أمر مخوف، وعلى قول مقاييس اللغة أنّه يعني كلّ أمر شاق. وعبارة «فاخوانكم» بمثابة الدليل على ذلك.

ويُحتمل أنّ هذه المسائل ترتبط مع بعضها باشتراكها في الأمور الماليّة فالخمر والقهار هما سببُ لتلف الأموال والإنفاق على العكس من ذلك سببُ لنماء الأموال، وأمّا مسؤوليّة اليتامي فيمكن أن تكون مفيدة أو مخرّبة.

والآخر: أنّ الإنفاق له جنبة عموميّة شاملة وجنبة أخرويّة، والخمر والقهار لهما طابع شخصي ومادّي مخرّب وإصلاح أمر اليتامى له جنبتين عموميّة وخصوصيّة، وبهذا الترتيب يكون مصداق للتفكّر في الدنيا والآخرة، ومن هنا يتّضح الإرتباط الوثيق بين الخمر والقهار، لأنّ كلاً منهما يؤدّي إلى تلف الأموال وفساد المجتمع وانتشار الأمراض البدنيّة والروحيّة.

# ٢ـ أضرار المشروبات الكمولية

# أ) أثر الكحول في العمر

ذكر أحد علماء الغرب المشهورين أنه لوكان عدد الوفيات بين الشباب المدمنين البالغة أعمارهم بين ٢٦ إلى ٣٦ سنة يصل إلى ٥١ شابّاً، فإنّ عدد الوفيات من غير المدمنين في تلك الأعمار لا يبلغ ١٠ أشخاص.

وقال عالم مشهور آخر: الشباب في سنّ العشرين الذين يتوقّع أن تطول أعهارهم إلى خمسين عاماً، لا يعمّرون بسبب معاقرة الخمرة أكثر من خمسة وثلاثين عاماً.

التجارب التي أجرتها شركات التأمين على الحياة أثبتت أنّ أعهار المدمنين على الكحول أقلّ من أعهار غيرهم بنسبة ٢٥ ــ ٣٠ بالمائة.

وتذكر إحصائيات أخرى أنّ معدّل أعهار المدمنين على الكحول يبلغ حوالي ٣٥ ـ ٥٠ سنة، بينها معدّل العمر الاعتيادي مع رعاية القواعد الصحية يبلغ ستين عاماً فصاعداً.

### ب) أثر الكحول على النسل

٣٥ بالمائة من عوارض الإدمان الحادة تنتقل إلى الوليد إذا كان أبوه \_حين انعقاد النطفة \_ سكراناً، وإن كان الوالدان سكرانين فترتفع نسبة هذه العوارض إلى مائة في المائة، وهذه إحصائيات تبيّن آثار الإدمان على الجنين:

الأطفال الذين ولدوا قبل موعد ولادتهم الطبيعي: من أبوين مدمنين ٤٥ بالمائة. ومن أمّ مدمنة ٣١ بالمائة. ومن أب مدمن ١٧ بالمائة. الأطفال الذين ولدوا وهم لا يحملون مقوّمات استمرار الحياة: من أب مدمن ٦ بالمائة، ومن أمّ مدمنة ٤٥ بالمائة.

الأطفال الذين لا يتمتّعون بطول طبيعي: من والدين مدمنين ٧٥ بالمائة، ومن أمّ مدمنة ٤٥ بالمائة.

وأخيراً الأطفال الذين يفتقدون القوّة العقلية والروحية الكافية: من أمّهات مــدمنات ٧٥ بالمائة، ومن آباء مدنين ٧٥ بالمائة أيضاً.

# ج) أثر الكحول في الأخلاق

العاطفة العائلية في الشخص المدمن تضعف، ويقلّ انشداده بزوجته وأبنائه، حتى يحدث أن يقدم المدمن على قتل أبنائه بيده.

### د) أضرار الكحول الإجتماعية

حسب الاحصائيّة التي نشرها معهد الطب العدلي في مدينة (نيون) عام ١٩٦١، كانت الجرائم الاجتماعية للمدمنين على النحو التالي:

القتلة: ٥٠ بالمائة، المعتدون بالضرب والجرح بين المدمنين: ٧٧/٨ بالمائة، السرقات بين المدمنين: ٨٨/٨ بالمائة، الجرائم الجسنسية المرتبطة بالمدمنين: ٨٨/٨ بالمائة. هذه الاحصائيات تشير إلى أنّ الأكثرية الساحقة من الجرائم ترتكب في حالة السكر.

### الأضرار الإقتصادية للمشروبات الكحوليّة

أحد علماء النفس المشهورين يقول: من المؤسف أنّ الحكومات تحسب ما تدر عليها المشروبات الكحولية من ضرائب، ولا تحسب الميزانية الضخمة التي تنفق لترميم مفاسد هذه المشروبات، فلو حسبت الحكومات الأضرار الناتجة من المشروبات الكحولية، مثل زيادة الأمراض الروحية، وإهدار الوقت والاصطدامات الناتجة عن السكر، وفساد الجيل، وانتشار روح التقاعس والتحلّل، والتخلّف الثقافي، والمشاكل التي تواجه رجال الشرطة ودور الحضانة الخصّصة لرعاية أبناء الخصورين، وما تحتاجه جرائم الخصورين من مستشفيات وأجهزة قضائية وسجون، وغيرها من الخسائر والأضرار الناتجة عن تعاطي الخمور، وقارنت هذه الخسائر بما تحصل عليه من ضرائب على هذه المشروبات لوجدت أنّ الخمور، وقارنت هذه الخسائر، هذا إضافة إلى أنّ الخسائر المؤسفة الناتجة عن المشروبات الكحولية لا يمكن حسابها بالدولار، لأنّ موت الأعزّاء وتشتّت العوائل وتبدّد الآمال وفقدان الأدمغة المفكّرة لا يمكن حسابه بالمال.

أضرار المشروبات الكحولية فظيعة للغاية، حتى أنّ أحد العلماء قال: لو أنّ الحكومة ضمنت لي غلق حانات الخمور لضمنت لها غلق نصف المستشفيات ودور المجانين.

ممّا تقدّم يتّضح بجلاء معنى الآية الكريمة بشأن الخمر، فلو كان في الخمرة فائدة تجارية، ولو كان السكران يتصوّر أنّ لحظات غفلته أثناء السكر فائدة له، فإنّ الأضرار التي تترتب عليها أكثر بكثير وأوسع دائرة وأبعد مدىً من فوائدها، حتى لا يكن المقارنة بين الاثنين.

### ٣\_ آثار القمار المشؤومة

أضرار القيار لا تخنى على أحد، ولمزيد من التوضيح نذكر باختصار جانباً من المآسي المترتّبة على هذه الظاهرة الخطرة:

## أ) القمار أكبر عوامل الهياج والانفعال

يجمع علماء النفس على أنّ الهياج النفسي هو العامل الأساسي في كثير من الأمراض، مثل: نقص الفيتامينات، وقرحة المعدة، والجنون، والأمراض العصبية والنفسية الخفيفة والحادّة. والقهار أكبر عامل على إثارة الهياج، حتى أنّ عالماً أمريكياً يقول: في أمريكا يموت ألفا شخص سنوياً نتيجة هياج القهار، وقلب لاعب البوكر «نوع من القهار» تمزيد عدد ضرباته على مائة ضربة في الدقيقة، وقد يؤدّي القهار إلى سكتة قلبيّة ودماغيّة أيضاً، ومن المؤكّد أنّه يدفع إلى شيخوخة مبكّرة.

إضافة إلى ما سبق فإنّ المقامر \_كما يقول العلماء \_ يصاب بتوتّر روحي، بل إنّ جميع أجهزة جسمه تصاب بحالة استثنائيّة، كأن يزداد ضربان القلب وتزداد نسبة السكّر في الدم، ويختلّ ترشّح الغدد الداخلية، ويشحب لون الوجه، وتقلّ الشهية، ويرّ المقامر بعد اللعب بفترة حرب أعصاب وحالة أزمة نفسية، وقد يلجأ إلى الخمور والمخدّرات لتهدئة أعصابه، فيزيد في الطين بلّة وتتضاعف بذلك أضرار القهار.

ويقول عالم آخر: المقامر إنسان مريض يحتاج إلى إشراف نفسي مستمر، ويجب تفهيمه بأنّ الفراغ الروحي هو الذي يدفعه لهذا العمل الشنيع، كي يتّجه لمعالجة نفسه.

### ب) علاقة القمار بالجرائم

إحدى مؤسسات الاحصاء الكبرى ذكرت: أنّ ٣٠ بالمائة من الجرائم ناتجة مباشرة عن القيار، و ٧٠ بالمائة من الجرائم ناتجة بشكل غير مباشر عن القيار أيضاً.

### ج) الأضرار الاقتصادية للقمار

الملايين بل المليارات من ثروات الأفراد تبدّد سنوياً على هذا الطريق، إضافة إلى المقدار الهائل من الوقت ومن الطاقات الإنسانية.

وجاء في أحد التقارير: في مدينة «مونت كارلو» حيث توجد أكبر دور القهار في العالم، خسر شخص خلال مدة ١٩ ساعة من اللعب المستمر أربعة ملايين دولار، وحين أغلقت دار القهار اتّجه مباشرة إلى الغابة، وانتحر بإطلاق رصاصة على رأسه، ويضيف التقرير: أنّ غابات «مونت كارلو» تشهد باستمرار انتحار مثل هؤلاء الخاسرين.

### د) الأضرار الاجتماعية للقمار

القيار يصد أصحابه عن التفكير بالعمل الجاد الإنتاجي المثمر في الحقل الاقتصادي، ويشد هم دائماً إلى أمل الحصول على ثروة طائلة بدون عناء عن طريق القيار، وهذا يؤدي إلى إهدار الطاقات الإنتاجية لهؤلاء المقامرين وبالتالي إلى ضعف الإنتاج على قدر نسبتهم المقامرون وعوائلهم يعيشون عادة حياة طفيلية في الجانب الاقتصادي ولا ينتجون، بل يجنون ثمار الآخرين، وقد يضطرون في حالات الإفلاس إلى السرقة.

أضرار القيار فادحة إلى درجة دفعت حتى ببعض البلدان غير الإسلامية إلى اعلان منعه، كما حدث في بريطانيا عام ١٨٥٣، وأمريكا عام ١٨٥٥، والإتحاد السوفيتي عمام ١٨٥٤، والمانيا عام ١٨٧٣.

ولابأس أن نشير في الخاتمة إلى احصائية أجراها بعض المحقّقين تذكر أنّ القهار وراء ٩٠ بالمائة من السرقات، و ١٠ بالمائة من المفاسد الخملقية، و ٤٠ بالمائة من الإعماداءات بالمخترب والجرح، و ١٥ بالمائة من الجرائم الجنسية، و ٣٠ بالمائة من الطلاق، و ٥ بالمائة من عمليات الإنتحار.

لو أردنا أن نعرّف القيار تعريفاً شاملاً علينا أن نقول: إنّه إهدار لليال والشرف، للحصول على أموال الآخرين بالخدعة والتزوير، وللترويح عن النفس أحياناً، ثمّ عدم الحصول على كلا الهدفين.

استعرضنا الأضرار الفادحة المترتّبة على «الخمر والميسر»، وتلزم الإشارة إلى مسألة أخرى في هذا الجال وهي سبب إشارة الآية الكريمة إلى منافع الخمر والمميسر، عندما تعرّضت إلى ذمّهما، بينا نعلم أن منافعهما تافهة بالنسبة إلى أضرارهما.

قد يكون السبب هو أنّ سوق الخمرة والقهار كانت رائجة في الجاهلية مثل عصرنا هذا، ولو لم تشر الآية إلى مسألة المنافع لظنّ ذووا الأفق الفكري الضيّق أنّ القرآن تناول المسألة من جانب واحد.

أضف إلى ما سبق أن أفكار الإنسان تدور عادةً حول محـور المـنفعة والضرر، وتجب الاستفادة من هذا المنطق لإنقاذ الفرد من المفاسد الأخلاقية الكبرى.

والآية تجيب ضمنياً على بعض أقوال الأطباء بشأن إمكان الاستفادة من المشروبات الكحولية لمعالجة قسم من الأمراض، وتؤكّد أنّ الأضرار المترتّبة عليها أكبر بكثير من نفعها، أي إذا كان لها أثر إيجابي على الشفاء من مرض معيّن، فإنّها منشأ لأمراض خطرة أخرى، وقد تكون هذه الحقيقة هي التي تشير إليها الروايات القائلة: إنّ الله لم يجعل الشفاء في الخمر.

# ٤\_ الإعتدال في مسألة الإنفاق

بالرغم من أنّ الإنفاق من أهم المسائل أكّد عليها الإسلام والقرآن الكريم إلّا أنّه لم يتركها بدون حساب لتؤدّي إلى الإفراط الشديد بحيث تشلّ حياة الإنسان، فالآية محل البحث ناظرة إلى هذا المعنى كما ذهب إليه بعض المفسّرين، ويمكن أن تكون إشارة إلى أنّ بعض الأشخاص يتذرّعون باحتياجاتهم الشخصيّة للتخلّص من هذا الحكم الإسلامي المهم، فالقرآن الكريم يقول: أنكم تتمتّعون في الحياة بالكثير من الأمور الزّائدة عن الحاجة فعليكم بإنتخاب مقدار منها وإنفاقه.

# ٥۔ التفكّر في كلّ شيء

جملة (العلكم تتفكرون \* في الدنيا والآخرة > عبارة عن درس مهم للمسلمين في أنهم لا يخوضون في جميع أمورهم الماديّة والمعنويّة بدون تفكّر وتدبّر حتى تبين الآيات الإلهيّة إلى النّاس لبعث روح التفكّر والتدبّر فيهم، فما أسوأ حال الأشخاص الّذين لا يتفكّرون في أمورهم وأعمالهم الدينيّة ولا في أعمالهم الدنيويّة.

وَلَا نَنكِحُوا الْمُشْرِكَةِ حَتَّى يُوْمِنَ وَلَاّمَةُ مُؤْمِنَ أَخَدَّ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوَ الْمَشْرِكِةِ وَلَوَ الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُوْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكٍ الْعَجْبَتُمُ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُوْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكٍ وَلَوْاَ عَجَبَكُمُ أُولَتِهِ كَيْدُعُوا إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْ نِهِ عَوْلَا إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَذَعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْ نِهِ عَلَى النَّامِ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَنتِهِ عَلِينًا سِلَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ اللَّهُ الْمُنْ مُنتِهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## سبب النزول

نزلت في «مرثد الغنوي» بعثه رسول الله عَلَيْهُ إلى مكّة ليخرج منها جماعة من المسلمين. وكان قوياً شجاعاً، فدعته أمرأة يقال لها «عناق» إلى نفسها، فأبي وكانت صديقته في الجاهلية، فقالت له: هل لك أن تتزوج بي؟ فقال: حتى استأذن رسول الله عَلَيْكُونُهُ، فلمّا رجع استأذن في التزويج بها، فنزلت الآية تنهي عن الزواج بالمشركات حتى يؤمن. ا

# التفسير

#### مرمة الزوام مع المشركين:

هذه الآية وطبقاً لسبب النزول المذكور أعلاه بمثابة جواب عن سؤال آخر حول الزّواج مع المشركين فتقول: ﴿ ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمنُ ثمّ تضيف مقايسة وجدانيّة فتقول: ﴿ ولأمة مؤمنة خير من مشركة ولو لُعجبتكم ﴾.

فصحيح أنّ نكاح الجواري وخاصّة الجواري اللّاتي ليس لهنّ مال ولا جمال غير محبّب في عرف النّاس ولا محمود لاسيًا إذا كانت هناك إمرأة مشركة في مقابل ذلك تتمتّع بجهال وثروة ماديّة، ولكنّ قيمة الإيمان تجعل الكفّة تميل لصالح الجواري، لأنّ الهدف من الزواج ليس هو اللّذة الجنسيّة فقط، فالمرأة شريكة عمر الإنسان ومربيّة لأطفاله وتشكّل قسماً

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير القرطبي، ج ٣، ص ٦٧.

مهمًا من شخصيّته، فعلى هذا الأساس كيف يصحّ استقبال الشرك وعـواقـبه المشـؤومة لاقترانه بجهال ظاهري ومقدار من الأموال والثروة.

ثم إن الآية الشريفة تقرّر حكماً آخر وتقول: ﴿ولا تنكعوا للمشركين حتى يؤمنوا ولعبدُ مؤمن خيرُ من مشرك ولو لعجبكم ﴾.

وبهذا الترتيب منع الإسلام من زواج المرأة المؤمنة مع الرجل المشرك كها منع نكاح الرجل المؤمن من المرأة المشركة حتى أنّ الآية رجّحت العبد المؤمن أيسضاً عملى الرجمال المشركين من أصحاب النفوذ والثروة والجهال الظاهري، لأنّ هذا المورد أهم بكمثير مسن المورد الأوّل وأكثر خطورة، فتأثير الزوج على الزوجة أكثر عادةً من تأثير الزوجة على زوجها.

وفي ختام الآية تذكر دليل هذا الحكم الإلهي لزيادة التفكّر والتدبّر في الأحكام وتقول: ﴿ لُولئك أَي المشركين ﴿ يدمون لِلى النّار والله يدمو لِلى الجنّة والمغفرة باذنه ﴾ ثمّ تـضيف الآية ﴿ ويبيّن آياته للنّاس لعلّهم يتذكّرون ﴾.

## بحوث

## ١\_ المكمة في تمريم نكاع المشركين

كما رأينا في الآية مورد البحث أنّها تُبيّن الغرض والحكمة من هذا التحريم بجملة قصيرة، ولو أنّنا توغّلنا في المراد منها يتّضح: أنّ الزّواج هو الدّعامة الأساسيّة لتكثير النسل وتربية أولاد وتوسعة المجتمع وأنّ المحيط العائلي مؤثّر جدّاً لتربية الأولاد، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى التأثير الحتمي للوراثة على أخلاق الأولاد وسلوكهم، فالطّفل يتربىّ في أحضان الأسرة منذ تولّده وينمو ويترعرع تحت رعاية أمّه وأبيه غالباً، وهذه المرحلة هي المرحلة الحسّاسة في تكوين شخصيّة الطفل.

ومن جهة ثالثة أنّ الشرك هو المصدر الأساس لأنواع الإنحرافات، وفي الحقيقة هو النار المحرقة في الدنيا والآخرة، ولذلك فالقرآن الكريم لا يُبيح للمسلمين أن يُلقوا بأولادهم في هذه النّار، مضافاً إلى أنّ المشركين الذين هم بالحقيقة أجانب عن الإسلام والجستمع الإسلامي سوف ينفذون إلى مفاصل المجتمع الإسلامي وبيوت المسلمين من هذا الطريق، فيؤدّي ذلك إلى تنامي قدرة الأعداء في الداخل والفوضى السياسيّة والاجتاعيّة في أوساط المجتمع، وهذا الحال إنما يكون في ما لو أصرّ المشركون على شركهم، ولكنّ الباب مفتوح

أمامهم فبإمكانهم إعتناق الإسلام والإنخراط في صفوف المسلمين وبـذلك يسـتطيعون الزواج من أكفّائهم المسلمين.

كلمة (النكاح) وردت في اللّغة فتارةً بمعنى المقاربة الجنسيّة، وأخرى بمعنى عقد الزّواج، والمراد هنا في هذه الآية هو الثاني، أي عقد الزّواج بالرّغم من أنّ الرّاغب في المفردات يقول: (النكاح) في الأصل بمعنى العقد، ثمّ استُعمِل مجازاً في العمليّة الجنسيّة.

#### ٢ـ مقيقة المشركين

مفردة (المشرك) تُطلق غالباً في القرآن الكريم على من يعبد الأوثان، ولكن بعض المفسرين ذهب إلى أن المشرك يشمل سائر الكفّار كاليهود والنّصارى والجوس (وبشكل عام أهل الكتاب) أيضاً، لأنّ كلّ واحدة من هذه الطوائف يعتقد بوجود شريك للباري عزّوجلّ، فالنّصارى يعتقدون بالتثليث، والجوس يذهبون إلى الثنويّة وأنّ ربّ العالم هو مزدا وأهرين، واليهود يرون أنّ «عزير» ابن الله.

ولكن بالرّغم من أنّ هذه الإعتقادات الباطلة موجبة للشّرك إلّا أنّ الآيات الشريفة التي تتحدّث عن المشركين في مقابل أهل الكتاب ومع الأخذ بنظر الاعـــتبار أنّ اليهــود والنصارى والمجوس يرتكزون في أساس ديانتهم على النبوّات الحــقّة والكــتب السهاويّــة فيتضح أنّ منظور القرآن الكريم من المشرك هو عبّاد الوئن.

وقد ورد في الحديث النبوي المعروف في ضمن وصايا متعدّدة (أخرجوا المشركين من جزيرة العرب) وهو شاهد على هذا المدّعي، لأنّ من المسلّم أنّ أهل الكتاب لم يُخرَجوا من جزيرة العرب، بل بقوا هناك يعيشون جنباً إلى جنب مع المسلمين بعنوان أقلية دينيّة، ويلتزمون بما أمر به القرآن الكريم من أداء الجزية إلى المسلمين.

## ٣ـ هل نُسفت هذه الآية؟

ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ حكم الآية أعلاه قد نُسخ والناسخ له الآيــة الشريــفة

١. وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ١٣٢، ح ٢٠١٤٧؛ ومستدرك الوسائل، بُح ١١، ص ١٠٢، ح ١٢٥٣٣ \_ ٢.

# ﴿ والمعصنات من الَّذين اوتوا الكتاب ﴾ حيث أجازت نكاح نساء أهل الكتاب.

وقد نشأ هذا التصور من الاعتقاد أنّ الآية مورد البحث قد حرّمت الزواج مع جميع الكفّار، فعلى هذا تكون الآية ٥ من سورة المائدة التي أجازت الزواج من كفّار أهل الكتاب ناسخة لهذا الحكم (أو مخصّصة له) ولكن مع ملاحظة ما ذكرناه من تفسير الآية يتّضح أنّ نظر هذه الآية خاص بالزّواج من المشركين وعبّاد الأوثان لاكفّار أهل الكتاب كاليهود والنّصارى (وطبعاً في مورد الزواج من كفّار أهل الكتاب هناك قرائن في الآية وما ورد من الأحاديث عن أهل البيت الميت أنّ المراد هو الزّواج المؤقّت).

# ٤\_ تشكيل العائلة والدِّقّة في الأمر

أشار بعض المفسّرين المعاصرين إلى نكتة ظريفة في هذه الآية، وهي أنّ هذه الآية و ٢٦ آية أخرى تأتي بعدها تُبيّن الأحكام المتعلّقة بتشكيل الأسرة في أبعادها المختلفة، وفي هذه الآيات بيّن القرآن الكريم اثنى عشر حكماً شرعياً:

١ - حكم الزواج مع المشركين، ٢ - تحريم الإقتراب من الزوجة في حال الحيض، ٣ - حكم القسم بعنوان مقدّمة للإيلاء (المراد من الإيلاء هو أن يُقسم الإنسان أن لا يجامع زوجته)، ٤ - حكم الإيلاء ويتبعه حكم الطلاق، ٥ - عدّة المرأة المطلّقة، ٦ - عدد الطلقات، ٧ - إيقاء الزّوجة بالمعروف أو تركها بالمعروف، ٨ - حكم الرّضاع، ٩ - عدّة المرأة المتوفى زوجها (الأرملة)، ١٠ - خطبة المرأة قبل تمام عدّتها، ١١ - مهر المرأة المطلّقة قبل الدّخول، ١٢ - حكم الهديّة للمرأة بعد وفاة زوجها أو طلاقها منه.

وهذه الأحكام مع مجمل الإرشادات الأخلاقيّة في هذه الآيات تبيّن أنَّ مسأله تشكيل الأسرة هو نوع من العبادة لله تعالى ويجب أن يكون مقروناً بالتفكّر والتدبّر <sup>٢</sup>.

#### 8003

وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضَّ قُلْهُواْذَى فَأَعْتَزِلُواْ النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضَ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَقَى يَظْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ التَّوَبِينَ وَ يُحَتَّى يَظْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوا حَرَّثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِعْتُمْ وَقَدِمُوا يُحِبُ المُتَطَهِرِينَ ﷺ وَقَدِمُوا يُحِبُ المُتَالِمُ مَا لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِعْتُمْ وَقَدِمُوا لِاَنْهُ مَا لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَى شِعْتُمْ وَقَدِمُوا لِاَنْهُ وَاعْلَمُوا أَنَاكُمُ مَلْقُوهُ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَاكُمُ مَلْلُقُوهُ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

# سبب النزول

للنساء عادة شهرية تستمر بين ثلاثة إلى عشرة أيام. وخلالها يخرج من رحم المرأة دم ذو أوصاف خاصّة مذكورة في كتب الفقه، والمرأة في هذه الحالة تكون حائضاً، ومـوقف الديانتين اليهودية والنصرانية الحاليتين من المرأة الحائض متناقض يثير الإستغراب.

جمع من اليهود قالوا: إنّ معاشرة المرأة الحائض حرام حتى المجالسة على مائدة الطعام أو في غرفة واحدة، ويذهبون إلى حظر جلوس الرجل في المكان الذي تجلس فيه الحائض، وإن فعل ذلك تنجّست ملابسه وعليه أن يغسلها، وإن رقد معها على سرير واحد تنجّس بدنه ولباسه، فهم يعتبرون المرأة في هذه الحالة موجوداً مدنساً يلزم اجتنابه.

ومقابل هؤلاء يذهب النصارى إلى عدم التفريق بين حالة الحيض والطهر في المـرأة، حتى بالنسبة للجماع.

المشركون العرب، وخاصة أهل المدينة منهم، كانوا متأثرين بالنظرة اليهودية، ويعاملون المرأة الحائض على أساسها، فينفصلون عنها خلال مدة الحيض. وهذا الاختلاف في المواقف وما يصحبه من إفراط وتفريط دفع ببعض المسلمين لأن يسأل رسول الله ﷺ عن ذلك، فنزلت الآية. ا

١. فقه القرآن، للقطب الرواندي، ج ١، ص ٥١؛ وتفسير ابن كثير، ج ١، ص ٤٣٨.

## التفسير

## أمكام النساء في العادة الشهريّة:

في الآية الأولى نلاحظ سؤال آخر عن العادة الشهريّة للنّساء، فتقول الآية: ﴿ويسألونك من المحيف قل هو أدى و تضيف بلا فاصلة ﴿فاعتزلوا النسا، في المحيف ولا تقربوهنّ حتى يطهرن... ﴾.

(المحيض) مصدر ميمي ويعني العادة الشهريّة للنساء، وجاء في معجم مقاييس اللّغة أنّ أصل هذه المفردة تعني خروج سائل أحمر من شجرة تُدعى «سَمُرة» (ثمّ استُعملت للعادة الشهريّة للنساء) ولكن ورد في تفسير «الفخر الرّازي» أنّ الحيض في الأصل بمعنى السيل ولذلك يُقال للسّيل عند حدوثه (حاض السّيل) ويُقال للحوض هذه اللّفظة بسبب أنّ الماء يجري إليه.

ولكن يُستفاد من كلمات الرّاغب في المفردات عكس هذا المطلب وأنّ هذه المفردة في الأصل تعني دم الحيض (ثمّ استعملت في المعاني الأخرى).

فعلى كلّ حال فهذه العبارة تعني دم الحيض الذي عرّفه القرآن بأنّه أذى، وفي الحقيقة أنّ هذه العبارة تُبيّن علّة اجتناب الجهاع في أيّام الحيض، فهو إضافة إلى ما فيه من اشمئزاز، ينطوي على أذى وضرر ثبت لدى الطبّ الحديث، ومن ذلك احتال تسبيب عقم الرجل والمرأة، وإيجاد محيط مناسب لتكاثر جراثيم الأمراض الجنسية مثل السفلس والتهابات الأعضاء التناسلية للرجل والمرأة، ودخول مواد الحيض المليئة بمكروبات الجسم في عضو الرجل، وغير ذلك من الأضرار المذكورة في كتب الطب، لذلك ينصح الأطباء باجتناب الجهاع في هذه الحالة.

خروج دم الحيض يعود إلى إحتقان الرحم وتسلّخ جداره، ومع هذا الإحتقان يحتقن المبيض أيضاً، ودم الحيض في البداية يكون متقطّعاً باهت اللون ثمّ يزداد ويحمر ويعود في الأخير إلى وضعه المتقطّع الباهت (

الدم الخارج في أيّام العادة الشهرية هو الدم الذي يتجمّع شهرياً في العروق الداخلية للرحم من أجل تقديم الغذاء للجنين المحتمل، ذلك لأنّ مبيض المرأة يدفع كلّ شهر ببويضة

١. مقتبس من إعجاز القرآن، ص ٥٥ و٥٦.

إلى الرحم، وفي نفس الوقت تمتلى، عروق الرحم بالدم استعداداً لتغذية الجنين فإن انعقد الجنين يستهلك الدم لتغذيته، وإلا يخرج بشكل دم حيض، من هنا نفهم جانباً آخر لحظر الجماع في هذه الفترة التي يكون الرحم خلالها غيرمستعد استعداداً طبيعياً لقبول نطفة الرجل، حيث يواجه أذى من جراء ذلك.

جملة (يَطْهُرْنَ) بمعنى طهارة النساء من دم الحيض كها ذهب إليه كثير من المفسّرين، وأمّا جملة ﴿فَإِذَا تَطَهُرُن﴾ فقد ذهب الكثير منهم على أنّها تعني الغُسل من الحيض، فعلى هذا الأساس وطبقاً للجملة الأولى تكون المقاربة الجنسيّة بعد انتهاء دم الحيض جائزة حتى لولم تغتسل، وأمّا الجملة الثانيّة فتعنى أنّها ما لم تغتسل فلا يجوز مقاربتها .

وعلى هذا فالآية لا تخلو من إبهام، ولكن مع الإلتفات إلى أنّ الجملة الشانية تسفسير للجملة الأولى ونتيجة لها (ولهذا أعطفت بفاء التفريع) فالظاهر أنّ (تَطَهَّرْنَ) أيضاً بمعنى الطهارة من دم الحيض، وبذلك تجوز المقاربة الجنسيّة بمجرّد الطّهارة من العادة الشهريّة، وهذا هو ما ذهب إليه الفقهاء العظام في الفقه وأفتوا بحليّة المقاربة الجنسيّة بعد الطهارة من الحيض حتى قبل الغسل، ولكن لا شكّ في أنّ الأفضل أن تكون بعد الغسل.

الفقرة الثانية من الآية تقول: ﴿فَأَتُوهِنَ مِنْ حَيْثُ لَمْرَكُمُ لَلْهُ ﴾ أي أن يكون الجماع من حيث أمر الله، وقد تكون هذه الفقرة تأكيداً لما قبلها، أي آتوا نساءكم في حالة النقاء والطهر فقط لا في غير هذه الحالة، وقد يكون مفهومها أوسع بخصوص أنّ الجماع بعد الطهر يجب أن يكون في إطار أوامر الله أيضاً.

هذا الأمر الإلهي من الممكن أن يشمل الأمر التكويني والأمر التشريعي معاً، فالله سبحانه أودع في الرّجل والمرأة الغريزة الجنسيّة لبقاء نوع الإنسان، وهذه الغريزة تدفع الإنسان للحصول على اللّذة الجنسيّة، لكنّ هذه اللّذة مقدّمة لبقاء النوع فقط، ومن هنا لا يجوز الحصول عليها بطرق منحرفة مثل الإستمناء واللّواط وأمثالها، لأنّ هذا الطريق نوع من الانحراف عن الأمر التكويني.

وكذلك يمكن أن يكون المراد هو الأمر التشريعي، يعني أنّ الزوجة بعد طـهارتها مــن العادة الشهريّة ينبغي عليها مراعاة جهات الحلال والحرام في الحكم الشرعي.

١. الجملة الثانية مفهوم الشرط، والأول مفهوم الغاية.

وذهب البعض إلى أنّ مفهوم هذه الجملة هو حرمة المقاربة الجنسيّة مع الزّوجة عن غير الطريق الطبيعي، ولكن مع الإلتفات إلى أنّ الآيات السابقة لم تتحدّث عن هذا الأمر يكون هذا التفسير غير مناسب للسّياق\.

الآية الثانية إشارة لطيفة إلى الغاية النهائية من العمليّة الجنسيّة فتقول: ﴿نساء كم حرف لكم فأتوا حرثكم لُتن شئتم﴾.

في هذه الآية الكريمة شبّهت النساء بالمزرعة، وقد يـثقل هـذا التشـبيه عـلى بـعض، ويتساءل لماذا شبّه الله نصف النوع البشرى بهذا الشكل؟

ولو أمعنا النظر في قوله سبحانه لوجدنا فيه إشارة رائعة لبيان ضرورة وجود المرأة في المجتمع الإنساني، فالمرأة بموجب هذا التعبير ليست وسيلة لإطفاء الشهوة، بل وسيلة لحفظ حياة النوع البشري.

«العرث» مصدر يدلّ على عمل الزراعة، وقد يدلّ على مكان الزراعة «المزرعة» و«أنيّ» من أسهاء الشرط، وتكون غالباً زمانية، وقد تكون مكانية كها جاء في قوله سبحانه: ﴿ يَا مَرْيُمُ لَكُ لِكُ هَذَا قَالِمُ هُو مِنْ مندالله ﴾ ``.

يستفاد من الآية الكريمة \_على افتراض زمانية أنى \_الرخصة في زمان الجماع، أي جوازه في كلّ ساعات الليل والنهار، وعلى افتراض مكانية أنى يستفاد من الآية الرخصة في مكان الجماع ومحلّه وكيفيته.

#### ﴿وقدَّموا لأنفسكم﴾.

هذا الأمر القرآني يشير إلى أنّ الهدف النهائي من الجهاع ليس هو الاستمتاع باللذة الجنسية، فالمؤمنون يجب أن يستثمروه على طريق تربية أبناء صالحين، وأن يقدّموا هذه الخدمة التربوية المقدّسة ذخيرة لأخراهم، وبذلك يؤكّد القرآن على رعاية الدقّة في انتخاب الزوجة كي تكون ثمرة الزواج إنجاب أبناء صالحين وتقديم هذه الذخيرة الاجتاعية الإنسانية الكبرئ.

١. تأتي كلمة «حيث» بعنوان اسم مكان واسم زمان، ولكن هنا تشير إلى زمن جواز المقاربة الجنسية أي زمن الطهر.
 ٢٠ آل عمران، ٣٧.

وفي حديث عن رسول الله عن الله الله الله الله عن ثلاث: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلّا عن ثلاث: صدقة جارية، وعلم ينتفع به، وولد صالح يدعو له» .

وجاء في الحديث عن الإمام الصادق الله : «ليس يتبع الرجل بعد موته من الأجر إلّا ثلاث خصال.: صدقة أجراها في حياته فهي تجري بعد موته وسنّة هدىً سنّها فهي تُعمل بها بعد موته و ولد صالح يستغفر له» .

ووردت بهذه المضمون روايات عديدة أيضاً، وقد جاء في بعضها ستّة موارد أوّلها الولد الصالح<sup>٣</sup>.

وعلى هذا الأساس يأتي الولد الصالح من حيث الأهميّة إلى جانب الخدمات العلميّة وتأليف الكتب المفيدة وتأسيس المراكز الخيريّة كالمسجد والمستشنى والمكتبة وأمثال ذلك. وفي ختام هذه الآية تأمر بالتقوى وتقول: ﴿ولققوا الله ولعلموا لنكم ملاقوه وبقر المؤمنين﴾.

لمّا كانت المقاربة الجنسيّة تعتبر من المسائل المهمّة ومن أشد الغرائـز إلحــاحاً عــلى الإنسان، فإنّ الله تعالى يدعو في هذه الآية الإنسان إلى الدقّة في أمر ممارسة هذه الغريزة والحذر من الانحراف، وتُنذر الجميع بأنّهم ملاقوا ربّهم وليس لهم طـريق للـنّجاة ســوى الإيمان والتقوى.

## بحثان

# ١- المكم الإسلامي العادل في مسألة الميض

هناك الاعتقادات مختلفة في الأقوام السّالفة حول العادة الشهـريّة للـنّساء، فـاليهود يُشدّدون أمرها ويعزلون المرأة في هذه الأيّام كليّاً عن كلّ شيء: عن الأكل والشرب عن المجالسة والمؤاكلة والمضاجعة، وقد وردت في التوراة الحاليّة أوامر متشدّدة في هذا الصّدد ٤.

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٣٢١؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ٢٣٠.

٢. بحار الأنوار، ج ٦، ص ٢٩٤، ح ٤. ٣. المصدر السابق، ص ٢٩٣، ح ٢.

٤. ورد في باب ١٥ من سفر اللاويين من التوراة: «وإذا حاضت المرأة فسبعة أيّام تكون في طمئها، وكلّ من

وعلى العكس من ذلك النّصارى حيث لا يلتزمون بأيّة محدوديّة في هذه الأيّام، فلا فرق بين حالة الحيض والطّهر لدى المرأة، المشركون العرب ليس لديهم حكماً خاصاً في هذا الجال، ولكنّ أهالي المدينة كانوا متأثّرين بآداب اليهود وعقائدهم في معاشرتهم للنّساء أيّام الحيض فكانوا يتشدّدون مع المرأة في هذه الأيّام، في حين أنّ سائر العرب لم يكونوا كذلك، بل قد تكون المقاربة الجنسيّة محببّة لديهم فيها، ويعتقدون أنّه لو حصل من تلك المقاربة ولد فإنّه سوف يكون فتّاكاً ومتعطّشاً للدّماء، وهذه من الصّفات المتميّزة والمطلوبة لدى أعراب البادية المادية الما

#### ٢\_ اقتران الطهارة بالتوبة

إنّ إقتران الطهارة والتوبة في الآيات أعلاه يُمكن أن يكون إشارة إلى أنّ الطّهارة تتعلّق بالطّهارة الظاهريّة والتوبة إشارة إلى الطّهارة الباطنيّة.

ويحتمل أيضاً أنّ الطهارة هنا عدم التلوّث بالذنب، يعني أنّ الله تعالى يحب من لم يتلوّث بالذنب، وكذلك يحب من تاب بعد تلوّثه.

ويمكن أن تشير مسألة التوبة هنا إلى أنّ بعض الناس يصعب عليهم السيطرة على الغريزة الجنسيّة فيتلوّثون بالذّنب والإثم خلافاً لما أمر الله تعالى، ثمّ يعتريهم النّدم على عملهم ويتألمون من ذلك، فالله سبحانه وتعالى فتح لهم طريق التوبة كيلا يصيبهم اليأس من رحمة الله ٢.

#### 8003

لله المسها يكون نجساً إلى المساء، كل ما تنام عليه في أثناء حيضها أو تجلس عليه يكون نجساً، وكلّ من يلمس فراشها يغسل ثيابه ويستحم بماء ويكون نجساً إلى المساء...» وأحكام أخرى من هذا القبيل.

١. مقتبس من تفسير الميزان، ج ٢، ص ٢٠٨، ذيل الآية مورد البحث، وكتاب انيس الأعلام، ج ٢، ص ١٠٦
 و١٠٧، وكذلك شرح المسبوطي مع ذكر المصادر.

٢. تحدّثنا تفصيلاً عن حقيقة «التوبة» وشرائطها في ذيل الآية ١٧ من سورة النساء، ذيل الآية ٥ من سورة النور.

#### الآيتان

وَلَا تَجْعَلُواْ اللّهَ عُرَضَكَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَقُواْ وَتُصَلِحُواْ بَيْنَ النَّاسِّ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ فَيُ اللَّهُ وَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُوفِيَ أَيْمَانِكُمْ وَلَاكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ مِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللَّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ اللَّهُ

# سبب النزول

حدث خلاف بين صهر أحد الصحابة وابنته، وهذا الصحابي هو «عبدالله بن رواحة» حيث أقسم أن لا يتدخّل في الإصلاح بين الزّوجين، فنزلت الآية تنهى عن هذا اللّون من القسم و تلغى آثاره. \

# التفسير

# لاينبغي القسم قدر المستطاع:

كما قرأنا في سبب النّزول أنّ الآيتين أعلاه ناظرتان إلى سوء الاستفادة من القسم، فكانت هذه مقدّمة إلى الأبحاث التالية في الآيات الكريمة عن الإيلاء والقسم و ترك المقاربة الجنسيّة.

في الآية الأولى يقول تعالى ﴿ ولا تجعلوا الله عرضة لأيجائكم أن تبرّوا وتتقوا وتصلحوا بين النّاس والله سجيع عليم ﴾ `

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير القرطبي، ج ٣، ص ٩٧.

٢. طبقاً لهذا التفسير «لا» مقدرة وفي الأصل (لئلا تبرو) وهذا المعنى مطابق تماماً لشأن النزول ويحتمل أيضاً أن «عرضة» بمعنى المانع يعني لا تجعلوا القسم بالله مانعاً لأداء الأعمال الصالحة والإصلاح بين الناس بتقدير:
 (لا تجعلوا الله بسبب إيمانكم حاجزاً أن تبروا وتتقوا) ولكن التوجيه الأول أنسب.

(الأيمان) جمع (يمين) و(عُرضة) بضم العين، تقال للبضاعة وأمثالها التي تـعرض أمـام الناس في السوق. وقد تطلق العُرضة على موانع الطريق لأنّها تعترض طريق الإنسان.

وذهب البعض إلى أنّ المراد بها ما يشمل جميع الأعهال، فالآية تنهى عن القسم بالله في الأمور الصغيرة والكبيرة وعن الاستخفاف باسمه سبحانه، وبهذا حذّرت الآية من القسم إلّا في كبائر الأمور، وهذا ما أكّدت عليه الأحاديث الكثيرة، وقد روي عن الصادق المالية: «لا تحلفوا بالله صادقين ولاكاذبين فإنّ الله سبحانه يقول: ﴿ ولا تجعلوا للله مرضة لأيمانكم ﴾ المادة وهناك أحاديث متعدّدة وردت في هذا الجال لله

ولو أخذنا سبب نزول الآية بنظر الاعتبار يكون مؤدّاها أنّ القسم ليس بعمل مطلوب في الأعيال الصالحة، فكيف بالقسم بترك الأعيال الصالحة؟!

وفي الآية التالية نلاحظ تكملة لهذا الموضوع وأنّ القسم لا ينبغي أن يكون مانعاً من أعيال الخير فتقول: ﴿ لا يواخذكم الله باللّغو في ليمانكم ولكن يواخذكم بماكسبت قلوبكم أي عن إرادة وإختيار.

في هذه الآية يشير الله تعالى إلى نوعين من القَسَم:

الأوّل: القَسَم اللغو الذي لا أثر له، ولا يبعأ به، هذا النوع من القَسَم يتردّد على ألسن بعض الناس دون التفات، ويكرّرونه في كلامهم عن عادة لهم، فيقولون: لا والله... بسلى والله... على كلّ شيء، وإغّا سمّي لغواً لأنّه لا هدف له ولم يطلقه المتكلّم عن عزم ووعي، وكلّ عمل وكلام مثل هذا لغو.

من هنا فالقَسَم الصادر عن الإنسان حين الغضب لغو (إذا أخرجه الغضب تماماً عن حالته الطبيعية). وحسب الآية أعلاه لا يؤاخذ الإنسان على مثل هذا القَسَم، وعليه أن لا يرتب أثراً عليه، ويجب الإلتفات إلى أنّ الإنسان يجب أن يتربى على ترك مثل هذا القَسَم وعلى كلّ حال فإنّ العمل بهذا القسم غير واجب ولا كفّارة عليه، لأنه لم يكن عن عزم وإرادة.

١٠ أصول الكافي، ج ٧، ص ٤٣٤؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢١٨، ح ٨٣٣ و ٨٣٧؛ ووسائل الشيعة، ج
 ١٦، ص ١٦٦، ح ٥.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢١٨، ح ٨٣٢ و ٨٣٤، ووسائل الشيعة، ج ١٦، ص ١١٥ وما بعد.

الثاني: القَسَم الصادر عن إرادة وعزم، أو بالتعبير القرآني هو القَسَم الداخل في إطار كسب القلب، ومثل هذا القَسَم معتبر، ويجب الالتزام به، ومخالفته ذنب موجب للكفّارة إلّا في مواضع سنذكرها. وقد أشارت الآية ٨٩ من سورة المائدة إلى هذا النوع من القسم بقولها «ما عقدتم الإيمان».

## الأيمان غير المعتبرة:

الإسلام لا يحبّذ القَسَم كما أشرنا آنفاً، لكنّه ليس بالعمل المحرّم، بل قد يكون مستحبّاً أو واجباً تبعاً لما تترتّب عليه من آثار.

وهناك أيمان لا قيمة لها ولا اعتبار في نظر الإسلام، منها:

١- القَسَم بغير اسم الله وحتى القسم بإسم النّبي وأغّة الهدى اللّبي مثل هذا القَسَم غير
 المتضمّن للإسم الله تعالى لا أثر له ولا يلزم العمل به ولاكفّارة على مخالفته.

٢-القسَم على ارتكاب فعل محرّم أو مكروه أو ترك واجب أو مستحب، حيث لا يترتّب عليه شيء، كأن يقسم شخص على عدم أداء دين، أو على قطع رحم، أو على فرار من جهاد، وأمثالها أو يترك إصلاح ذات البين مثلاً كما نلاحظ ذلك لدى بعض الأشخاص الذين واجهوا بعض السلبيات من إصلاح ذات البين فأقسموا على ترك هذا العمل، فإن أقسم على شيء من ذلك فعليه أن لا يعتني بقسَمه ولا كفّارة عليه، وقيل إنّ هذا هو معنى قوله تعالى: 

﴿لا يوالخذكم الله باللغو في أيمانكم﴾

أمّا الأيمان \_ التي تحمل اسم الله \_ على أداء عمل صالح أو مباح على الأقبل، فيجب الالتزام به، وإلّا وجبت على صاحبه الكفّارة، وكفّارته كها ذكرته الآية ٨٩ من سورة المائدة، إطعام عشرة مساكين، أو كسوتهم، أو تحرير رقبة.

لِلَّذِينَ يُوْلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرُ فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورُ رَّحِيتُ ﴿ اللَّهُ وَإِنْ اللَّهَ عَفُورُ رَّحِيتُ ﴿ اللَّهُ وَإِنْ اللَّهُ عَفُورُ رَّحِيتُ ﴿ اللَّهُ وَإِنْ عَزَمُواْ ٱلطَّلَقَ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيتُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيتُ اللَّهُ عَلِيتُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيتُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللِهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْم

# التفسير

#### القضاء على تقليدٍ ماهلي:

القَسَم على ترك وطء الزوجة أو الإيلاء القليد جاهلي كان شائعاً بين العرب، واستمرّ معمولاً به عند المسلمين الجدد قبل نزول حكم الطلاق.

كان الرجل في الجاهلية ـ حين يغضب على زوجته ـ يقسِم على عدم وطئها، فيشدّه عليها بهذه الطريقة الفضّة، لا هو يطلق سراحها بالطلاق لتتزوج من رجل آخر، ولا يعود إليها بعد هذا القَسَم ليصالحها ويعايشها، وطبعاً لا يواجه الرجل غالباً صعوبة في ذلك لأنه يتمتع بعدة زوجات.

الآية الكريمة وضعت لهذه القضية حدّاً، فذكرت أنّ الرجل يستطيع خلال مدّة أقصاها أربعة أشهر أن يتّخذ قراراً بشأن زوجته: إمّا أن يعود عن قَسَمه ويعيش معها، أو يـطلّقها ويخلّى سبيلها.

﴿للذين يولون من نسائهم تربص لُربعة لُشهر﴾.

والغاية من الامهال أربعة أشهر هو إعطاء الفرصة للزوج ليفكر في أمره مع زوجــته وينقذها من هذا الحال. ثمّ تضيف:

﴿فَإِنْ فَآ وَا قَإِنَّ الله عَفُورُ رحيمٌ ﴾.

كلمة وإيلاء، من مادة وآلو، بمعنى القدرة والعزم، وبما أن القسم نموذج من هذا المعنى ولذا اطلق على الطلاق.

أي إن عادوا وجدوا الله غفوراً رحياً، والعبارة تدلّ أيضاً أنّ العودة عن هذا القَسَم ليس ذنباً، بالرغم من ترتب الكفّارة عليه.

﴿ وَإِنْ عَزِهُوا الطّلَقَ فَإِنَّ الله سَمِيعُ عَلَيمٌ ﴾ أي فلا مانع من ذلك مع توفّر الشروط اللازمة. وفيا لو أهمل الزوج كلا الطريقين ولم يختر أحدهما، فلم يرجع إلى الحياة الزوجية السليمة، ولم يطلّق، فني هذه الصورة يتدخّل حاكم الشرع ويأمر بالقاء الزوج في السجن، ويشدد عليه حتى يختار أحدهما، وينقذ الزوجة من حالتها المعلّقة.

ينبغي التأكيد هنا على أنّ الإسلام، وإن لم يلغ حكم الإيلاء نهائياً، فقد أزال آثار هذه الظاهرة، لأنّه لم يسمح للرجل أن ينفصل عن زوجته بالإيلاء، وتعيينه مدّة للذين يؤلون من نسائهم لا يعني إلغاء حقّ من حقوق الزوجيّة، لأنّ حقّ المرأة على زوجها \_ في إطار الوجوب الشرعي \_ الوطء كلّ أربعة أشهر، هذا طبعاً في حالة عدم انجرار المرأة إلى الذنب على أثر طول المدّة، وإلّا يجب أن تقلّل المدّة إلى مقدار تأمين الحاجة الجنسية وخاصّة بالنسبة للمرأة الشابّة التي يخشى انحرافها.

## بحوث

## ١- الإيلاء مكم استثنائي

تقدّم الحديث في الآيات السّابقة عن القسم اللّغو، وقلنا أنّ كلّ قسم على فعل ما يخالف الشّريعة المقدّسة فهو من مصاديق اللّغو في القسم، فلا إشكال من نقضه، وعلى ذلك فالقسم على ترك الواجبات الزوجيّة لا أثر له إطلاقاً، في حين أنّ الإسلام قد جعل له كفّارة (وهي كفّارة نقض القسم واليمين المذكورة في الأبحاث السّابقة) وهذا في الحقيقة عبارة عن عقوبة لبعض الرجال الّذين يتوسّلون بهذه الذريعة لتضييع حقوق الزّوجة حتى لا يقوموا بتكرار هذا العمل مرّة أخرى.

## ٢ـ الإيلاء في مكم الإسلام والغرب

في أروبا نلاحظ وجود ما يشبه الإيلاء ويُطلقون عليه الانفصال البدني و توضيحه: أنَّه

إذا جامع الرجل قبل الأربعة أشهر فإن الكفّارة واجبة عليه إجماعاً وإذا جامع بعد الأربعة أشهر فإنّ هــذا
 الحكم مشهور بين الفقهاء، رغم أنّ البعض انكروا الكفّارة في هذه الصورة.

بما أنّ الطلاق كان محضوراً في الديانة المسيحية لذا قام الغربيّين بعد النورة الفرنسيّة الكبرى باستخدام ظاهرة الانفصال الجسمي بين الزوجين باعتبارها إحدى سبل الطّلاق، وذلك بأن يعيش الرجل في مكان والمرأة في مكان آخر عند عدم وجود الوفاق بينهها، وتبق كلّ الحقوق الزوجيّة محفوظة سوى نفقة الرجل وتمكين المرأة، فالرجل لا يستطيع أن يتزوّج بإمرأة أخرى ولا المرأة كذلك على أن لا تتجاوز مدّة الانفصال ثلاث سنوات يجب على الزوجين بعدها أن يعودا إلى حياتهم الزوجيّة أ، فالبرّغم من أنّ القانون الغربي سمح للزّوجين أن ينفصلا في ثلاث سنين، إلّا أنّ الإسلام لم يسمح لهذا الانفصال أن يستمر أكثر من أربعة أشهر واستمرار هذه المدّة جائز حتى مع عدم القسم، وبعد هذه المدّة يجب على الرجل أن يعيّن أمره، فإذا أراد أن يماطل أكثر من هذه المدّة فإنّ الحكومة الإسلاميّة تستدعيه وتُرغمه على اتّخاذ قراره النّهائي.

# ٣ـ الصّفات الإلهيّة في فتام كلّ آية

ممّا يلفت النّظر أنّ الكثير من آيات القرآن تختتم أبحاثها بصفات الله تعالى وهذه الصفات لها إرتباط مباشر بمحتوى الآيات داغاً، ومن جملة هذه الآيات ما نحن فيه، فعندما كان الحديث عن الإيلاء والتصميم على نقض هذا القسم الممنوع تذكر الآية بعدها جملة ﴿فقور رحميم﴾ وهي إشارة إلى أنّ هذا السلوك السليم سبب لغفران الله تعالى وشمول رحمته لهؤلاء الأشخاص، وعندما كان الحديث يدور حول التصميم على الطّلاق كانت العبارة ﴿سميع عليه﴾ يعني أنّ الله تعالى يسمع كلامكا ومطّلع على دوافع الطّلاق والفرقة وسوف يجازيكم وفقاً لهذا العمل.

8003

١ حقوق المرأة في الإسلام وآروبا.

# فهرس

| د]         | <b>فه</b> ر س             | 001                        |
|------------|---------------------------|----------------------------|
|            | تفسير الآية: ٣            |                            |
|            | تفسير الآية: ٤            |                            |
| <b>£</b>   |                           | الرّكيزة الثّانية: الإيمان |
|            | تفسير الآية: ٥            |                            |
| ٤٣         |                           | الإنسان بين يدي الله:      |
| <u>د د</u> |                           | بحوث                       |
| ٤٤         | ,                         | ١_هو المستعان وحده         |
| ٤٥         | ع في تعبير الآيات         | ٢_استعمال صيغ الجم         |
| ٤٥         |                           | ٣_الاستعانة به في كل       |
|            | تفسير الآية: ٦            |                            |
| ٤٦         |                           | السير على الصراط الم       |
| ٤٨         |                           | ما هو الصّراط المستقيم     |
|            | تفسير الآية: ٧            |                            |
| <b>6.</b>  |                           | خطّان منحرفان!             |
| 0          |                           | بحثان                      |
| o          | ن عليهم)؟                 | ١ ـ من هم (الذين أنعمه     |
| ٥١         | عليهم)، ومن هم (الضالين)؟ |                            |
|            |                           |                            |
|            | سورة البقرة               |                            |
| ٥٧         |                           | محتوى سورة البقرة:         |
| ٥٧         |                           | فضيلة هذه السّورة:         |
|            | تفسير الآيتان: ١ _ ٢      |                            |
| ٥٩         | نطعة في القرآن:           | تحقيق في الحروف المة       |
|            | ي:                        | _                          |

| 009       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [1                         |
|-----------|-----------------------------------------|----------------------------|
| ٦١        |                                         | شاهد ناطق:                 |
| ٦٢        |                                         | بحوث                       |
| ٦٢        | ىيد؟                                    | ١_لماذا الإشارة إلى البع   |
| ٦٢        |                                         | ٢_معنى الكتاب              |
| ٦٣        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٣_ما هي الهداية؟           |
| ٦٣        | القرآن بالمتقين؟المتقين                 | ٤_لماذا اختصّت هداية       |
|           | تفسير الآيات: ٣ ـ ٥                     |                            |
| ٠٠        | نسان وبدنه:نسان وبدنه                   | آثار التقوى في روح الإ     |
| ٠٠        | رن                                      | المجموعة الاولى: المتقو    |
|           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                            |
| ٠٠٠       |                                         | ٢_الإرتباط بالله           |
| ٠ ٨٦      |                                         | ٣-الإرتباط بالنّاس         |
| ٦٩        |                                         | ٤_الإيمان بالأنبياء:       |
|           |                                         |                            |
| ٧١        |                                         | بحثان                      |
| ٧١        | ان والعمل                               | ١_مواصلة طريق الإيما       |
| ۷۱        |                                         | ٢_ما هي حقيقة التقوي       |
|           | تفسير الآيتان: ٦٧                       |                            |
| ٧٣        | المعاندونالمعاندون                      | المجموعة الثّانية: الكفّار |
| ٧٤        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                       |
|           | ن ومسألة الجبر                          |                            |
| ۰         | لىٰ هداية هؤلاء إذا كانوا لا يهتدون؟    | ٢_لماذا يصر الأنبياء عل    |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                            |
| <b>VV</b> | ) في القرآن                             | ٤_المقصود من «القلب،       |

| [ع                                | فهرس                                            | ٥٦٠                       |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------|
| نفرد؟۸٧                           | م) و (أبصارهم) بصيغة الجمع، و (سمعهم) بصيغة الم | ٥_لماذا جاءت (قلوبه       |
|                                   | تفسير الآيات: ٨ ـ ١٦                            |                           |
| ٧٩                                | فقون                                            | المجموعة الثَّالثة: المنا |
| ۸۱                                | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••         | بحوث                      |
| ۸۱                                |                                                 | ١_ظهور النّفاق وأسبا      |
| ۸۲                                | افقين في كل مجتمع                               | ٢ــضرورة معرفة المنا      |
| ۸٣                                |                                                 | ٣_سعة معنى النفاق         |
| ۸٥                                |                                                 | ٤_مؤامرة المنافقين        |
| ۸٦ · · · · · · · ۲۸               |                                                 | ٥_خداع الضمير             |
| <b>VA</b> · · · · · · · · · · · · |                                                 | ٦_التجارة الخاسرة         |
|                                   | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢٠                           |                           |
| ۸۹                                | حالة المنافقين:                                 | مثالان رائعان لوصف        |
|                                   | تفسير الآيتان: ٢١ ـ ٢٢                          |                           |
| 90                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •         | نعم الأرض والسماء:.       |
| ۹۸                                | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••         | بحث                       |
| ۹۸                                | نلفة:نلفة:                                      | الشّرك في أشكال مخا       |
|                                   | تفسير الآيتان: ٢٣ ـ ٢٤                          |                           |
| ١                                 | •••••••••••••••••                               | القرآن معجزة خالدة:       |
| ١٠٢                               | •••••••••••••                                   | بحوث                      |
| 1.7                               | اء إلى المعجزة؟                                 | ١-لماذا يحتاج الأنبيا     |
| ١٠٢                               | الإسلام الخالدة                                 | ٢_القرآن معجزة نبيّ       |
| ١٠٢                               |                                                 | ٣_هل تحدّي القرآن؟        |
| ١٠٤                               | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••         | ٤_ هل جيء بمثله؟ .        |
| 1.7                               |                                                 | ٥_شمادات حمل الق          |

| د]    | <b>فهرس</b><br>       | <b>270</b>               |
|-------|-----------------------|--------------------------|
|       |                       |                          |
|       | تفسير الآيات: ٣٠_٣٣   |                          |
| ١٣٠   |                       | الإنسان خليفة الله في اا |
|       | تېار:                 |                          |
| 170   |                       | جواب علىٰ سؤالين:        |
|       | تفسير الآيات: ٣٤ - ٣٦ |                          |
| ١٣٦   |                       | آدم ﷺ في الجنّة:         |
|       |                       |                          |
|       |                       |                          |
| ١٣٨   | م لآدم ﷺ ؟            | ٢_هل كان السّجود لله أ   |
|       |                       |                          |
|       |                       |                          |
|       |                       |                          |
|       | لقرآن والتوراة        |                          |
|       | ، في القرآن           |                          |
| 1 & & | !                     | ٥ لماذا خُلق الشيطان؟    |
|       | تفسير الآيات: ٣٧_ ٣٩  | _                        |
| 127   |                       | عودة آدم الله الله:      |
|       |                       |                          |
|       | آدم                   |                          |
|       | لْبِطُوا)             |                          |
| ۱٤۸   | ، جملة (اهْبِطُوا)؟   | ٣ـمن هم المخاطبون في     |
|       | تفسير الآية: ٤٠       | ee.                      |
| 1 2 9 | ,                     | ذكر النُّعم الإلهيّة:    |

| ٥٦٣      | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [1                  |
|----------|-----------------------------------------|---------------------|
| 10       | •••••••••••••                           | بحوث                |
| ١٥٠      | مدينة                                   | ١_اليهود في ال      |
| ١٥٠      | سرائيل                                  | ۔<br>۲_میثاق بنی اٍ |
|          | ل                                       | ••                  |
| 107      | ليهود (بني إسرائيل)؟                    | ٤_لماذا سمي ا       |
|          | •••••••••••••••                         |                     |
|          | تفسير الآيات: ٤٦_٣٤                     |                     |
| 107      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | جشع اليهود:         |
| 100      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحث                 |
| 100      | , ما جاء في التّوراة والإنجيل؟!         | هل يؤيّد القرآن     |
| ١٥٦      | ······································  | شاهد حيّ آخر        |
|          | تفسير الآيات: ٤٤ ـ ٤٦                   |                     |
| 109      | لى بالبرِّ وتنسون أنفسكم)؟!             | (أتامرون النَّاسر   |
| 171      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحثان               |
| 171      |                                         | ١_ما هو لقاء ا      |
| 177      | ب على الصعاب                            | ٢_سبيل التغلم       |
|          | تفسير الآيتان: ٤٧ ـ ٤٨                  |                     |
| 177      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أوهام اليهود: .     |
| ۱٦٥ ٥٦١. | الشَّفاعة:                              | القرآن ومسألة       |
|          | قيقي للشّفاعةقيقي للشّفاعة              | •                   |
| ۱٦٧      | ، عالم التكوين                          | ٢_الشّفاعة في       |
|          | لشفاعةلشفاعة                            |                     |
|          | ختلفة للشفاعة                           |                     |
| ١٧٠      | الحديث                                  | ٥_الشّفاعة في       |

| ح]          | قهرس                          | 3.76              |
|-------------|-------------------------------|-------------------|
|             | عنوي للشّفاعة                 | ٦_التّأثير الم    |
|             | الشفاعة                       |                   |
|             | لمفاعةل                       |                   |
|             | نوفّر الشفاعة»                |                   |
|             | حول مسألة الشفاعة             |                   |
| ١٧٦         | والتوحيد                      | ١١_الشفاعة        |
| ١٧٩         | لمق الوهابيين في حقل الشفاعة: | نظرة علىٰ منه     |
|             | <br>تفسير الآية: ٤٩           |                   |
| ۱۸۳         |                               | نعمة الحرية:      |
|             | تفسير الآية: ٥٠               |                   |
| ١٨٥         | فرعون: فرعون:                 | النّجاة من آل     |
|             | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٥         |                   |
| \ <b>\Y</b> | ، بني إسرائيل:                | أكبر إنحرافات     |
|             | وبة فريدة:وبة فريدة           |                   |
|             | تفسير الآيتان: ٥٥ ـ ٥٦        |                   |
| 19          |                               | طلب عجيبا:        |
| ,           | تفسير الآية: ٧٥               |                   |
| 197         |                               | النَّعم المتنوعة: |
|             |                               |                   |
|             | .يدة بعد التحرر               |                   |
|             | وى                            |                   |
|             | الآية (أَنْزَلْنَا)؟          |                   |
|             | ،                             |                   |
|             |                               |                   |

| 070         | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [1]                   |
|-------------|-----------------------------------------|-----------------------|
|             | تفسير الآيتان: ٥٨ ـ ٩٥                  |                       |
| 1 <b>4V</b> |                                         | عناد بني إسرائيل:     |
|             | تفسير الآية: ٦٠                         | -                     |
| ۲           | لصّحراء:لصّحراء:                        | انفجار العيون في ا    |
| ۲۰۱         |                                         | بحوث                  |
| ۲۰۱         | والإقساد                                | ١_الفرق بين العثو     |
| ۲۰۱         | باة بني إسرائيل                         | ٢_المعاجز في حي       |
| Y•Y         | جار والإنبجاس                           | ٣_الفرق بين الإنف     |
|             | تفسير الآية: ٦١                         |                       |
| ۲۰۳         | المتنوعة:                               | المطالبة بالأطعمة ا   |
| ۲۰٤         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                  |
| ۲۰٤         | في كلمة «مصر»                           | ١ ـ آراء المفسرين     |
|             | الإنسان                                 |                       |
| ۲۰٥         | لسلوى» خير الأطعمة؟                     | ٣_هل «المنّ» و«ا      |
| ۲.٦         | ومسكنتهم                                | ٤ ـ ذلّة بني إسرائيل  |
|             | تفسير الآية: ٦٢                         |                       |
| Y•V         |                                         | القانون العام للنّجاة |
| ۲۰۸         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | تساؤل هام!:           |
| ۲۰۸         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث                  |
| ۲۰۸         | ارسي ﷺا                                 | ١_قصّة سلمان الف      |
| Y11         | ئ؟                                      | ٢_من هم الصّابئو,     |
| Y1Y         | لين                                     | ٣_ معتقدات الصّابه    |
|             | تفسير الآيتان: ٦٣ ـ ٦٤                  |                       |
| ۲۱٤         |                                         | الإلتزام بالميثاق:    |

| د]         | <b>فهرس</b><br>                       | ۵٦٦                       |
|------------|---------------------------------------|---------------------------|
|            |                                       |                           |
| ۲۱٤        |                                       | اسالميثاق١                |
| <b>710</b> |                                       | ٢ــرفع جبل الطّور         |
|            |                                       |                           |
| <b>717</b> |                                       | ٤_جبل الطّور              |
|            | قوية                                  |                           |
|            | تفسير الآيتان: ٦٥_٦٦                  |                           |
| Y \ \ V    |                                       | عصاة يوم السبت:           |
|            | تفسير الآيات: ٧٧ _ ٧٤                 |                           |
| Y19        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | قصّة بقرة بني إسرائيل:    |
|            |                                       |                           |
| 777        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ١_أسئلة كثيرة تافهة       |
| 777        |                                       | ٢_مدلول هذه الأوصاف       |
| YYE 3YY    |                                       | ٣_ما هو دافع القتل؟       |
| 778        |                                       | ٤_العِبر في هذه القصّة    |
| YY0        |                                       | ٥ ـ الإحسان إلى الأب      |
| YY7        | <b>, , , ,</b>                        | سبب النّزول               |
|            | تفسير الآيات: ٧٧_٧٧                   |                           |
| 777        | ,                                     | لاأمل في هؤلاء:           |
|            |                                       |                           |
|            | تفسير الآيتان: ٧٨_٧٩                  |                           |
| YYX        | لجهلة!ا                               | خطّة اليهود في استغلال اا |
|            | تفسير الآيات: ٨٠ ـ ٨٨                 |                           |
| 771        |                                       | غرور وادعاء فارغ:         |

| ٥٦٧        | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [١                |
|------------|-----------------------------------------|-------------------|
| 777        |                                         | بحوث              |
| ۲۳۲        |                                         | ١_كسب السيئة      |
| ۲۳۲        |                                         | ٢_إحاطة الخطي     |
| TTT        | ر <b>د</b>                              | ٣_عنصرية اليهو    |
|            | تفسير الآيات: ٨٦ _ ٨٨                   |                   |
| ۲۳٤        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | النّاكثون:        |
| ۲۳٦        |                                         | بحوث              |
| ۲۳٦        | ىية                                     | ١_إشارة تأريخ     |
| <b>۲۳۷</b> | ني الالتزام                             | ٢_الإزدواجية ا    |
| YTA        | عوامل السقوط                            | ٣_منهج البقاء و   |
|            | تفسير الآيتان: ٨٨ ـ ٨٨                  |                   |
| ۲۳۹        |                                         | القلوب المغلَّفة: |
|            | ······································  |                   |
| ۲٤٠        | ء في مسيرة التاريخ                      | ١_رسالة الأنبيا   |
|            | <b>قدس؟</b>                             |                   |
| 7          | القدس» لدى المسيحيين لدى المسيحيين      | ۳_مفهوم «روح      |
| TET        | محجوبة                                  | ٤_قلوب غافلة      |
| 727        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول       |
|            | تفسير الآيتان: ٨٩ ــ ٩٠                 |                   |
| Y & &      | لنّاس اليه:                             | كفروا بمَا دعوا ا |
| 720        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحثان             |
|            |                                         |                   |
| Y & O      | غضب                                     | ۲_غضب علیٰ        |

| <b>679</b>                              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [\             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|
| ۲٦٤                                     | علىٰ عمل دون إذن الله <sup>.</sup>      | ٤- لا قدرة لا  |
| ۲٦٤                                     | ئارىخەىن                                | ٥_السحر و ت    |
| Y77 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ي الإسلام:                              | السّحر في رأ   |
| Y77                                     | ي التوراة:                              | السحر في رأ    |
|                                         | <b>صرنا:</b> مرنا:                      | -              |
| Y79                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول    |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٠٥ _ ١٠٥                |                |
| ۲۷                                      | عداء فرصة الطعن:                        | لا توفّروا للأ |
|                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •              |
| <b>۲۷</b> 1                             | مالى: (يا أيُّها الَّذين آمنوا)         | مغزی قوله ت    |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٠٦ ــ ١٠٧               |                |
|                                         | لنَّسخ:لنَّسخ                           |                |
|                                         | *************************************** |                |
|                                         | رُ النَّسخ في الأحكام؟                  |                |
|                                         | من الآية                                |                |
|                                         | بارة (ننسها)ا                           |                |
|                                         | و مِثْلِهَا)                            |                |
| Y V V · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول    |
| تفسير الآية: ١٠٨                        |                                         |                |
| Y V V · · · · · · · · · · · · · · · · · | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | حُجج واهية     |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٠٩ ـ ١١٠                |                |
|                                         |                                         | •              |
| ۲۸                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث           |

| ٤]          | <b>قهرس</b><br>                         | <b>۵۷۲</b>               |
|-------------|-----------------------------------------|--------------------------|
|             | الية                                    | ٨ـ شخصية إيراهيم المث    |
|             | تفسير الآية: ١٢٥                        |                          |
| ۳۱٤         |                                         | عظمة بيت الله:           |
|             |                                         |                          |
| ۳۱۵         | التّربوية للبيت الآمنالتّربوية للبيت    | ١-الآثار الإجتماعية وا   |
| ۳۱٦         |                                         | ٢ ـ بيت الله             |
|             | تفسير الآية: ١٢٦                        |                          |
| ۳۱۷         |                                         | إيراهيم يدعو ربّه:       |
|             | تفسير الآيات: ١٢٧ ـ ١٢٩                 |                          |
| ٣١٩         |                                         | إيراهيم يبني الكعبة:     |
|             |                                         |                          |
|             |                                         |                          |
| TT1         | ، «التربية»؟                            | ٢_هل «التعليم» مقدم أ    |
| <b>TTT</b>  |                                         | ٣-النبي من النّاس        |
|             | تفسير الآيات: ١٣٠ ـ ١٣٢                 |                          |
|             |                                         |                          |
| TTO         |                                         | سبب النّزول              |
|             | تفسير الآيتان: ١٣٣ _ ١٣٤                |                          |
| <b>TTV</b>  |                                         | سبب النّزول              |
|             | تفسير الآيات: ١٣٥ ــ ١٣٧                |                          |
| <b>****</b> |                                         | نحن علىٰ حقّ لا غيرنا! . |
|             |                                         |                          |
|             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                          |
| <b>٣٢٩</b>  |                                         | ٢-من هم الأسباط؟         |

| ٥٧٣        | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        |                            |
|------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| 779        |                                         | ٣-الحنيف                   |
|            | تفسير الآيات: ١٣٨ _ ١٤١                 |                            |
| ٣٣٠        | سبغة الله:                              | التّخلّي عن غير و          |
|            | تفسير الآية: ١٤٢                        |                            |
| <b>TTT</b> |                                         | تغيير القبلة:              |
| ٣٣٤        | · • · · · · • · · · · · · · · · · · · · | بحوث                       |
|            | تفسير الآية: ١٤٣                        |                            |
| ٣٣٥        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الأُمَّة الوسط:            |
|            |                                         |                            |
| <b>TTV</b> | بلة                                     | ١-أسرار تغيير الق          |
| <b>TTA</b> |                                         | ٢-الأمّة الوسط             |
|            |                                         |                            |
| ٣٣٩        |                                         | ٤_علم الله                 |
|            | تفسير الآية: ١٤٤                        |                            |
| ۳٤٠        | كعبة:                                   | كل الوجو. شطر اا           |
|            |                                         |                            |
|            |                                         |                            |
|            |                                         |                            |
|            |                                         |                            |
|            |                                         |                            |
| ۳٤۲        | هذا التغيير تحقيق رضي النبي؟            | ٥_هل الهدف من <b>،</b><br> |
| ۳٤٣        | رة كبرى                                 | ٦-الكعبة مركز دائر         |
|            | تفسير الآية: ١٤٥                        | •                          |
| ٣٤٤        |                                         | لايرضون بايّ ثمن           |

| 040         | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | []                                |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ~~          | لإلهي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الماذا الاختبار ا                 |
| ~~~~        | عام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٢-الإختبار الإلهي                 |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "-<br>"طرق الإختبار .             |
| T (V        | ي الإمتحان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٤_عوامل النجاح ف                  |
| Υ\ <b>V</b> | والشرّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥-الإختبار بالخير                 |
| ۳٦٩         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سبب النّزول                       |
| ۳۷۱         | تفسير الآية: ١٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أعمال الجهلة لا تو ـ              |
| ۳۷۲         | مب تعطيل الشعائر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | به ر<br>پخو ث                     |
| <b>***</b>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١_الصفا والمروق                   |
| <b>***</b>  | ورو المراز المرا | ر سروه<br>۲-من أسداد السع         |
| ٣٧٣         | بين الصفا والمروة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | س مسرور مستي .<br>۳-حواب على سئاا |
| ۲۷٦         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عده: النام بر                     |
| ۲۷٦         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۵ ۔ کی اللہ                       |
| <b>TVV</b>  | *******************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التراهد                           |
| ۳۷۸         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سبب النزول                        |
|             | تفسير الآيتان: ١٥٩ _ ١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 11 1 <b>/</b> "                   |
|             | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                   |
| ۳۷۹         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ب <b>حوث</b>                      |
| ۳۷۹         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١-مفاسد كتمان الحق                |
| ۳۸۱         | حادیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢-كتمان الحق في الأ               |
| ۳۸۱         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ــمعنى اللعن                     |
| ۳۸۱         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤ـ معنى التّواب                   |
|             | تفسير الآيات: ١٦١ _١٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                   |
| <b>ፖለ</b> ፕ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الذين ماتوا وهم كفّار:.           |

| ٥٧٦                             | <b>فهرس</b>                             |
|---------------------------------|-----------------------------------------|
| بحوث                            |                                         |
|                                 |                                         |
| ٢ ـ أحدية الله في ذاته          |                                         |
| ٣- ألا يكفي لعن الله؟ ا         |                                         |
|                                 | تفسير الآية: ١٦٤                        |
| مظاهر عظمة الله في الكون:       |                                         |
|                                 | ر الآیات: ۱۹۰ _ ۱۹۷                     |
| أئمّة الكفر يتبرّأون من أتباعهم |                                         |
|                                 |                                         |
|                                 | ر الآيتان: ١٦٨ _ ١٦٩                    |
| خطوات الشيطان!                  |                                         |
| بحوث                            |                                         |
| ١ــأصل الحليّة                  |                                         |
| ٢_الإنحرافات التدريجية          |                                         |
| ٣_الشّيطان عدوّ قديم            |                                         |
| ٤ ـ طريقة الوسوسة الشّيطانية.   |                                         |
|                                 | ِ الآيتان: ۱۷۰ ــ ۱۷۱                   |
| التّقليد الأعمىٰ:               |                                         |
|                                 |                                         |
| ١_سيل المعرفة١                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| ٢_نعق الغراب                    |                                         |
|                                 | ِ الآيتان: ۱۷۲ _ ۱۷۳                    |
| الطّيبات والخبائث               | <b>.</b>                                |
| بحوث                            |                                         |

| ٥٧٧  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل  | [\                |
|------|-----------------------------------|-------------------|
| ٤٠١  | لمحرّمات                          | ١ ـ فلسفة بعض اا  |
|      | يد                                |                   |
|      | <i> </i>                          |                   |
|      |                                   |                   |
|      | تفسير الآيات: ١٧٤ _ ١٧٦           |                   |
| ٤٠٥، | مرّة أخرى:                        | إدانة كتمان الحقّ |
|      |                                   |                   |
|      | تفسير الآية: ١٧٧                  |                   |
| ٤٠٨  |                                   | أساس البّر:       |
| ٤١٢  |                                   | سبب النّزول       |
|      | تفسير الآيتان: ١٧٨ ــ ١٧٩         |                   |
| ٤١٢  |                                   | في القصاص حياة    |
|      |                                   |                   |
| ٤١٤  | و ترکیب عادل                      | ١_القصاص والعفر   |
| ٤١٥  | قصاص مع العقل والعواطف الإنسانية؟ | ٢ــهل يتعارض ال   |
|      | ِن القصاص المرأة؟                 |                   |
| ٤١٨  | خوة الإسلامية؟                    | ٤_ما هو مفهوم الأ |
|      | تفسير الآيات: ١٨٠ _ ١٨٢           |                   |
| ٤١٩  |                                   | الوصية بالمعروف:  |
| ٤٢٢  | ,                                 | بحوث              |
| ٤٢٢  |                                   | ١-فلسفة الوصية    |
| ٤٢٢  | ية                                | ٢_العدالة في الوص |
| ٤٢٣  | والمستحبة                         | ٣-الوصايا الواجبة |
| ٤٢٣  | نغيير خلال الحياة                 | ٤_الوصية قابلة لك |

| [ع  | <b>قهرس</b><br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۸۷۸                |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|     | ، ما مضى من تقصير تقصير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
|     | تفسير الآيات: ١٨٣ _ ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
| ٤٢٥ | نویٰ:نویٰ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الصوم مدرسة التَّا |
| ٤٢٨ | •••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | بحوث               |
| ٤٢٨ | والإجتماعية والصحّيّة للصوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١_الآثار التّربوية |
| ٤٣٠ | سوم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الآثار الصحّية للع |
| ٤٣١ | ـم السابقةم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٢_الصوم في الأه    |
| ٤٣٢ | ضان فضان المستمان المست | ۳_امتیاز شهر رم    |
| ٤٣٣ | خ »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٤_قاعدة «لا حر     |
| ٤٣٤ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | سبب النّزول        |
|     | تفسير الآية: ١٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |
| ٤٣٤ | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | سلاح اسمه الدعا    |
| ٤٣٥ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بحوث               |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
| ٤٣٧ | ي للدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٢_المفهوم الحقية   |
| ٤٣٨ | بة الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣_شروط استجا       |
| ٤٤١ | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
|     | تفسير الآية: ١٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |
| ٤٤١ | الصّوم:الصّوم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | رخصة في أحكام      |
|     | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
|     | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _                  |
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,                  |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _                  |
| ٤٤٥ | أُوّل والآخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤_التقوى، هي الا   |

| ٥٨١                                     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [\                  |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------|
|                                         | تفسير الآية: ٢٠٧                        |                     |
| ٤٩٩                                     | ي دولة الهجرة التاريخيّة:               | التضحيّة الكبريٰ فو |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢٠٨ _ ٢٠٩                |                     |
| 0.1                                     | ظلّ الإسلام:                            | السّلام العالمي في  |
|                                         | تفسير الآية: ٢١٠                        |                     |
| ٥ - ٤                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | توقّع غير معقول:    |
| o · o · · · · · · · · · · · · · · · · · | الآية ثلاثة تفاسير:                     | والخلاصة أنّ لهذه   |
| 0.7                                     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحث                 |
| ٥٠٦                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | استحالة رؤية الله:  |
|                                         | تفسير الآية: ٢١١                        |                     |
|                                         | ذاب الأليم:                             | _                   |
| ٥١٠                                     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | سبب النّزول         |
|                                         | تفسير الآية: ٢١٢                        |                     |
|                                         | نيا:                                    |                     |
| 011                                     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | بحث                 |
|                                         | تفسير الآية: ٢١٣                        |                     |
| 017                                     | , الوحدة:                               | طريق الوصول إلى     |
|                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                     |
|                                         | ع                                       |                     |
|                                         | ······································  |                     |
|                                         | . مهد الأديان الكبرى                    |                     |
|                                         | ت من أهم أهداف الدّين                   |                     |
|                                         | سمة الأنبياء                            |                     |
| 0 / Y                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النزول          |

| <b>240</b>                   | <b>قهرس</b>                              | [ع  |
|------------------------------|------------------------------------------|-----|
|                              | تفسير الآية: ٢١٤                         |     |
| الصعاب والمشاقّ سنّة إلهيّة: | <b>v</b>                                 | 011 |
| سبب النّزول                  | •                                        | ٥٢. |
|                              | تفسير الآية: ٢١٥                         |     |
| بحث                          | <b>\</b>                                 | ٥٢' |
| التجانس في السؤال والجواب:   | <b>\</b>                                 | 04  |
|                              | تفسير الآية: ٢١٦                         |     |
| التضحية بالنفس والمال:       | Υ                                        | ٥٢  |
|                              | ٣                                        |     |
|                              | Ψ                                        |     |
| ٢_القانون الكلّي             | ٤                                        | ٥٢  |
|                              | · o · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |     |
| <u>ن</u>                     | سير الآيتان: ٢١٧ _ ٢١٨                   |     |
| لقتال في الأشهر الحُرُم:     | ·¬                                       | ۲٥  |
|                              | <b>,</b>                                 |     |
|                              | <b>v</b>                                 |     |
| سبب النّزول                  | <b>*.</b>                                | ٥٣  |
| ີ                            | سير الآيتان: ٢١٩ ـ ٢٢٠                   |     |
| لجواب على أربعة أسئلة:       | ~\                                       | ٥٣  |
| ,                            | "¿                                       |     |
| _                            | <u>*</u> {                               |     |
| ١_أضرار المشروبات الكحولية   | ~o · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٥٣  |
| ٢ - آثار القمار المشؤومة     | ~v                                       | ٥٣  |

| ٥٨٣   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل |                                |
|-------|----------------------------------|--------------------------------|
| ٥٣٩   | ناق                              | ٤_الإعتدال في مسألة الإنا      |
|       |                                  |                                |
|       |                                  |                                |
|       | تفسير الآية: ٢٢١                 |                                |
| ٥٤.   |                                  | حرمة الزواج مع المشركين        |
| 0 2 1 |                                  | بحوث                           |
| 0 £ 1 | م المشركين                       | ١-الحكمة في تحريم نكا-         |
| 027   |                                  | ٢_حقيقة المشركين               |
| 0 £ Y |                                  | ٣_هل نُسخت هذه الآية؟          |
| ٥٤٣   | ي الأمر                          | ٤_ تشكيل العائلة والدَّقَّة فم |
| ٥٤٤   |                                  | سبب النّزول                    |
|       | تفسير الآيتان: ٢٢٢_٢٢٣           |                                |
| ٥٤٥   | هريّة:هريّة:                     | أحكام النساء في العادة الش     |
| ٥٤٨   |                                  | بحثان                          |
| ٥٤٨   | في مسألة الحيض                   | ١_الحكم الإسلامي العادل        |
| 0 2 9 |                                  | ٢_اقتران الطهارة بالتوبة       |
| ۰٥٠   |                                  | سبب النّزول                    |
|       | تفسير الآيتان: ٢٢٥_ ٢٢٥          |                                |
| ٥٥٠   | ع:                               | لاينبغي القسم قدر المستطا      |
| 007   |                                  | الأيمان غير المعتبرة:          |
|       | تفسير الآيتان: ٢٢٦ _ ٢٢٧         |                                |
| 000   |                                  | القضاء على تقليدٍ جاهلي:       |
| 002   |                                  | بحوث                           |

| [ع  | <b>فهرس</b><br>  | ዕለ٤                |
|-----|------------------|--------------------|
|     | يتثنائي          |                    |
| 002 | ، الإسلام والغرب | ٢_الإيلاء في حك    |
| 000 | في ختام كلّ آية  | ٣-الصّفات الإلهيّة |